

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

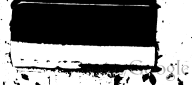
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# Library of the

University of Wisconsin

General Library System
University of Wisconsin - Madison
729 State Street
Madison, Wiston 0.01494
U.S.A.





### Die Geheimwiffenschaften Afiens.

# Die Magie

und

Wahrsagekunst der Chaldäer.



## Die Beheimwissenschaften Aliens.

Die

# Magie und Wahrsagekunst

ber

Chaldäer.

Von

## François Lenormant,

Professor ber Alterthumstunde an ber Rational-Bibliothet gu Baris.

Autorifirte, vom Perfasser bedeutend verbesserte und vermehrte deutsche Ausgabe.

Bmei Theile in einem Bande.

**Zena,** Hermann Costenoble. 1878.

General Library System

Associated Codings

As

### 101578

DEC 4 1906

BZ**J** .L54

## Inhaltsverzeichniß.

|                                                             |   |   | Serie   |
|-------------------------------------------------------------|---|---|---------|
| Borwort zur beutschen Ausgabe                               | • | • | VII     |
| Somett due leadhlaith cardant con 1614                      | • | • | V 4.1.1 |
| Erfter Theil:                                               |   |   |         |
| Die Magie der Chaldder und die Urgeschichte bon Affad       |   |   | . 1     |
| L Die Magie und Zauberei der Chaldäer                       |   |   | . 3     |
| II. Die ägyptische Dagie im Bergleich zur chaldnischen      |   |   | . 80    |
| III. Die calbaifch=babylonische Religion und ihre Lehren .  |   |   |         |
| IV. Das Religionsspftem der attadischen Zauberbücher        |   |   | . 151   |
| V. Die Religion und Magie ber turanischen Bolfer            |   |   |         |
| VL Das attadifche Bolt und feine Sprache                    |   |   |         |
| VII. Die ethnischen Elemente ber Bevolferung von Babylonien |   |   |         |
| VIII. Die Turaner in Chaldia und Borderasien                |   |   |         |
|                                                             |   |   |         |
| Anhang:                                                     |   |   |         |
| I. Dannes = Éa                                              |   |   | . 376   |
| II. Sumer und Affad                                         |   |   | . 379   |
| III. Die Pyramiden Chalbaas und Aegyptens                   |   |   |         |
| IV. Hymnus an ben attadischen Atu und affprischen Gin .     |   |   |         |
| V. Humnus an Iftar, als Göttin des Benusfterns              |   |   |         |
|                                                             |   |   |         |
| Zweiter Theil:                                              |   |   |         |
| Die Bahrjagerei und Beiffagetunft der Chaldaer              |   |   | . 419   |
|                                                             |   |   |         |
| I. Die Grundlehren der chaldaischen Beissagefunft           |   |   |         |
| II. Die Wahrsagerei mit Pfeilen und Loosen                  |   |   |         |
| III. Die Auguralliteratur der Chaldäer                      |   |   |         |
| IV. Die Auguren, Bogel= und Opferschauer                    |   |   |         |
| V. Die Borbedeutungen der atmosphärischen Erscheinungen,    |   |   |         |
| zeiungen aus Feuer, Basser und Edelsteinen                  |   |   | . 455   |

|        |     |                  |      |           |      |     |      |   |     |   |     |      |     |    |    | Scit |  |
|--------|-----|------------------|------|-----------|------|-----|------|---|-----|---|-----|------|-----|----|----|------|--|
| VI.    | Die | Prophezeiungen   | aus  | Pflanz    | en,  | Th  | iero | n | und | i | ufö | illi | gen | 83 | e= |      |  |
|        | ę   | jebenheiten      |      |           |      |     |      |   |     |   |     |      |     |    |    | 467  |  |
| VII.   | Die | Bahrfagerei aus  | M    | ißgeburi  | en   |     |      |   |     |   |     |      |     |    |    | 47'  |  |
| VIII.  | Dic | Traume und ber   | en S | Deutung   | ,    |     |      |   |     |   |     |      |     |    |    | 492  |  |
| IX.    | Die | Pythonen und bi  | ie N | etyoma    | ntic |     |      |   |     |   |     |      |     |    |    | 508  |  |
| X.     | Die | Borbedeutungen   | geor | nctrische | r F  | igu | ren  | • |     | • | •   | •    | •   |    | •  | 518  |  |
|        |     |                  |      | Anha      | ıng  | :   |      |   |     |   |     |      |     |    |    |      |  |
| Die je | d)s | erften Capitel d | es s | Buches    | Da   | nie | ί.   |   | •   |   |     |      |     |    |    | 525  |  |

#### Porwort zur deutschen Ausgabe.

Das vorliegende Werk erschien bereits 1874 in französischer Seitbem ift bie Wiffenschaft vielfach fortgeschritten, Sprace. während es auch mir, wie ich wohl annehmen barf, gelungen ift, meine Renntnisse zu bereichern und zu vervollkommnen. hielt es daher nicht für zuläffig, eine beutsche Uebersetzung meiner Studien über die chalbäische Magie erscheinen zu laffen, ohne dieselben vorerst durch eingehende Revision und erhebliche Erweiterungen zu einer völlig neuen Ausgabe umgeftaltet zu Die in biefem Bande enthaltenen Uebersetzungen von Reilschrifttexten habe ich fämmtlich auf's sorafältigste revidirt und nach Maaggabe ber neuesten Ergebnisse auf diesem Gebiete nicht unwesentlich geandert; ich habe vieles neu hinzugefügt, was mir von Interesse schien und in der frangosischen Ausgabe nicht enthalten war, endlich mehrere Abschnitte gänzlich umge-Das Werk, das ich hiermit der Deffentlichkeit biete, ist daher ein zum großen Theil noch unedirtes; auch bezeichnet daffelbe ben gegenwärtigen Stand meiner Forschungen und Ansichten.

Neben ben Studien über die Wagie finden sich hier gleich= zeitig meine Abhandlungen über die Wahrsagerei und Weissagestunst, welche bereits in französischer Sprache erschienen sind. Auch dieser Abschnitt ist sorgfältig revidirt, wenngleich keine dringende Veranlassung vorlag, größere Aenderungen darin vorsunehmen.

Fr. Lenormant.

#### Vorwort zur französischen Ausgabe von 1874.

Die Geschichte gewisser Formen des Aberglaubens bildet in ben Annalen ber geiftigen Entwickelung bes Menschengeschlechtes einen der wichtigften, wenn auch feltsamften Abschnitte. wie thöricht auch die schwärmerischen Aeußerungen der Magie und Aftrologie waren, wie fern uns gegenwärtig in Folge des allgemeinen Fortschrittes die Ideen liegen, die sie hervorriefen, sie haben immerhin lange Jahrhunderte hindurch, ja jogar bis auf naheliegende Zeiten einen fo tiefen und gewichtigen Ginfluß grübt, daß sie vom aufmerksamen Forscher und Beobachter der verschiedenen Phasen des allgemeinen Bildungsganges gewiß nicht unbeachtet gelaffen werden dürfen. Das Alterthum vermochte selbst in seinen aufgeklärtesten Berioden nicht, dem Aberglauben gang zu entsagen; im Mittelalter herrschten Die Beheimwiffenschaften fast unbeschränkt, als ein Bermächtniß bes heidnischen Aberglaubens, welches den Triumph des Christenthums überlebt hatte; und ce gelang erft ber Neuzeit, Diesen Bahn zu zerstreuen. Gine Berirrung, welche fo anhaltend alle Beifter, selbst die hervorragendsten, befangen hielt, und deren sich fogar die Philosophie nicht erwehren konnte, - die ihr zeitweise, wie bei ben Neuplatonikern ber alexandrinischen Schule, eine Hauptstelle in ihren Speculationen einräumte, — darf daher von der Darftellung des allgemeinen Berlaufs der Ideenentwickelung nicht ausgeschlossen werden. Es erscheint vielmehr angezeigt, sie mit Aufmerksamkeit zu prufen und zu verfolgen, ihre Ursachen zu ergründen, ihre verschiedenen Bestaltungen zu beobachten und zugleich auch den Einfluß zu bestimmen, den fie abwechselnd von ben religiösen Anschauungen ber verschiebenen Bölker und Zeitzalter erfuhr, ober aber auf dieselben ausübte. Welchen Antheil hieran die unrichtige Auslegung von Thatsachen ober aber die Benutung von wirklich vorhandenen, jedoch mit dem Schleier des Geheimnisvollen umgebenen Naturkenntnissen hatte, — ohne Zweisel eine der interessanteiten Seiten der Gescheimwissenschaften, — dieses mögen indessen Andere nachweisen. Unsere Absicht ist nur, die Ursprünge der Magie an einer ihrer ältesten Stätten zu erforschen und ein Gemälde von dem zu entswersen, was sie thatsächlich in Chaldäa gewesen ist.

Das einmuthige Zeugniß des klaffischen Alterthums, sowie die jüdische und arabische Ueberlieferung, bezeichnen Aegypten und Chaldaa als die Wicge der Magie und Aftrologie, welche, mittelft fester, theoretisch begründeter und spstematisch geordneter Regeln zum Range von Biffenschaften erhoben, seit einem bestimmten Zeitpuncte an die Stelle ber noch ungefünstelten und fast jeder äußerlichen Gelehrsamkeit entbehrenden Bractiken der ältesten Zauberer und Wahrsager traten. Was die flaffischen Schriftsteller und die beiligen Bucher über die Beheimwissenschaften biefer Länder von so uralter Gesittung berichten, er= icheint aber ebenso unbestimmt wie zweifelhaft; man weiß nicht, wie weit man diese Ueberlieferungen gelten lassen barf, auch vermag man nicht die besonderen Merkmale aus ihnen heraus zu erkennen, welche die Magie und die Aftrologie der Aegypter von denen der Chaldäer und Babplonier unterschieden. Ebenso ent= halten hierüber auch die orientalischen Schriftsteller des Mittel= alters so vicles Abenteuerliche, sie ermangeln in so hohem Grade des Geistes der Kritik und der Anzeichen der Glaubwürdigkeit, daß die Wiffenschaft ihnen durchaus keinen Werth beizulegen vermag.

Die Entzifferung ber äghptischen Hieroglyphen und ber Keilinschriften bes Euphrat= und Tigrisgebiets, biese staunens= werthe Errungenschaft unseres Jahrhunderts, bietet aber heute zur Aufhellung dieses so wichtigen Problemes Hülfsmittel, welche noch vor funfzig Jahren völlig außer Berechnung lagen. Wir können gegenwärtig die Geheimwissenschaften Legyptens

und Chalbäas an ihren ursprünglichsten Quellen studiren. Die in ziemlichem Umfange erhaltenen Zauberbücher und aftrologischen Taseln, welche in Aegypten auf Papprusdlättern, in Chaldäa und Assprien auf Taseln aus gebranntem Thon (coctilibus laterculis, wie sie Plinius bezeichnet) dem zerstörenden Einsslusse der Zeit widerstanden haben, lassen sich mittelst der Mesthoden der heutigen Sprachwissenschaft mit Sicherheit entzissern und enthüllen derart dem Forscher in unmittelbarer Weise die Lehren und angeblichen Geheimnisse derer, welche die griechischen und römischen Astrologen und Magier als ihre Meister anerskannten.

Manche schätbare Arbeit ift im Berlaufe ber letten Jahre ben Urkunden der ägyptischen Magie gewidmet worden, insbesondere hat der hochverdiente, von der frangösischen Wissenschaft mit Recht so betrauerte Vic. de Rougé die aftrologischen Tafeln der thebanischen Königsgräber erklärt. Dagegen fehlt es noch immer an entsprechenden Bublicationen bezüglich ber Magie und Aftrologie ber Chalbäer, welche, wie fast alle priefterlichen Lehren Chaldags und Babyloniens, von den Affprern fast unverändert übernommen wurden. Der Grund liegt ohne Zweifel barin, daß bie Affyriologie erft später aufgekommen ift als bie Acgyptologie: es fehlte bisher an Zeit, in entsprechender Beife ihr ganzes Gebiet zu durchforschen, so daß die Mehrzahl ber Texte, die einer Deutung burch biefe Biffenschaft harren, noch immer unveröffentlicht ift. Der Ausfüllung diefer Lücke ift meine Arbeit gewidmet; ich werde mit Sulfe ber meift noch un= übersetten Urkunden zu zeigen und festzustellen suchen, worin die chaldäische Magie bestand, welches ihre Künfte und Lehren waren; ich werbe sie mit ber ägpptischen Magie vergleichen, auf daß sich herausstelle, in wie fern sie von dieser abweicht und ihr Ausgangspunct ein anderer ift; ich werde die religiöfen Anschauungen, die ihr zur Grundlage dienten, erforschen und badurch ihren Ursprung und das ethnische Element, welches sie an bie Ufer bes Euphrat und Tigris verpflanzte, zu beftimmen fuchen. Und diefe Untersuchung wird mich schließlich zur Brufung und Erörterung einer ber wichtigften Fragen veranlassen, welche bie

Entzifferung der Reilschrifttexte in die Wissenschaft einführte: das Problem der ursprünglichen turanischen Bevölkerung von Babylonien und Chaldaa.

In einer späteren Arbeit, zu der die Materialien zum Theil schon gesammelt, werde ich endlich alles das zu erforschen suchen, was auf die Astrologie der Chaldäer, das System und den Ursprung dieser angeblichen Wissenschaft der Priesterschulen, sowie auf die thatsächlichen Kenntnisse Bezug hat, welche Babylon und Chaldäa der Nachwelt vermachten und deren Erben wir auch heute noch sind.

# Erster Theil.

Die Magie ber Chalbäer

und

die Urgeschichte von Affab.

1

#### Capitel I.

#### Die Magie und Zauberei der Chaldäer.

I.

Eine allgemeine, ziemlich richtige Borftellung von der Beschwörungstunft ber Chalbäer, ihren Berfahrensweisen und haupt= jächlichsten Bestimmungen bietet uns eine Urfunde, welche Sir Benry Rawlinson und Norris im Jahre 1866, im zweiten Bande ber Cuneiform inscriptions of Western Asia'), im Facsimile veröffentlichten. Dieselbe besteht in einer größeren Tafel aus ber Bibliothek bes Königspalaftes zu Rinive, mit achtundzwanzig, leiber nur im Fragmente erhaltenen Bauberfprüchen, welche bie Ginwirkung bofer Beifter, die Folgen von Zaubereien, Krankheiten und anderen Unfällen, benen der Mensch alltäglich ausgesett ift, abzuwenden bestimmt waren. Die Rau= bersprüche selbst endigen sämmtlich mit ein und derselben Beichwörungsformel; auch scheint es, als ob bei gegebener Belegen= heit nicht etwa nur diefer ober jener Spruch für sich allein, sonbern alle zusammen hintereinander recitirt werden mußten, wenn Einer gleichzeitig vor allen übrigen vorgesehenen schädlichen Ginflüssen bewahrt und geschützt sein sollte. Wie alle magischen Documente Affpriens und Chalbaas ift auch biefe Urkunde in attadischer, b. h. in der den finnischen und tartarischen Idiomen verwandten turanischen Sprache verfaßt, welche der ursprünglichen Bevölkerung ber sumpfigen Cbenen bes unteren Euphrat

<sup>1)</sup> Til. 17 und 18.

eigen war. Daß ber alte akkadische Text überall von einer nebenstehenden assyrischen Uebersetzung begleitet wird, erklärt sich darauß, daß schon lange bevor der assyrische König Assurbans hab al im siebenten Jahrhundert vor unserer Zeit die uns ershaltene Abschrift ansertigen ließ, diese Urkunden nur noch mit Hülfe der bezüglichen assyrischen Uebertragungen verstanden werden konnten, welche daher ebensalls einer älteren Zeitperiode angehören. Das Akkadische war zu jener Zeit eine todte Sprache; aber gerade deshalb legte man den in ihr abgesaßten Beschwösrungen eine um so höhere geheimnißvolle Macht bei, je unversständlicher sie selber geworden waren.

Damit ber Leser sich gleich von vornherein in bas Getriebe jener geheimniftvollen Welt versett fühle, in die ich ihn einzuführen gebenke, werbe ich hier die erwähnten Zaubersprüche, wenigstens diejenigen, welche man bisher zu entziffern vermochte, vollständig mittheilen und gleichzeitig meine Uebersetzung mit turzen erläuternden Anmerkungen versehen. Ich stimme hierbei in der Hauptsache mit meinem Borganger Oppert überein und bürften daher die vereinzelten Abweichungen, die fich bei einem etwaigen Vergleiche unserer beiden Uebersetungen ergeben möchten, im Wesentlichen baburch zu erklären sein, daß der Gelehrte des Collège de France nach dem assyrischen Texte über= sette, während ich dem Originaltert zu folgen bemüht war. Die affprische Version ist, wie leicht ersichtlich, nicht immer wörtlich: ich habe daher alle Stellen besonders vermerkt, wo biefelbe vom ursprünglichen Texte abweicht. Der akkadische Text zerfällt in rhythmische Berse, die auf der Tafel je eine besondere Beile einnehmen; ich richte mich genau nach ihrer Eintheilung 1).

Beschwörung.

I. Den bojen Gott, ben bojen Damon, ben Damon ber Bufte, ben Damon ber Berggipfel,

<sup>1)</sup> Seit der Beröffentlichung der französischen Ausgabe dieses Berkes habe ich den hier angeführten Text mit einer bereits merklich verbesserten Interliencarübersetzung in meinen Etudes accadiennes (II, 1, S. 150—205) mitgetheilt. Die vorliegende Uebersetzung hat ebensalls eine Reihe neuer Bersbessertengen ersahren.

den Damon des Meeres, den Damon des Sumpfes, ben bojen Genius, ben gewaltigen uruku 1), den durch fich felbst bofen Wind,

ben bojen Damon, der den Körper befällt, der den Körper erschüttert, Beift des himmels, beschwöre ihn! Geift der Erde, beschwöre ihn!

II. Den Damon, ber sich bes Menschen bemächtigt, ben Damon, ber fich des Menschen bemächtigt 2),

ben gigim, ber bas lebele anthut, ben bofen Damon.

Beift des himmels, beschwöre ibn! Geift der Erde, beschwöre ibn!

III \*). Die gedescheth 4) mit widerspenstigem Bergen, welche das Bei= ligthum in Stich läßt,

bie gedescheth bes Gottes Unab), die ihren Dienft nicht versieht am Abend des Anfangs des unvollzähligen Monats,

ben hierodulen 6), der unzuverlässig sich nicht auf seinen Bosten begiebt.

ber feine Bruft nicht gerfleischt, ber feine Sand nicht gerreiftt. 

Beift des himmels, beschwöre ihn! Beift der Erde, beschwöre ihn!

IV. Bas nimmer verläßt, was schäblich wirkt, was fich ausbreitet 8), die bosartige Geschwulft. bie geißelnde Geschwulft, die um sich greifende Geschwulft, die 

<sup>1)</sup> Diese Bezeichnungen der verschiedenen Damonenarten werde ich später ausführlicher befprechen.

<sup>2)</sup> In der affprischen Berfion: "Der festhaltende Damon, der sich des Menfchen bemächtigt."

<sup>3)</sup> Jene monstruösen Berirrungen des religiosen Geistes, welche in den Borberasiens die unsittlichen Gebräuche ber Qedeschim und Qedeschoth erzeugten, find bereits fo häufig erörtert worden, daß ich mich nicht von Reuem über dieses abstoßende Thema verbreiten, vielmehr darauf bejdränken werde, den Lefer auf die vielfachen bezüglichen Ausführungen Anberer zu verweisen. Die vorstehende Beschwörung dürfte übrigens zu den intereffantesten Documenten hierüber zu rechnen fein.

<sup>4)</sup> Der affabische Ausbruck ist nugig, ber assprische gadistuv.

<sup>5)</sup> Es ist dies der affprische Gott Anu, den man irrthümlicher Beise mit bem Dannes bes Berofus identificirte; vgl. Anhang I.

<sup>9)</sup> Das affabische Wort ist genna, basselbe, welches die Syllabare affyrisch muniru überfeten.

<sup>7)</sup> Die Uebersetung bieses nur im attadischen Texte erhaltenen Berses bietet vorläufig noch große Schwierigkeiten.

<sup>8)</sup> Affprisch: "was brütet."

<sup>9)</sup> Der affabische Ausbrud, ben wir nicht mit Bestimmtheit zu übertragen vermögen, lautet: sa adnum.

bie wuchernde Geschwulst, die bösartige Geschwulst 1), Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!

1) Zur Erleichterung des Bergleiches der akkadischen und assyrischen Krankscheitsbezeichnungen geben wir hier das Berzeichniß derselben wieder, wie es in dem Berke: Western Asia Inscriptions (II, 28, 3. 1—28, b—c) enthalten ist:

| Aftadisch: Asprisch:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| amut a sîgi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| a sâga śi malia me "Die Bafferjucht."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| a galla tila                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| a galla tila rah imtu "Der vergiftete Athem."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| sabur suguda eri sa muriv "Die Schwangerichaft."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| så maz esiltu "Die Hppertrophie des Herzens."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| sata zargig simertu "Die Nieren- oder Blasensteine."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| sâdib kişirtu "Der Herzkrampf."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| mar migganu "Die Abzehrung."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| mar gal mar sasur} iskibbu "Die Lähmung"(?)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| is. ti. ki. sim. tab libistu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| śâ sar śâ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| śâga kaiśa \ maskadu "Die schmerzhaft geißelnde Ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| śâ adgal jónwuljt."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| śâ gig                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| śâ bui nipistu "Die wuchernde Geschwusst."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| śâ addir sanadu "Die folternde Geschwulft."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| śâ addugud                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| śâ melgal sassaţu, Das geschwulsterzeugende Ges                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ba augai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| śâ adnum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| sa adnum bennu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| śâ adgal<br>śâ pad                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| sa pau sa |
| śâ zirara                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| oa ziiaia ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Das akkadische sa, assprisch busnu, ist eine generische Bezeichnung für                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Geschwulft, Geschwür.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Cbenfalls im ermähnten Werte (II, 27, Z. 41-43, e-f) finden wir noch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| folgende Bezeichnungen angegeben:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Attabisch: Assaich:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| śâ ku haraću "Die Kräpe."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| sa kue iggituv "Die judende Kräpe."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| śâ tabin aka talsutuv "Die Krankheit, die das Ausfallen ber Nägel verursacht."                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ber scagei berutfacht.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

V. Die Krankheit der Eingeweide, die Krankheit des Herzens, der beängstigende Herzkrampf,

die Gelbsucht, die Krankheit des Hauptes, die bösartige Ruhr,

ben entzündeten Ausschlag 1),

bie Schwärung ber Nieren, bas ichneibende harnen,

ben graufamen Schmerz, ber nicht aufhört,

das Alpdrücken,

Beift des himmels, beschwöre fie! Geift der Erde, beschwöre fie!

VI. Den, der das gefertigte Ebenbild bezaubert, das böse Antlip, den bösen Blick, den bösen Mund, die böse Zunge, die böse Lippe, das schädliche Gift, Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!

VII. Die Amme.

Die Amme, beren Brust \*) süß ist, bie Amme, beren Brust bitter ist, bie Amme, beren Brust bitter ist, bie Amme, beren Brust schwärt, bie Amme, bie an ber Schwärung ihrer Brust stirbt, bie Schwangere, beren Leibesfrucht schwindet, bie Schwangere, beren Leibesfrucht sich spaltet, bie Schwangere, beren Leibesfrucht verwest, bie Schwangere, beren Leibesfrucht verkommt \*3), Geist bes Simmels, beschwöre sie! Geist ber Erde, beschwöre sie!

VIII. Das schmerzhafte Fieber, das heftige Fieber, das Fieber, das dem Wenschen hartnäckig anhaftet, das Fieber, das nimmer verläßt, das Fieber, welches nicht schwindet, das bösartige Fieber, Geist des Himmels, beschwöre es! Geist der Erde, beschwöre es!

IX. Die schmerzhafte Pest, die hinraffende Pest, die Pest, die dem Menschen hartnäckig anhastet, die Pest, die nimmer verläßt, die Pest, welche nicht schwindet, die bösartige Pest, Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!

A. Die schmerzhaste Krankseit der Eingeweide, das hinsiechen, welches mihmuthig stimmt und einschneidet (?) (), das hinsiechen, welches nicht abläht, die Schwäche der Blutadern, das hinsiechen, welches nicht schwindet, das bösartige Kränkeln, Geist des himmels, beschwöre! Geist der Erde, beschwöre!

<sup>1)</sup> Affprisch: "Den ekelerregenden Ausschlag."

<sup>9)</sup> Die Borte "beren Bruft" find in diefem wie in ben folgenden Berfen ein, übrigens fehr erwünschter, erlauternder Zusat ber affprischen Ueberfetung.

<sup>3)</sup> Bgl. hierzu das Berzeichniß in Western Asia Inscriptions, II, 33, 1.

<sup>4)</sup> Affprifch : "Das Leibschneiben."

XI. Bas sich hestig im Munde regt, das der Sprache 1) verhängniß= volle Gift,

bas Speien der Schwindsucht, welches schredlich ermattet,

bie Feigwarze, die eitrigen Blaschen ), das Ausfallen der Ragel,

ben entzündeten Ausschlag 3), die eingewurzelte Flechte.

die ichadliche Roje,

ben Musfas, ber bie Saut bebedt,

bie Nahrung, bie ben Körper bes Menschen jum Stelet reducirt,

bie Nahrung, die genoffen wieder ausgeworfen wird.

bie Fluffigfeit, die getrunten anschwillt,

ben Wind . . . . . . . . b), ber von ber Büste her weht,

Beift bes himmels, beschwöre fie! Beift ber Erbe, beschwöre fie!

XII. Den Frost, der die Erde erstarren macht, die übermäßige Hiße, die des Menschen Haupt springen läßt, das böse Geschick, . . . . . welches unversehens dem Menschen ein Ziel sest, den bösen Durst, Borboten des Hauches der Pest,

Geift des himmels, beschwöre fie! Geift der Erde, beschwöre fie!

Die nächstfolgenden Sprüche XIII und XIV sind leider in beiden Versionen so arg verstümmelt, daß selbst der Versuch einer bezüglichen Uebersetzung nicht gerathen erscheint; jedoch läßt sich aus den wenigen erhaltenen Bruchtheilen entnehmen, daß ersterer die Einwirtung eines in der Wüste hausenden Dämons bekämpfen, letzterer vor einem Uebel bewahren sollte, das den Menschen jederzeit, beim Essen und Trinken, Schlasen oder Ruhepslegen tressen kann, wahrscheinlich vor dem plöslichen Tode.

Von den folgenden vier Beschwörungen ist nur der akkabische Text erhalten; die assyrische Version derselben ist gänzlich verloren gegangen.

XV. Den, ber im Rerfer verhungert, ben, ber im Rerfer verburftet,

<sup>1)</sup> Affyrisch: "Die giftige Schwinbsucht, die sich bosartig im Munde regt."

<sup>3)</sup> Affgrisch: "Die Giterbläschen am After, die Giterbläschen am Rörper."

<sup>5)</sup> Affprisch: "Den eitrigen Ausschlag."

<sup>4)</sup> Die Ueberfegung ber Schluftworte biefes Berfes bietet gegenwärtig noch erhebliche Schwierigkeiten.

<sup>5)</sup> Das betreffende Epitheton erscheint noch fehr zweifelhaft.

den, der, in eine Grube gestürzt, vor Hunger, hülfessehnd, [gezwungen ist zu verzehren] den Staub, den, der im Schooße der Erde oder im Flußbett umkommt und seinen Geist außhaucht, den, der in der Wüste verschmachtet, den, den die Sonne in der Wüste verbrennt, die Sclavin, die ihres Herren Gunst nicht genießt, das freie Weib, welches ledig einhergest 1), den, der einen ehrlosen Namen hinterläßt, den, der seinen Namen hinterläßt, den, der sich vor Hunger nicht wieder zu erheben vermag, den, der in Kransseit verfällt und wehklagt am Ansang eines unvollzähligen Wonats 1), Geist des Himmels, beschwöre! Geist der Erde, beschwöre!

XVI. Der Gott, er möge dem vergänglichen Menschen [gewährleisten?] die Beschirmung seines Lebens! Er verleihe ihm Kraft im Anblick der Sonne! Der Genius, der günstig einwirkende Coloh, er lasse sich nieder in seinem Haupte, zur Erhaltung seines Lebens, ohne sich je von ihm wieder zu trennen! Geist des Himmels, beschwöre! Geist der Erde, beschwöre!

Eine genügende Uebersetzung des siebenzehnten Spruches zu geben, ist beim gegenwärtigen Stande der Wissenschaft leider nicht möglich; nur so viel läßt sich mit Bestimmtheit darüber

Die Sclavin, welche zum Weibe tein Mann ertor; bie Sclavin, welche die Umarmungen ihres Gatten burch ihren Reiz nicht erwarb; bie Sclavin, die in den Umarmungen ihres Gatten den Schleier nicht verlor; die Sclavin, welcher der Gatte, in seinen Gunstbezeugungen, die letzte hülle nicht abnahm . . . .

<sup>1)</sup> Ein ähnliches bilingues Fragment (W. A. I., II, 33, Nr. 4), welches ebenfalls das Unglück einer vom Gebieter vernachlässigten Sclavin betrifft, lautet in möglichst getreuer Uebersesung wir folgt:

<sup>2)</sup> Der "unvollzählige Monat" wird in den magischen Texten sehr häusig erwähnt; er scheint im Algemeinen für einen ganz besonders ungläckseligen Zeitpunct gegolten zu haben, doch ist es bisher nicht gelungen, den eigentlichen Zusammenhang nachzuweisen.

angeben, daß er die Vorschriften eines schutzewährenden und beschwörenden Ritus enthielt.

XVIII. Bon weißem Reuge zwei boppelte lange Streifen an bas Bett und ben Tritt 1) als Talisman zur rechten Sand ") er heftet; von ichwarzem Beuge zwei boppelte lange Streifen gur linten Sand er heftet; ber boje Damon, ber boje alal, ber boje gigim, der boje telal, der boje Gott, der boje maskim, ber Schredgeift, bas Gefpenft, ber Bamppr, bie boje Zauberei, ber Zaubertrant, bas fluffige Gift, was Schmerzen verursacht, was heftig erregt, was bosartig einwirkt, ihr Haupt auf fein Saupt, ihre Sand auf feine Sand. ihren Jug auf seinen Jug werben fie nimmer legen, fie werben nimmer gurudfehren. Beift des Simmels, beschwöre fie! Beift der Erde, beschwöre fie!

Die Verstümmelung bes betreffenden Täfelchens verursacht an dieser Stelle eine größere Lücke, mit welcher zum wenigsten zwei vollständige Sprüche und der Anfang eines dritten verloren gegangen. Es ist mir jedoch gelungen, im britischen Museum ein kleines Fragment zu entdecken, welches unter den in England veröffentlichten Texten nicht aufgeführt ist, ohne Zweisel aber den Schluß der neunzehnten Beschwörung bilbete3):

> Daß der böse Dämon aussahre! Daß er sich anderswo niederlasse! Daß der holde Dämon, der holde Coloß, einsahren mögen in seinen Körper! Geist des himmels, beschwöre! Geist der Erde beschwöre!

Aus ber ersten Zeile bes zwanzigsten Spruches, die sich auf dem nämlichen Fragment befindet, entnehmen wir, daß die

<sup>1)</sup> Ueber die Anlage dieses Trittes in den Schlafgemächern des Harems zu Khorsabad s. die bilblichen Darstellungen in Blace's: Ninive et l'Assyrie.

<sup>\*)</sup> Der Abschreiber hat hier im akkadischen Texte hinter id, "Hand", das Wort zida, "rechte", fortgekassen; das Richtige geht jedoch aus der assprischen Bersion imna mit Bestimmtheit hervor.

<sup>3)</sup> Bgl. meine Choix de textes cunéiformes inédits, Rr. 24.

betreffende Beschwörung der Heilung einer innern Krankheit, einer "Krankheit der Eingeweide" gewidmet war. Bom einundzwanzigsten Spruche ist ebenfalls nur ein kleineres Bruchstück erhalten, in welchem alle Theile des Hauses genannt werden, welche vermöge der Beschwörung von bösen Geistern befreit werden können. Die einzelnen Berse sind indessen außersordentlich verwickelt und unverständlich; die vielen darin vorskommenden architectonischen Bezeichnungen, zu deren Erklärung wir nicht den geringsten Anhalt besitzen, machen eine Ueberssehung des Fragmentes unmöglich, während auch der Ausfall der entsprechenden assyrischen Version das richtige Verständniß des Ganzen in hohem Waaße erschwert.

XXII. Das Schredgespenst, des himmels Kind,
das die Götter versluchen,
den innin 1), den Fürsten
der herren,
den . . . . , der das schmerzhafte Fieber erzeugt,
den uruku, der schwer lastet
auf der Wenscheit,
das Gespenst, das den Wenschen erschredt,
sie werden nicht ansalen.
Geist des himmels, beschwöre! Geist der Erde, beschwöre!

Bon der dreiundzwanzigsten und vierundzwanzigsten Besichwörung lassen sich bei der mangelhaften Erhaltung des bestreffenden Täselchens nur die Ansangszeilen des akkadischen Textes erkennen, und bleibt daher die Möglichkeit einer Ueberssehung derselben vorläusig gänzlich ausgeschlossen. Nur so viel läßt sich mit Bestimmtheit darüber angeben, daß erstere die Hülfe des in allen ähnlichen Texten gewöhnlich als Bermittler betrachteten Gottes Siliksmulust i anruft, desselben, der in der officiellen Religion der assyrischen Periode dem Gotte Maruduk gleichgestellt wurde; die zweite ist an den Feuergott Jzbar (?) gerichtet, über welchen wir später noch aussührlich berichten werden.

Bon ber fünfundzwanzigsten Beschwörung sind nur bie

<sup>1)</sup> Gine Art Rachtgefpenft.

ersten vierzehn Zeilen und zwar im akkabischen Texte erhalten; sie beginnt mit einer Anrufung des Gottes Nin=a=zu 1), nennt dann verschiedene Krankheiten und schließt endlich wie folgt:

XXVI. Rin=kigal\*), Gattin des Gottes Rin=a=zu,
möge sie diesen sein Antlit richten lassen auf den Ort, wo er (der Kranke) sich besindet!
Wögen die bösen Dämonen aussahren!
Wögen sie sich niederlassen an anderen Orten!
Der holde Dämon\*), der holde Coloß,
mögen sie einziehen in seinen Körper!
Geist des Himmels, beschwöre! Geist der Erde, beschwöre!

XXVII. Der Gott Itak4), der mächtige helb, der gewaltigste Schlingenleger unter den Göttern, dem Gott der Berggipsel6) gleich, er lasse sich nieder in seinem Haupte, zur Berlängerung seines Lebens, ohne sich je wieder von ihm zu trennen! Geist des Himmels, beschwöre! Geist der Erde, beschwöre!

XXVIII. Der sterbliche und vergängliche Wensch; mögen in Folge seines Opfers Barmherzigkeit und innerer Friede auf ihn herabsließen, wie geschmolzenes Erz! Den Glanz dieses Wenschen.

möge die Sonne I steigern!

<sup>1) &</sup>quot;Der Gebieter ber angeschwollenen Gemässer," sonft auch als Reben= gestalt bes Ea erwähnt.

<sup>\*)</sup> Das akkadische kigal ist im Assprischen durch birutu, "die Gruft", wiedergegeben; Rin=kigal ist die Göttin der Todten, die assprische Allak.

<sup>3)</sup> Affprifch: "Genius".

<sup>4)</sup> Gott bes Tigris, beffen Gattin Rin=mut genannt wird.

<sup>5)</sup> Affprisch: "Dem Gott, der ihn zeugte."

<sup>6)</sup> Affprifcher Tegt: "biefen Menfchen".

<sup>?)</sup> Im attabischen Text wird die Sonne Parra "der Leuchtenbe" genannt, ein Rame, welcher bei weitem seltener gebraucht wird als Utu.

Silit:mulu:thi.1), des Oceans Erstgeborener, möge die Krast ihm stählen, sein Glück ihm begründen! Geist des Himmels, beschwöre! Geist der Erde, beschwöre!

Die so zahlreichen und mannigfaltigen Belehrungen, welche dieser schon seit längerer Zeit bekannte Text enthält, werden übrigens durch neue Urfunden, die in Kurzem veröffentlicht werben bürften, in erfreulichster Weise erweitert und vervollständigt. Unter den Taufenden von Bruchstücken thönerner Täfelchen, welche Lanard in bem Bibliotheksfaal bes Konigsvalafts zu Ropundiik, an der Stelle des eigentlichen Ninive, entdeckte und die gegenwärtig im britischen Museum bewahrt werden, befinden sich nämlich die Fragmente eines umfangreichen Werkes magischen Inhalts, welches in seiner Bollständigkeit nicht weniger als zweihundert Tafeln umfaßte und für Chaldaa wohl das Nämliche war, was die alten Inder in ihrem Atharva-Beda besaßen. Es war baffelbe eine Sammlung aller Formeln, Beschwörungen und Hymnen der chaldäischen Magier, von denen uns die klasfischen Schriftsteller berichten, unter andern auch Dioborus "Sie suchen das Bose abzuwenden und Siculus2) sagt: bas Sute zuzuwenden, theils durch Reinigungen, theils durch Opfer und Zaubermittel." Die Auswahl ber Reste dieses Werkes aus dem Chaos von Trümmern aller Art, unter benen fie zerftreut waren, sowie ihre richtige Zusammenstellung zur Bublication, die im vierten Bande der Cuneiform inscriptions of Western Asia erfolgen wird, waren Arbeiten, welche die größte hingebung und Ausbauer erheischten. Doch wurden sie nichts befto weniger mit vielem Geschicke zu Ende geführt, von Senry Rawlinson, einem der ausgezeichnetsten englischen Drientaliften, ber mehr als alle übrigen zur Entzifferung ber vorarischen Reilschrifttexte beigetragen hat, und von George Smith, einem jungeren Mitarbeiter besselben, der hierbei die erprieß= lichsten Dienste leiftete, auch selber schon eine hervorragende

<sup>1)</sup> Die assyrische Bersion ersetzt diesen Namen durch den des Gottes Maruduk.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 29.

Stellung in der Wissenschaft sich errungen hat 1). Um einen Begriff von der Masse und Weitläusigkeit der in Rede stehens den Fragmente zu geben, erwähne ich nur, daß ihre Zahl sich auf mehr denn funszig beläuft, unter denen mehrere, die unversletzt blieben, oft dreis dis vierhundert Schriftzeilen ausweisen und dreißig Folioseiten fast vollkommen ausfüllen. Mit seltenster Uneigennühigkeit, für die ich mich auf keine andere Weise erskenntlich zu zeigen vermag, als indem ich sie hier öffentlich rühme, hatte Herr Rawlinson die Güte, mir noch vor ihrem Erscheinen Einsicht in die Probedrucke der Facsimiles-Taseln dieser Publication, die ohne Zweisel zu den werthvollsten zu rechnen ist, welche bisher die Asspriologie bereichert und gesördert haben, zu gestatten; und hieraus habe ich denn auch die meisten Daten der vorliegenden Studie geschöpft 2).

Das umfangreiche magische Werk, von welchem die Schreiber Assurbanhabal's nach dem [bereits] seit dem frühesten Altersthum in der Bibliothek der berühmten Priesterschule zu Erech in Chaldäa besindlichen Exemplar mehrere Abschriften angesertigt hatten, bestand aus drei verschiedenen Büchern. Bon einem derselben ist uns der Titel "Die bösen Geister" bekannt, ins dem am Ende eines jeden der zugehörigen und vollständig ershaltenen Täselchen die nähere Bezeichnung "Tasel Nr. .... der bösen Geister" vermerkt ist. Diesem Titel zusolge enthielt das entsprechende Buch ausschließlich Beschwörungen und Verswünschungen, welche bestimmt waren, Dämonen und andere böse Geister zu vertreiben, ihren schäblichen Einsluß abzuwenden

<sup>1)</sup> Da obige Zeilen noch vor dem Eintritte des vorzeitigen und unerwarsteten Todes G. Smith's verfaßt waren, so möge es mir erlaubt sein, dieses so harten und für die Wissenschaft nicht genug zu beklagenden Berlustes nachsträglich an dieser Stelle zu gedenken. G. Smith wurde in der Blüthe seines Lebens, im Besten seiner Arbeiten und seines eisrigen Strebens dahingerafft, und ist daher eine Kraft mit ihm verloren gegangen, welche zu den schönsten Hoffnungen und begründetsten Erwartungen berechtigte. Die Freundschaftsbande, die mich ununterbrochen an den Verblichenen knüpsten, werden mir stets zur besonderen Ehre gereichen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Der vierte Band der Cuneiform inscriptions ist bereits seit 1875 veröffentlicht und außgegeben worden.

und gegen ihre Angriffe sicher zu stellen. Gin zweites Buch erweist sich, nach dem davon Borhandenen zu urtheilen, als eine Sammlung von Beschwörungen, benen man die Macht, die verschiedensten Krankheiten zu heilen, zuschrieb. Das britte endlich umfaßt nur Hymnen, welche an einzelne Götter gerichtet find und beren Inhalt eine übernatürliche und geheimniftvolle Birtung ausüben follte; fie tragen jedoch ein gang anderes Beprage als die im engeren Sinne liturgischen Hymnen Staatsreligion, von benen ebenfalls einige Broben erhalten Auch ift es nicht ohne Interesse, zu erfahren, daß die . Theile biefes von Rawlinson wiederaufgefundenen brei magischen Werkes auf's genaueste ben brei verschiedenen Classen ber chalbäischen Gelehrten, welche im Buche Daniel 1) neben ben Aftrologen und Wahrsagern (kasdim und gazrim) aufgegablt werben, also ben khartumim ober Beschwörern, ben hakamim ober Aerzten und ben asaphim ober Bauberprieftern (affpr. asipu) entsprechen 2).

Die Sprüche, Hymnen und Beschwörungen sind in dieser dreitheiligen Sammlung sämmtlich in akkadischer Sprache versfaßt, jedoch durchgehend von einer assyrischen Interlinearsuedersseyung begleitet. Bon einigen der seltenern Hymnen war indessen der Urtext zweiselsohne schon in frühester Zeit, da die Sammslung zum ersten Male veranstaltet wurde, verloren gegangen. Diese werden daher nur in der assyrischen Version mitgestheilt, deren Sprache unverkennbare Spuren hohen Alters trägt, während sie auch in syntactischer Beziehung durch ihre dem inneren Geiste der semitischen Idiome häusig widerstrebenden Redewendungen das eigenthümliche Gepräge der grundverschiesdenen Sprache verräth, in welcher das schon längst verschollene Original versaßt sein mußte. Die einzelnen Stücke sind durch eine tiese, vom Abschreiber auf dem Täselchen gezogene Schlußslinie getrennt; serner steht vor einem jeden derselben das Wort

<sup>1)</sup> I, 20; II, 2 und 27; V, 11.

<sup>9)</sup> Ueber bas Buch Daniel und die bezüglichen Ergebnisse der Reilschriftsstudien wgl. ben Anhang zum zweiten Theile dieses Werkes.

ên 1) "Beschwörung" (assyr. siptu), welches allerdings auf noch beutlichere Art den jedesmaligen Ansang eines neuen Spruches bezeichnet. Die Hymnen des dritten Buches schließen alle mit dem akkadischen Worte kakama, welches im Assyrischen in amen (amanu) übertragen wird.

Die Form der Beschwörung der bösen Geister ist meist eine sehr eintönige; die betreffenden Sprüche sind, so zu sagen, sämmtslich aus einem Gusse hervorgegangen. Zuerst werden in ihnen die zu beschwörenden Dämonen genannt, ihre Macht angegeben und die Wirkung derselben geschildert; es folgt hieraus der Wunsch, daß sie vertrieben werden und man vor ihren Nachstellungen bewahrt bleiben möge, was häusig geradezu in katesgorischer Weise verlangt wird. Den Schluß der Beschwörung bildet endlich die mysteriöse Formel, die ihre Wirksamkeit erhöhen und bestätigen soll: "Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!" Dieser Zusaß scheint unbedingt nothswendig gewesen zu sein und sehlt daher nirgends; nur werden demselben zuweilen auch Anrufungen anderer göttlicher Geister beigefügt.

Als erläuterndes Beispiel möge folgende Beschwörung dienen, welche gegen mehrere Dämonen, Krankheiten und schädliche Einsstüffe, wie z. B. den bosen Blick, gerichtet ist \*).

- Die Best und das Fieber, die das Land verheeren,
- bie Seuche, die Auszehrung, die bas Land verwüften,
- icablich dem Rörper, verderblich ben Gingemeiden,
- ber boje Damon, der boje alal, ber boje gigim,
- ber boshafte Menfch, ber boje Blid, ber boje Mund, bie boje gunge,
- daß sie des Menschen, Sohn seines Gottes 3), Körper verlassen mögen, daß sie seine Eingeweide verlassen!

<sup>1)</sup> Das Jbeogramm bieses Wortes besteht aus einer Zusammensetzung ber Schriftzeichen sa und an, von denen ersteres die Begrifse "Bereinigung" und "Abwehr" wiedergiebt, letzteres aber "Gott" bedeutet. Die Grundides dieser Berschmelzung erscheint daher derjenigen der Isaar äväynas der neuplatonischen Theurgie verwandt.

<sup>2)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 3.

<sup>3)</sup> Dieser Ausdruck wird später noch näher erläutert werden.

Meinem Rörper werben fie nimmer anhaften. por mir werben fie nimmer Bofes ftiften, in meinem Gefolge werben fie nimmer einherschreiten, in mein Saus werben fie nimmermehr eintreten. mein Zimmerwert werben fie nimmer burchschreiten. in das haus meiner Bohnstätte werden sie nimmermehr einkehren. Beift bes himmels, beschwöre fie! Beift ber Erbe, beschwöre fie, Beift bes Mulge1), Ronig ber Lanber, beschwöre fie! Geift ber Rin = gelala), Berrin ber Lander, beschwöre fie! Beift bes Rin = bara3), machtiger Rampe des Dulge, beschwöre fic! Geift bes Rustu4), erhabener Bote bes Dulge, beschwöre fie! Beift bes Eni=gunas), Erftgeborener bes Mulge, beschwöre fie! Geist der Sutuss), Herrin der Feldlager 7, beschwöre sie! Geift des Mermer 8), König beffen Stimme 9) wohlthut, beschwöre fie! Beift des Utu 10), König ber Gerechtigkeit 11), beschwöre fie! Beifter Ununna = ge 19), große Götter, beichwört fie!

Minder ausführlich ift die Aufzählung von Gottheiten in folgender Beschwörung:

Sie find ber Tag der Trauer, die schädlichen Winde;

fie find ber verhängnisvolle Tag und ber verheerende Wind, ber ihn ankundigt;

fie find der verhängnisvolle Tag und der verheerende Bind, der ihm voraufgeht;

fie find die Rinder ber Rache, die Gohne ber Rache;

fie find die Borboten ber Beit:

fie find die Bertzeuge des Borns der Rin-figal;

fie find die flammende Wetterfäule, welche arg hauset auf Erben;

<sup>1)</sup> Affprijd Bel.

<sup>2)</sup> Belit.

<sup>\*)</sup> Affgrifch Abar, ber Hercules in ber Religion ber Uferbewohner bes Emphrat.

<sup>4)</sup> Ein Gott, welcher nicht selten mit Nebo verwechselt, ebenso häufig aber auch wieber von ihm streng unterschieben wird.

<sup>5)</sup> Sin, ber Gott bes Monbes.

<sup>9 3</sup>ftar.

<sup>7)</sup> Affgrisch: "Herrin ber Beerschaaren".

<sup>8)</sup> Affprisch Bin und Ramanu (ber Rimmon ber h. Schrift), Gott ber Luft, bes Bliges und Regens.

<sup>9)</sup> Affprifch: "Ungeftum".

<sup>10)</sup> Samas, die Sonne.

<sup>11)</sup> Anspielung auf seinen Beinamen dayan same, "Schiebsrichter bes Simmels".

<sup>19)</sup> Affyrisch Anunna-irsiti, die irdischen Erzengel.

fie find die fieben Götter bes unermeglichen Simmels; fie find die fieben Götter ber unermeglichen Erbe; fie find bie fieben Götter ber feurigen Spharen; bie fieben Götter, fie find fieben an der Rahl 1); fie find die fieben ichablichen Götter: fie find bie fieben bofen Schredgeifter; fie find die fieben bojen Flammengespenfter; fieben im himmel, fieben auf Erben, ber böse Damon, der böse alal, der böse gigim, der böse telal, der boje Gott, der boje maskim. Beift des himmels, beschwöre fie, Beift ber Erde, beschwöre fie! Beift bes Mulge, König ber Lander, beschwöre fie! Beift der Rin=gelal, Berrin ber Lander, beschwöre fie! Beift bes Nin=bara, Sohn bes Reuerhimmels, beschwöre fie! Beift ber Sutus, Berrin ber Lanber, Die gur Rachtzeit erglangt, beschwöre fie 2)!

In den meisten Fällen findet jedoch eine berartige längere Aufzählung von Gottheiten am Schlusse der Beschwörung nicht Statt. Als Vorbild der einfachsten Beschwörungen diene hier folgende gegen die sieben bösen Geister, die maskim, welche zu den gefürchtetsten Dämonen gezählt wurden 3):

Sieben find's! Sieben find's! Sieben find es, in bes Oceans tiefften Grunben! Sieben find es, Berftorer bes himmels; Sie wuchsen empor aus bes Oceans tiefften Gründen, aus bent (verborgenen) Schlupfwinkel. Sie find nicht mannlich, find nicht weiblich, fie breiten fich aus gleich Feffeln. Sie haben tein Beib, fie zeugen nicht Rinder; Chrfurcht und Wohlthun kennen fie nicht: Gebet und Fleben erhören fie nicht. Ungeziefer, bas bem Gebirge entfproffen. Feinde des Ea, fie find die Bertzeuge bes Borns der Götter. Die Landstraße störend laffen fie auf dem Bege fich nieber. Die Feinde! Die Feinde! Sieben find fie! Sieben find fie! Sieben (zwei mal) find fie! Beift bes himmels, daß fie beschworen scien! Beift ber Erbe, daß fie beschworen feien!

<sup>1)</sup> Affprisch: "Sie find die sieben versammelten Götter."

<sup>2)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 2 und 3.

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 2, Col. 5.

Daß der chaldäische Exorcift die Dämonen, die er austreiben sollte, nicht eben glimpflich behandelte, ist hieraus leicht ersichtelich. Die Verfasser der akkadischen Beschwörungen ließen in der Anhäufung von Schmähungen, in der Darstellung des Unheils, das die Geister des Bösen und der Finsterniß anrichten, ihrer dichterischen Phantasie vollen Lauf; daher sich auch in ihren Zaubersprüchen die mannigfaltigsten Bilder, meist von glühender Färbung und wirklich überraschender Kraft bieten.

Die exorcistischen Spruche erhalten zuweilen eine größere Ausdehnung und nehmen dann stets eine bramatische Form an. Eine Schilberung ber von ben Dämonen verurfachten Berheerungen bilbet die Einleitung, wobei vorausgesett wird, daß die Klage vom wohlwollenden Silit=mulu=thi, der über den Menschen wacht und zwischen ihnen und den oberen Göttern als Bermittler bient 1), erhört worden fei. Aber Macht und Beisheit beffelben find nicht berart, daß fie die übermächtigen Beifter, beren Einfluß beschworen werben foll, ju überwinden vermögen. Silit=mulu=thi wendet fich baher an feinen Bater Ea, ben Träger ber göttlichen Intelligenz, die bas Weltall burchbringt, ben herrn ber ewigen Geheimnisse, ber die theurgischen Sandlungen leitet; und biefer offenbart endlich den myfteriöfen Ritus, die Rauberformel ober ben "allmächtigen, geheimnißvollen Ramen," ber im Stande ift, alle Unschläge, sogar ber furchtbarften Böllenmächte, zu vereiteln.

Die Krankheitsbeschwörungen umfassen die verschiedensten Fälle, wie wir bereits aus der längeren, gleich zu Ansang mitzgetheilten Beschwörung ersehen haben. Die aussührlichsten sind jedoch vorzugsweise diejenigen, welche eine Heilung der Pest, des Fiebers und der "Krankheit des Hauptes" (akkadisch sak-gig, assprisch murus ququadi und ti'u) zum Gegenstand haben. Dieses semitische Wort ti'u bedeutet aber thatsächlich "Irrsinn", und es ist daher leicht begreislich, warum die Magie ihre Thätigs

<sup>1)</sup> Die Affyrer haben ihn später mit ihrem Gotte Marubut, welcher ber Gott bes Planeten Jupiter geworden war, identificirt; ursprünglich hatte er aber keineswegs diesen planetarischen Charakter.

keit hauptsächlich gegen diese ebenso schreckliche als räthselhafte Krankheit richtete, welche mehr als alle anderen die Geisteskraft lähmte und vorzugsweise als eine Strase des göttlichen Jornes oder eine Einwirkung der bösen Mächte betrachtet wurde. Ueberigens scheint dieser Irrsinn in der Mehrzahl der Fälle von noch anderen äußeren Krankheiten und Uebeln, als Schwärung der Stirn, Abzehrung, Eiterbeulen am Kopfe oder gar an den Lenden, begleitet gewesen zu sein.

Ein Zauberspruch 1) zur Beschwörung dieser Krankheit lautet folgendermaaßen:

Die Krantheit des Hauptes, sie behaftet ben Menschen;

ber Frefinn, die schmerzhafte Schwärung ber Stirn, fie behaften ben Menschen;

die Krankheiten des Hauptes, sie drücken und schnüren gleich einer Tiara.

die Krankheiten des Hauptes, vom Anbruch bis zum Neigen des Tages.

Die Krankheit bes Hauptes, fie hat ibn umbullt; und er rief:

"Die Krantheiten des Hauptes, fie machen alles wirr, wie ein Stier, "die Krantheiten des Hauptes, fie schnitren wie der Herzkrampf."

Seinem Bater hat sich ber Gott genähert; als achtsamer Bachter sprach er:

"Mein Bater, die Krankheit des Hauptes, sie behaftet den Menschen; "gleich einem finstern Kerker . . . . . . . . . , sie hat sich seiner bemächtigt:

" . . . . . . . . baß ich doch vermöchte, seiner Krankheit

ein Ende zu machen!"

. . . . . . . er erwiderte ihm:

Die Krankheiten des Hauptes, wie Tauben [mögen sie zurückeilen] in ihre Schlupswinkel,

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 3 und 4; Etudes accadiennes, II, 1, Rr. XIX. — Diefer Zauberspruch befindet sich mit sechs ähnlichen auf einem Täfelchen, welches, nach Angabe eines besonderen Vermerks, als sechstes einer Specialssammlung von Beschwörungen gegen den Fresinn angehörte.

<sup>\*)</sup> Es fallen hier zwei sehr schwer zu entziffernde Berse aus.

<sup>\*)</sup> Silik=mulu=khi ober Marubuk, Sohn des Ea, dessen haupt= sächlichster Tempel in Eribhu, dem heutigen Abu-Schahrein, stand.

<sup>4)</sup> Bon der Fortsetzung dieses Gesprächs find nur einzelne Borte erhalten.

wie Heuschreden mögen sie [sich erheben] in die Räume des himmels, wie Bögel mögen sie flüchten in die unendliche Ferne! In die schüpenden hände seines Gottes möge (der Kranke) zurüd= geführt sein!

Diese Probe genügt vollkommen, dem Leser eine Vorstellung von der einförmigen Absassungen Absassungen Absassungen Absassungen, welche den Inhalt des zweiten Buches des in Rede stehenden magischen Werkes bildeten; sie sind, wie gesagt, sämmtlich nach ein und demselben Muster gesertigt. Sine Serstärung der Krankheit und ihrer Symptome macht den Ansang und füllt sodann den größeren Theil der Beschwörung aus, worauf die Wünsche nach Genesung, oder aber eine an die Krankheit selber gerichtete kategorische Aufsorderung, sich zu entsernen, den Schluß bilden. Manchmal gewinnt jedoch die Beschwörung des Heilskusstlers am Schluß eine dramatische Form, wie wir sie bereits an einzelnen Geisterbeschwörungen nachgewiesen haben, und es entspinnt sich dann stets ein Dialog, in welchem Éa, von seinem Sohn darum angegangen, das gewünschte Heilmittel nachweist.

Ein treffendes Beispiel hiezu bietet eine längere Beschwösung, die allein ein volles Täfelchen einnahm 1). Leider ist der Anfang derfelben sehr verstümmelt, während auch die Lücken, die sich auf Schritt und Tritt darbieten, keine fortlaufende Uebersetzung gestatten. Der Text beginnt mit den Versen:

Die Rrantheit der Stirn ift ber Solle entstiegen, fie ift bem Bohnfige bes Gebieters ber Solle entstiegen.

Im Folgenden werden sodann die besonderen Symptome dieses Leidens charakterisirt; es wird von der "anschwellenden Geschwulst" und "beginnenden Siterung", sowie von der Geswalt des Uebels gesprochen, welches "die Wände des Kopfes gleich denen eines morschen Schiffes zersprengt." Vergeblich hat der Kranke die Wirkung der reinigenden Gebräuche versucht; sie versmochten die der Hölle entstammende Plage nicht zu bemeistern.

"Er hat sich gereinigt und er hat den Stier nicht gebändigt, "er hat sich gereinigt und er hat den Büssel nicht in's Joch gespannt.

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 22, 1.

Das Uebel läßt nicht ab, ihn "gleich Heuschreckenschwärmen" zu zernagen; da schreiten endlich die Götter ein, und von hier ab lautet der Tert wie folgt:

```
Silit=mulu=thi bat ihm Beiftand gelieben:
er ist in seines Baters Ea Behaufung getreten und hat zu ihm ge=
   iprochen:
"Wein Bater, die Krankheit des Hauptes ist der Hölle entstiegen."
Ein zweites Dal bat er zu ihm gefprochen:
"Bas er dagegen thun foll, das weiß biefer Mann nicht; wie wird
   er dieselbe überwinden?"
Ê a bat seinem Sobne Silik=mulu=khi erwidert:
"Dein Sohn, weshalb weikt du das nicht? Warum foll ich's bich
   erft lebren?
"Silik-mulu-thi, weshalb weißt bu bas nicht? Warum foll ich's
   dich erst lehren?
"Bas ich weiß, das weißt bu boch auch.
"Doch tomme ber, mein Gilit=mulu=thi.
" . . . . . . . . nimm einen Eimer;
"ichopfe Baffer von ber Spiegelfläche bes Gluffes;
..theile diesem Basser beine bebre Rauberfraft mit:
"verleihe ihnen burch beinen Zauber den Glanz der Reinheit.
"Benete mit ihnen ben Mann, ben Gobn feines Gottes;
" . . . . . . . . . umbulle fein Saupt.
"Daß ber Jrrfinn [vergebe]!
"Daß die Krantheit seines hauptes fich auflöse wie flüchtiger Nacht=
   regen!"
Dag Ea's Borfchrift ihn beile!
Dag Davtina2) ihn beile!
Daß Silit=mulu=thi, des Oceans Erstgeborener, das gunstige
   Bild ichaffe!
```

Selbstverständlich mußte der Zauberer während des Sprechens dieser Worte auch die betreffenden Handlungen ausführen, deren Anordnung dem Gotte selbst in den Mund gelegt wird.

### TT.

Die im Vorhergehenden besprochenen Urkunden, sowie die vielen talismanischen Inschriften auf babylonischen oder assp-

1) Gattin bes Ea.

<sup>1)</sup> Wir laffen hier brei unverständliche, ftark verstümmelte Berfe ausfallen.

affyrischen Gegenständen aller Art, wie wir sie in den Museen so häufig zu Gesicht bekommen, diese Urkunden zeugen alle von der Existenz einer so künstlichen und zahlreichen Dämonologie bei den Chaldäern, wie sie sich ein Jakob Sprenger, Johann Bodin, Wier oder Pierre de Lancre wohl nimmer vorzestellt hätten. Es erschließt sich uns darin eine ganze Welt von bösen Geistern, deren Rangordnung mit vieler Gelehrsamzkeit seiftgestellt, deren Persönlichkeiten sorgfältig unterschieden und deren besondere Eigenschaften scharf präcisirt sind.

Ruoberft werden zwei Classen von Wesen gestellt, welche mehr als alle übrigen göttlicher Gigenschaften theilhaftig find; fie find Genien ober Halbgötter, fast Gottheiten niederen Ranges. Die einen haben ben akkabischen Ramen alad, bem ber affprische sodu "Genius" entspricht, die anderen heißen akkabisch lamma, b. h. "Coloß", affprisch lamassu. Diese Benennungen bezeichnen in den religiösen Texten häufig gute und schützende Beifter, unter beren Megibe man fich begiebt 1), an anderen Stellen aber wiederum boje und Schaden zufügende Beifter, deren Macht beschworen werden muß. Hatten aber bie Chaldaer einander gegenüberftehende Gruppen guter und bofer alad, guter und bofer lamma ersonnen? Dber hatten biese Genien, wie gewisse Bötter, eine boppelte Eigenschaft, konnten fie fich je nach ben Umftanden wohlthätig ober schädlich, schutgewährend ober feindselig zeigen? Es erscheint rathfam, diese Frage vorläufig noch unerörtert zu lassen, bis sie durch fernere Forschungen etwas erhellter sich zeigen wird.

Besser sind wir unterrichtet in Betreff der eigentlichen Dämonen, der Geister, die eine Stufe tiefer stehen und entschiesen böser Natur sind. Ihr Gattungsname, utug, ist eine aus dem Akkadischen auch in das Semitisch-Assprische übergegangene Bezeichnung; er begreift alle Dämonen und kann zuweilen so

<sup>1)</sup> Der geflügelte Stier an den Pforten der assprischen Paläste ist ein wohlthätiger sodu; seine speciellere Bezeichnung ist kirudu. Der geflügelte Löwe oder nirgaltu, welcher diesen Stier zuweilen in derselben Stellung berstritt, gehört zur Kategorie der lamassi.

gar in gutem Sinne gebraucht werden, wenn er vermöge einer Berallgemeinerung der Bedeutung alle Geister bezeichnet, die den zuerst besprochenen an Rang nachstehen; jedoch hat der Name utuq auch die engere und speciellere Bedeutung einer besonderen Art Dämonen. Außerdem giebt es noch den alal oder "Zerstörer", assprisch alu; den gigim, assprisch ekimmu, dessen Bortbedeutung unbekannt ist; den telal oder "Krieger", assprisch gallu; endlich den maskim oder "Nachsteller", assprisch radizu. Im Allgemeinen bilden sie in jeder besonderen Classe eine Gruppe von sieben, eine Zahl, welcher ja bekanntlich eine vorzugsweise mysteriöse und magische Bedeutung anhaftet.

Ueber die hierarchische Rangordnung, in welcher sich diese angeführten fünf Dämonenclassen zu einander befanden, haben wir gegenwärtig noch keine genügende Kenntniß.

Die einzige Andeutung, die wir hierüber besitzen, ergiebt sich aus folgender Thatsache. Die Speculationen über den Werth der Zahlen nehmen in den religionsphilosophischen Ideen der Chaldäer eine sehr bemerkenswerthe Stelle ein. In Folge dieser Speculationen wurde jeder Gott, nach Maaßgabe seiner Rangstuse in der himmlischen Hierarchie, mit einer ganzen Zahl aus der Zahlenreihe von 1 bis 60 bezeichnet, wie sich dieses aus einem Täselchen aus der Bibliothek zu Ninive ergiebt, welche in Form eines Verzeichnisses die hauptsächlichsten Götter in Verbindung mit der ihnen zugehörigen mystischen Zahl nennt. Dieser Scala von ganzen, auf die Götter bezüglichen Zahlen schlen schen zu haben, welche zur Bezeichnung der Dämonen, und zwar gleichfalls nach Maaßgabe ihrer Kangstuse, dienten.

Wenigstens werben ber utug, ber gigim und ber maskim alle drei in der Schrift durch eine Zusammenstellung ideographisscher Zeichen dargestellt, in welcher nur durch Acnderung des ersten Elementes ein Unterschied herbeigeführt wird, während die anderen Zeichen sich consequent gleich bleiben. Dieses verändersliche Element ist aber immer eines der Zeichen, die bestimmt waren, eine Theilung der Einheit nach dem System der Sexagesimalrechnung, einer der wesentlichen Grundlagen der chaldässchen

Rechenkunst, anzubeuten; und es würden hiernach dem utuq 1/2 oder 30/60, dem gigim 2/3 oder 40/60, dem maskim 5/6 oder 50/60 entsprechen. Ich constatire übrigens nur das Factum allein, ohne eine Erklärung der besonderen Speculationen, die dazu geführt haben mögen, zu versuchen; ich beschränke mich lediglich auf die Bemerkung, daß die diesen Bruchzahlen entsprechende hierarchische Abstufung einer jeden Dämonenclasse eine um so höhere Rangstellung verlieh, je beträchtlicher der Zähler ihrer Bruchzahl war. Unter den drei Classen, deren bezügliche Zissern wir kennen, nahmen der maskim die höchste, der utug die niedrigste Stuse ein.

### Ш.

Unter den genannten Dämonen giebt es in der That gang verschiedene Gattungen. Die mächtigften und gefürchtetsten sind diejenigen, welche einen kosmischen haben und beren Thätigkeit sich auf die allgemeine Ordnung ber Natur, die sie burch ihr Eingreifen zu stören vermögen, erftredt. Aus einer ber angeführten Beschwörungen haben wir bereits ersehen, daß man sieben boje Beifter, "fieben Flammen= gefpenfter", fieben Damonen "ber feurigen Spharen" in ben himmel versette, welche auf's genaueste ben Wiberpart ber fieben mit der Leitung des Weltalls bekleibeten Blanetengott= beiten bilbeten. Es find bies bie fieben bofen Beifter, Die Sohne bes Ana, welche bie Ordnung bes Laufs ber Planeten ftoren, Sonnen- und Mondfinfterniffe verursachen und gleich am Unbeginn ber Weltenschöpfung erbitterte Rämpfe gegen die himmlischen Götter führen. Gine Schilderung diefer Borgange findet fich in folgender langeren, vorzugsweise episch geftalteten Beichwörung 1):

<sup>&#</sup>x27;) W. A. I., IV, 5. — Ueberschungen dieser Urkunde lieserten bereits G. Smith (Assyrian discoveries, S. 398 ff.) und Fox Talbot (im fünsten Bande seiner Records of the past).

Die im Rreislauf wiebertehrenben Tage 1), die bofen Gotter find fie, Die Genien bes Aufruhrs, die im unteren Theile bes himmels geschaffen wurden. Sie, fie waren die Bertzeuge ber Gewaltthat, Sie waren fieben an ber Bahl: ber Erfte . . . . . ber Zweite ein Menschenfresser, . . . . ber Dritte ein Leopard, ber Bierte eine Schlange, ber Fünfte ein Rettenhund, ber der Sechste ein rebellischer [Riefe], der weder Gott noch dem Könige unterthan: ber Siebente, ber Bote bes verhängnifvollen Bindes, ber Sie waren fieben an ber Bahl, Boten bes Ana, ihres Ronigs; bon Stadt zu Stadt ihre Schritte fie lenkten. Sie waren der Südwind, welcher am himmel machtig bahinjagt; sie waren die jagenden Wolken des Himmels, die sich drängenden Regenwolten. ber Sturmwind, welcher bestig brauft und am beiteren Tage Finfternik macht. Busammen mit dem bosen Wind, als bose Winde sie umberzogen; ber Sturm bes Mermer's) war bas Erzeugniß ihrer friegerischen Macht. gur Rechten bes Mermer fie porrudten: aus ben Tiefen bes himmels, gleich Betterleuchten, sie fhervor= ichoffen], hinfluthend, wie Strome, fie porbrangen. Im weiten himmelsraum, bem Bohnorte Ana's, ihres Ronigs, fie Bojes geftiftet und teinen Gegner fie hatten. Siehe, ba vernahm Dul=ge biefe Dahr, und im Innern feines Bergens erfann er Beschlufnahme. Mit Ea, dem oberften Beisen unter den Göttern, pflog er Berathung,

<sup>1) &</sup>quot;Die Borstellung erinnert entsernt an die sprospalästinischen sieben mustagrick, die Tage vom 25. Februar dis 3. März, deren sprichwörtliche Geschrlichseit Westein in Franz Delitsch Commentar zu Koheleth, S. 445 ff., schilbert." (Friedrich Delitsch, G. Smith's chaldäische Genesis, S. 308.) — Bgl. auch die analogen Angaben W. A. L, IV, 1, Col. 1, 3. 18—19; 27, 5, 3. 22—23.

<sup>\*)</sup> Ich übergehe hier zwei fragmentarisch erhaltene, besonders schwer zu entziffernde Berse.

<sup>. 3) 3</sup>m Affprifchen Bin ober Ramanu (Rimmon).

und fie verfetten Uru=fi1), Utu9) nnd Sutu83) in ben unteren Theil des himmels, ihn zu verwalten; sie setzten sie ein, mit Ana, in die Herrschaft der himmlischen Heer= ichaaren. Diefen brei Göttern, feinen Rinbern, zu wachen Tag und Racht, ohne Unterlaß, er anempfahl. Aber siehe, die sieben Götter, die im unteren Theile des himmels umberzogen. vor das Licht des A fu 4) heftig und widerspenftig fie traten. Der edle Utu und Mermer, ber Rrieger, traten ihrerseits über; Sutus erhob sich mit Anas) hinauf zu den obersten Sitzen. und sie sette sich ein in die Königsherrschaft des himmels. Siehe da, diese Sieben . . an der Spike . . . das Böse . . . . . zum Getränk seines glänzenden Mundes . . . Afu, der Hirt der Menschheit . . . . der Erbe . . . . . . wurde gefturzt und blieb stehen auf der höchsten Sobe (feines Laufes) 7). geängstigt Tag und Nacht ließ er sich nicht mehr nieder auf den Sit feiner Berrichaft. Die bojen Götter, Boten bes Ana, ihres Königs, verabredeten beimlich bas Bofe: aus der Mitte des himmels, mit Bindeseile, stiegen fie berab zur Mulge, des edlen Atu Herzensangst im Simmel er wahrnahm. Gebieterisch richtete er an Nustu, seinen Diener, das Wort: "Rustu, mein Diener, trage mein Bort jum Ocean bin, "die Rachricht von Afu, meinem Sohne, der im himmel heftig in Mengsten ichwebt,

<sup>1)</sup> In der assyrischen Bersion Sin.

<sup>9)</sup> Im Affprischen Samas.

<sup>9)</sup> Im Assyrischen Istar.

<sup>4)</sup> Im Affyrischen Sin.

 <sup>3)</sup> In der affyrischen Berfion: "mit Anu, dem Könige".
 Das sehlende Bruchstüd des Täjelchens umfast vier Berfe.

<sup>7)</sup> Die Uebersetung dieses Berses ist nach der affprischen Bersion verfaßt; doch scheint dieselbe dem ursprünglichen attadischen Texte nicht wörtlich zu solgen; letterer ist sehr verstümmelt und kaum zu entziffern.

<sup>\*)</sup> Eine Nebersegung ber hier ausfallenben Beile gu geben, war mir bisber nicht möglich.

"erzähle Ea im Ocean wieder." Nustu gehorchte dem Befehl seines Königs, er eilte zu Éa als hurtiger Bote. Dem Gehieter, dem oberiten Beilen, dem unwa

Dem Gebieter, dem obersten Beisen, dem unwandelbaren Weister 1), wiederholte Rustu das Wort seines Königs.

Ea, im Ocean, vernahm diefes Wort;

er biß sich in die Lippen, und sein Antliß mit Thränen bedeckt war. La rief seinen Sohn Silik-mulu-khi²) und sprach zu ihm folgende Worte:

"Gehe hin, mein Sohn Silit=mulu=thi,

"die Nachricht von meinem Sohn ") Atu, der im himmel heftig in Aengsten schwebt,

"seine Herzensangst im himmel liegt offentundig zu Tage.

Diese bosen und mörderischen sieben Götter, die keine Furcht kennen, "biese bosen sieben Götter, wie der Blitzstrahl das Leben der Erde [sie vernichten];

"zur Erbe, wie ein flammender Wirbelwind, find sie herabgestiegen; "vor das Licht des Aku sind sie ungestüm und widerspenftig getreten:

"der edle Utu und Mermer, der Krieger, find ihrerfeits [übersgetreten]".

Die Fortsetzung dieses Berichtes ist leider mit einigen Bruchtheilen des betreffenden Täselchens verloren gegangen und besitzen wir daher keinen Aufschluß über die weiteren Borgänge, die die endliche Niederlage der sieden bösen Geister sowie die Befreiung des Aku, des Mondgottes, herbeisührten. Wir wissen jedoch, daß dieser Kamps am Ansang aller Dinge als ein regelsmäßig wiederkehrender betrachtet wurde, so oft eine Mondssinsterniß stattsand; desgleichen berichtet eine astrologische Urstunde in daß im Falle der Wiederholung gewisser Himmelserscheinungen "die himmlischen und irdischen Götter die Menschen

¹) Ru=kimmut, ein häufig gebrauchter und auch in's Affprische über= gegangener Beiname des Ea.

<sup>2)</sup> In ber affprifchen Berfion Marubut.

<sup>\*)</sup> Diese Worte sind nach der assprischen Bersion wiedergegeben; der Sinn des nur zum Theil erhaltenen akkadischen Textes scheint jedoch ein anderer gewesen zu sein. Auch dürste hier der assprische llebersetzer insosern einen Fehler begangen haben, als Aku, wenige Berse vorher, als Sohn des Wulge, nicht des La, bezeichnet wird.

<sup>4)</sup> W. A. I., III., 62, Col. 2, Z. 11 und 12.

in Staub verwandeln und beren Untergang herbeiführen würden; es würde dann Finsterniß, Ueberschwemmung, Krankheit und Sterblichkeit eintreten; die sieben gewaltigen bösen Geister würs den ihre ruchlosen Pläne in Ausführung bringen."

Die Beschwörung, welche mit dieser Schilberung des Kampses der sieben bösen Geister gegen den Mond verslochten war, sollte den Landesherrn von einem Uebel befreien, das ihm dieselben Geister auserlegt hatten. Der Gott Atu, assyrich Sin, galt für das Urbild der königlichen Würde, für den ersten göttslichen Monarchen, der auf Erden geherrscht hatte; seine Leiden wurden daher mit denen des siechenden Königs verglichen; die Erinnerung an seine Befreiung wurde als ein günstiges Vorzeichen der Wiedergenesung des Letzteren gedeutet, und es sollten nun ebendieselben Beschwörungen seine Heilung herbeisühren, die einst Atu vor dem Drängen der erbitterten Dämonen, die ihn seines Glanzes zu berauben suchten, geschützt hatten. Diese Bestimmung der Bittsormel läßt sich ohne Mühe aus den wenigen Bruchstücken entnehmen, die den Schluß berselben enthalten:

Rach einer Lücke von ungefähr zehn Versen lesen wir weiter:

Der bose Damon, ber bose alal, ber bose gigim, ber bose telal, ber bose Gott,] ber bose maskim,

in den Palast] sie nimmer einkehren werden;

bem Thor] des Palastes sie nimmer sich nähern werden;

<sup>1)</sup> Der betreffende Thiername ist zweifelhaft.

bem Könige sie nimmer anhaften werben;
. . . . sie nimmer verfolgen werben;
. . . . sie nimmer eintreten werben.

Eine weitere, über 60 Verse umfassende Beschwörung 1) schildert uns die schrecklichen Berheerungen einer anderen Art Dämonen kosmischen Charakters, welche stets in der Stärke von sieben auftreten und hier speciell als Dämonen der Hölle gestennzeichnet werden. Sie thronen im Innern der Erde, sie versursachen Unheil und Umsturz im Himmel und auf Erden und stören den Lauf der Planeten. Es sind dies die sieben maskim, "die Schlingenleger", deren wüstes Treiben mit lebhaften Zügen beschrieben wird:

Die Sieben, sie werben im Gebirge des Bestens geboren; bie Sieben, sie werben groß im Gebirge des Ostens?; sie thronen in den Tiesen der Erde; sie lassen ihre Stimme erschallen auf den Höhen der Erde; sie lagern im unermeslichen Raum, im Himmel und auf Erden.

Einen guten Namen, im Himmel und auf Erden befitzen fie nicht. Sie, die Sieben, sie erheben sich im Gebirge des Bestens; sie, die Sieben, sie legen sich im Gebirge des Ostens zur Ruh'.

Bergeblich sucht "der Feuergott, der sich hoch emporrichtet, das große Oberhaupt, der Bollstrecker der Besehle der obersten Macht des himmlischen Gottes", ihrem wüsten Treiben ein Ende zu machen; die Beschwörung richtet sich daher direct an ihn und weist ihm den Gott nach, der allein im Stande, Hülfe zu schaffen:

Rähere bich bem Silit=ribana3) und möge bir biefer feinen Billen verfünden;

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 15.

<sup>\*)</sup> Ihr Streben ist hauptfächlich barauf gerichtet, ben normalen Berlauf aller Dinge, zumal die regelmäßigen Bewegungen ber himmelskörper zu stören.

<sup>3)</sup> In der afsprischen Bersion Marubut. Der Name Silikeribana, den er hier als Bermittler und Beschützer der Ordnung des Betalls erhält, bedeutet: "der Anordner der Zusammenkünste zweier Planeten im nämlichen Puncte eines Zeichens." Der Name Silikemuluethi, den er besonders als Bermittler und Beschützer aller menschlichen Dinge führt, bedeutet dagegen: "der Anordner alles Guten für die Wenschen."

gegen das Boje, welches diese Sieben in beiner Gegenwart ausüben, wird er dir hülfe gewähren;

benn Glud verleiht ber Befehl feines Mundes; er ift ber oberfte Schiedsrichter bes himmels.

# Die Beschwörung fährt dann in dramatischer Form fort:

Der Feuergott hat sich bem Siliteribana genähert und er hat ihm feinen Wunsch zu erkennen gegeben;

diefer aber vernahm auf dem Lager seiner nächtlichen Ruhe die Bitte.

In seines Baters La Wohnung ist er getreten, und er sprach zu ihm:

"Mein Bater, der Feuergott ift gen Often geeilt, und er hat mir seinen Bunsch zu erkennen gegeben.

"Du aber, der du das Treiben der Sieben kennst, bezeichne uns die Orte, die sie bewohnen;

"öffne bein Ohr, Eridhu's 1) Sohn."

La feinem Sohne Silit = mulu = thi erwiderte :

"Dein Sohn, diese Sieben hausen im Innern ber Erbe;

"diefe Sieben geben aus der Erde hervor;

"biefe Sieben werben im Innern ber Erbe geboren;

"biese Sieben machsen im Innern ber Erbe heran;

"durch ihren Anprall bringen sie die Mauern des Abgrundes der Gewässer zum Banken.

"Romme ber, mein Sohn Silit=mulu=thi.

"Der Ceber ift ber Baum, ber ber maskim schädliche Dacht bricht."

Es wird dann weiter von einem "allmächtigen, magischen Ramen" berichtet, "mittelst dessen La im Innern seines Herzens die Zukunft bewacht und beschirmt;" der Name selbst, der alle höllischen Mächte zu Boden streckt, wird indessen nicht genannt: er wird in geheimnisvoller Weise vom Vater dem Sohn übersmittelt. La ertheilt noch eine Reihe Vorschriften zum Behus der Beschützung und Heilung des von Dämonen Besessenen, worauf endlich mehrere göttliche Wesen, wie die Höllengöttin Nin=kigal, und Nin=akha=quddu, deren Eigenschaften weniger bekannt sind, unter La's Ansührung in die Handlung eingreisen und zusammen mit dem Feuergotte zur völligen Unterwerfung und Bannung der maskim schreiten.

Die soeben besprochenen Dämonen, beren Thätigkeit eine

<sup>1)</sup> Stadt in der Rähe des Tigris- und Cuphrat-Zusammenflusses, das Btolemäische Rata und heutige Abu-Schahrein, ältester Sis des Éa-Cultus.

allgemeine und kosmische ist, greisen nicht selten den Menschen an, dessen Mißgeschick (akkadisch nam neru oder karu, assprisch mamit) sie herbeiführen; ihre Einwirkung kann aber auch in Folge der Bezauberung durch Schwarzkünstler eintreten und gilt daher überhaupt als Urquelle allen menschlichen Unglück, sowie als Ursache aller tellurischen Katastrophen. Die Beschreibung eines solchen, vom "bösen Geschicke" verursachten Kataklysma enthält folgende episch gestaltete Beschwörung 1), welcher anscheinend die bekannte Ueberlieserung der Sintsluth zu Grunde gelegt ist.

Ein Gebot [ging bervor] aus der Mitte bes Oceans,

ein schweres Berhängniß [stieg herab] aus der Mitte des Himmels; ein Gewittersturm bedeckte allerorten die Obersläche der Erde, wie ihre grünende Hülle.

Nach allen himmelsgegenden schleuberten sie ihre unermekliche Kraft,

fie verfengten wie Feuer.

Den Menschen <sup>8</sup>) beunruhigten sie heftig die Eingeweide und . ., in den Städten und auf dem Lande sie dieselben in Staunen und Schweigen bannten;

fic ftrecten ben Freien wie den Sclaven zu Boden . . . .

Im himmel und auf Erben, gleich einem heftigen Orkan, fie Regen und Ueberfluthung verursachten.

Bu den hochgelegenen Standorten ihrer Götter, diefe (die Menschen) flüchteten, und ein Unterkommen fie suchten;

bie . . . . . . fturzten wetteifernd hervor und gleich einem Schleier fie fie einhulten.

. . . . . . ber Tod [bemächtigte fich ihrer.

Zum Schlusse sei noch das engere Verhältniß erwähnt, welches zwischen den soeben besprochenen Dämonen von kosmischer Thätigkeit und einigen anderen Naturgeistern herrschte. Letztere wurden jedoch nicht zu den eigentlichen Dämonengruppen gerechnet, sondern, wie die Urkunden selber sich ausdrücken, lediglich als "an sich selbst böse Geister" betrachtet; es waren dies besons ders die Geister gewisser Winde, deren glühender und ungesunder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) W. A. I., IV, 19, 1.

<sup>9)</sup> Affyrisch nis dadme; überhaupt sind dadmu und admu in allen babylonischen Traditionen der Schöpfungsberichte die stets wiederkehrende Bezeichnung der Urmenschen oder eines einzelnen Stammes derselben. Bgl. Gmith's Chaldüische Genesis, S. 81, sowie die bezüglichen Noten Fr. Delipsch's, S. 301 ff.

Anhauch, in Berbindung mit den besonderen klimatischen Bershältniffen Chalbäas, die Entwickelung und Berbreitung vieler Krankheiten begünftigte.

### IV.

Die Thätigkeit ber übrigen Dämonen ist unmittelbarer auf bie gewöhnlichen Vorkommnisse des irdischen Lebens gerichtet; sie hat besonders den Menschen zum Gegenstande, dem sie unsunterbrochen Wißgeschick und Unglück bereitet.

Eine Beschwörung ') berichtet hierüber wie folgt:

Sie find der Solle Ausgeburt,

sie tragen ben Umsturz nach oben, sie bringen Berwirrung nach unten.

Sie find bas Gift in ber Galle ber Götter, bie großen Tage, bie bom himmel fich wegstehlen 2).

Sie fallen als Regen vom himmel, fie find die der Erbe ents sproffenen Kinder;

fie brangen fich rings um bobe Berufte, um geraumige Berufte;

fie bringen aus einem Saufe in's andere;

fie werben von den Thuren nicht abgehalten;

sie werden von den Riegeln nicht aufgehalten;

fie schleichen fich zwischen ben Thuren hindurch, wie Schlangen.

Sie verhindern die Beschwängerung des Beibes durch den Gatten;

fie stehlen die Rinder vom Schoofe ber Menschen;

sie vertreiben den Besither aus seinem väterlichen Sause.

Sie find die Stimme, die den Menfchen verflucht und verfolgt.

# Desgleichen ein anberer Spruch 3):

Sie überfallen ein Land nach bem andern,

fie laffen die Sclavin nicht Mutter werben,

fie verjagen ben herrn aus seinem väterlichen hause,

fie vertreiben den Sohn aus dem väterlichen Saufe.

Sie zwingen die Taube, ihr Felfennest zu verlaffen;

fie zwingen ben Bogel, sich auf seinen Schwingen zu erheben;

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 1.

<sup>9</sup> Achnliche Ibentificirungen ber Unglückstage mit perfönlichen Damonen finden häufiger statt.

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 27, 5; Etudes accadiennes, II, 1, Rr. XVII. Renormant, die Ragie.

fie laffen die Schwalbe aus ihrem Nest in's Unendliche stüchten; sie verjagen den Stier, sie lassen das Lamm flieh'n, sie sind die großen Tage, die bösen, jagenden Dämonen.

Diese Dämonen hausen gewöhnlich in öben, verlassenen und vermilberten Gegenden, und von hier aus burchftreifen fie bie bewohnten Landstriche, die Menschen zu verfolgen und zu beunruhigen. Die gleich zu Unfang erwähnte längere Beschwörung nannte bie Damonen nach ben Gegenben, in benen fie haufen, nach der Bufte, den rauhen Berggipfeln, den Miasmen ver= breitenden Sumpfen und bem Meere; auch an anderer Stelle 1) beift es, daß "der utug die Wüste bewohne, der alad sich auf ben Bergaipfeln aufhalte, ber gigim die Bufte burchstreife, ber telal in den Städten umherschleiche." Ihr vornehmlichster Aufenthaltsort ift aber boch die Bufte. In ben magischen Urkunden ist immer wieder von den Dämonen die Rede, welche vom Inneren ber Bufte aus den Menschen auflauern; baher benn auch bie meisten Beschwörungen ben Zweck haben, sie in diese leblosen Einöben zurudzuverweisen. Daß sich die Damonen in der Bufte aufhielten, wurde übrigens nicht nur in Chaldaa und Mefopo= tamien, sondern auch in Sprien allgemein für thatsächlich erachtet, ja ce hatten sogar die Propheten Fraels diesen Bolksglauben angenommen. So fagt u. a. Jefaias in feiner Schilberung ber Verwüstung von Chom 2):

> Dornen werden in ihren Balksten wachsen, in ihren Festen Ressellen und Disteln; Schakale werden da hausen, Strauße werden da nisten. Dort werden die Thiere der Büste den Bölsen begegnen, die Dämonen mit einander verkehren. Dort allein wird Lilith ihre Bohnstatt suchen, ihren Ruhplatsfinden.

Bon allen Einwirkungen ber Dämonen auf den Menschen ist die Besessenbeit die gefürchtetste, und es finden sich daher viele besondere Sprüche zur Bannung dieser Krankheit, sowie

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 16, 2.

<sup>2)</sup> XXXIV, 13 und 14.

zahlreiche Stellen in den übrigen Beschwörungen, welche gleicherweise darauf anspielen. So wurden z. B. die Däsmonen, die etwa den König besessen zu machen versuchten, durch einen längeren Zauberspruch beschworen, dessen Schlußzeilen lauten:

"Sie werden nimmer ben Palast betreten, "sie werden sich nimmer bes Königs bemächtigen 1).

Uebrigens mag hier ein merkwürdiger Zwischenfall erwähnt fein, der sich im Berkehr zwischen Acgypten und den Uferbewohnern des Cuphrat ereignete und eine birecte Folge biefes Bolfsglaubens mar, ben die Aegypter sowie alle Bolfer affyrisch = chaldäischer Gesittung theilten. Der Vorfall, den wir nach Angabe einer Stele der Barifer Nationalbibliothek mittheilen, ift in wenigen Worten folgender: Bu Anfang bes zwölften Jahrhunderts v. Chr. G., ba fich bie ägyptische Oberherrschaft, in Folge der großen Groberungen der achtzehnten und neun= zehnten Dynastic, auch über den westlichen Theil von Mesopotamien erftrecte, befand fich ber thebanische Ronig Ramfes XII. auf einer Reife burch biefe Begend, um bie fälligen Steuern und Tribute in Empfang zu nehmen. Er fah bei diefer Belegenheit die Tochter bes Landesoberhauptes von Bakhten; fie gefiel ihm, und er heirathete sie. Wenige Jahre barauf, als Ramfes in Theben war, wurde ihm durch einen Boten bas Ansuchen seines Schwiegervaters übermittelt, er möge bemselben einen erfahrenen Arat überweisen, ber die Bringessin Bint= Reschid, eine Schwester ber nunmehrigen Königin von Acappten, die von einem unbekannten Leiden befallen und vom Teufel Wirklich reifte bald barauf besessen sei, wiederherstellen könnte. ein bewährter agpptischer Arzt, welcher ber Priefterkafte angehörte, mit bem Boten nach Bakhten; aber die angewandten Beilmittel blieben alle erfolglos; ber boje Damon ließ sich, wie die Stele berichtet, nicht austreiben und der Beilfünftler mußte unverrichteter Sache nach Theben zurückfehren. Dies geschah im funfzehnten Regierungsjahre bes Ronigs Ramfes. Elf Jahre

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 6, col. 6.

fpater, im fecheundzwanzigften Regierungejahre beffelben Berrichere, traf fodann ein neuer Abgefandter ein. Der Fürft von Bathten verlangte aber biefes Mal feinen Urgt; nach feiner Meinung konnte nur noch bas unmittelbare Gingreifen eines ber ägpptischen Götter die ersehnte Beilung der Bringeffin bewerkstelligen. Ramfes erfüllte auch biefe Bitte feines Schwiegervaters, und die heilige Arche des thebanischen Gottes Rhons wurde abgefandt, bas verlangte Bunder zu bewirken. Rach einer längeren, mühseligen Fahrt, welche nicht weniger als anderthalb Jahre in Unspruch nahm, tam die heilige Arche wohlbehalten in Desopotamien an und ber boje Damon fah fich endlich veranlaßt, die junge Prinzessin, die nun mit einem Male ihre Gefundheit wiedererlangte, zu verlaffen. Der Befit eines Gottes, beffen bloße Anwesenheit solche Wunder zu bewirken vermochte, erschien aber bem Fürsten von Bakhten sehr munschenswerth; und er beschloß daber, selbst auf die Gefahr bin, sich mit seinem mächtigen Berbundeten zu entzweien, ben munderthätigen Gott in feinem Schlosse zurudzuhalten. Die heilige Arche bes Gottes Rhons blieb brei und breiviertel Jahre in Mesopotamien, worauf ber afiatische Herrscher einen seltsamen Traum hatte. Der gefangen gehaltene Gott schien ihm nämlich in Geftalt eines golbenen Sperbers nach Aegypten zu entfliehen, und gleichzeitig befiel ihn urplöglich eine schwere Krankheit. Er nahm baber biefen Traum für eine Warnung des himmels und befahl sofort, den Gott wieder heim zu fenden, so baß biefer endlich im dreiundbreißigsten Regierungsjahre bes Ramfes feinen urfprünglichen Blat in einem Tempel zu Theben wieder einnehmen konnte 1).

Waren die Dämonen aus dem Körper eines Besessenen verstrieben, so gab es nur ein sicheres Schutzmittel gegen ihre Wiederkehr: es mußte durch entsprechende Beschwörungen dahin gewirkt werden, daß an Stelle der bösen Dämonen jetzt gute und wohlthätige Geister sich des nämlichen Körpers bemächtigten.

<sup>1)</sup> Birch, im vierten Bande neuer Folge der Transactions of the royal Society of literature. — De Rougé, Etude sur une stèle égyptienne appartenant à la Bibliothèque impériale, Baris 1858.

Daher lesen wir in den Sprüchen XIX und XXVI der gleich zu Anfang mitgetheilten längeren Beschwörung:

Daß ber boje Dämon aussahren möge! Daß er sich anderswo niederlasse! Der holde Dämon, der holde Coloß, daß sie einsahren mögen in seinen Körper!

Diese wohlthätige Besitznahme wird daher nicht selten als der glücklichste aller übernatürlichen Ersolge der Magie für sich allein erfleht, ohne daß gleichzeitig auch die Wiederkehr der bösen Dämonen beschworen würde. Es geht dies besonders aus einem Hymnus auf die Wohlfahrt des Königs hervor, in welchem darum gebeten wird, daß dieser den Göttern ähnlich und eine Wohnstätte nur guter Geister sein möge 1); diese Urkunde ist ungeachtet ihrer mangelhaften Erhaltung so merkwürdig, daß wir alles davon Vorhandene übersehen, auch die Lücken möglichst ergänzen, um den allgemeinen Sinn und Zusammenhang, so gut es eben geht, wiederherzustellen:

Die Kronen . . . . . . . . . . . . dem hirten geheimnifvoll . . . . auf den Thronen und Altären . . . Daß ber funkelnbe Scepter . . . . dem hirten geheimnifvoll . . . . Mögen Honig und Milchrahm [fliegen] in Bachen [für ihn! möge das Gebirge, welches Tribute erzeugt, [einbringen] Tribute für ibn! mögen die Triften der Buste, welche Tribute erzeugen, seinbringen] Tribute [für ibn! mögen die Obstgärten, welche Tribute erzeugen, seinbringen] Tribute ffür ihn! Rönig, Hirt feines Landes, moge er die Sonne zur Rechten [haben], möge er den Mond zur Linken [haben]! Daß der holde Dämon, der die Herrschaft und das Königthum beschirmende Genius, in feinen Rörper einfahren möge!

Nach chaldäischem Glauben sind alle Krankheiten ein Werk ber Dämonen; und baraus erklärt sich benn auch die Thatsache,

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 18, 3.

bie ichon Berobot's Aufmerkjamkeit erregte, daß es in Baby-Ionien und Affprien zu keiner Zeit wirkliche Aerzte gegeben bat. Die Medicin war hier keine rationelle Wissenschaft wie in Griechenland, sondern nur ein Nebenzweig der magischen Künste. Ihr Verfahren bestand allein in Beschwörungen, Exorcismen und in der Anwendung von Zaubertränken, wodurch allerdings nicht ausgeschlossen wird, daß man sich bei Zubereitung dieser Beilmittel nicht auch einer Anzahl Substanzen bediente, beren Beilfraft die Erfahrung gelehrt hatte. Die Krankheitsbeschwörungen, die wir besitzen, laffen jedoch die eigentliche Borftellung, welche man non der Natur und dem Ursprunge der Krankheiten hegte, nicht deutlich erkennen. Die Krankheit wird in ihnen bald als Wirkung ber Bosheit der verschiedenen Damonen aufgefaßt, bald als ein besonderes perfönliches Wefen betrachtet, das sich des Menschen bemächtigt. Letteres geschieht vornehmlich bei ben beiben schwerften und verheerendsten Krankheiten ber Chalbaer, ber Beft und bem Fieber; Ramtar 1) und 36pa 2) find zwei von allen übrigen stets unterschiedene Damonen, benen bie charafteristischsten persönlichen Gigenschaften zugetheilt werden; fie gahlen zu ben gewaltigften und gefürchtetften Beiftern3), wie wir u. a. auch aus folgendem Fragmente 4) ersehen:

Gegen ben Kopf bes Menschen richtet seine Wacht ber kluchwürdige idpa,
gegen bas Leben bes Menschen ber grausame namtar,
gegen den Hals des Menschen ber schändliche utug,
gegen die Brust des Menschen der verderbendringende alal,
gegen die Eingeweide des Menschen der böse gigim,
gegen die Hand des Menschen der schreckliche telal.

Die nächste Classe hinter biesen activen, alles Uebele bewirkenden Dämonen bilden sodann biejenigen Geister, welche,

<sup>1)</sup> Im Affyrischen behält er seinen akkabischen Namen in der Form namtaru bei.

<sup>2)</sup> Affprisch Afattu.

<sup>\*)</sup> In der Erzählung von Istar's Höllenfahrt ist Namtar der Diener ber Göttin Allat, der Rönigin der Unterwelt.

<sup>4)</sup> W. A. I., IV, 29, 2.

ohne gleichzeitige Ausübung eines fo unmittelbaren Ginfluffes, fich in schreckenerregenden Erscheinungen offenbaren und mit ben Schatten ber Tobten im Innern ber Erbe, in ben finsteren Bohnfigen bes "Landes ohne Beimkehr", bem scheol ber alten Bebräer, in enger Berbindung fteben. Solcher Art find 3. B. ber innin und der "gewaltige uruku", welche beide zu den Nacht= geistern und Gespenstern zählen. Die brei hervorragenosten Wefen biefer Classe sind bas Schreckgespenst ober Schattenbild (affabisch dimme, affprisch lamastuv), bas Gespenst (affabisch dimmea, affprisch labasu) und der Vamppr (affadisch dimmekhab, affprisch ahharu '), von benen erstere nur durch ihre Erscheinung erichreden 2), ber Bampyr aber "ben Menichen anfällt." Der Glaube, daß die Todten als Bamppre aus dem Grabe ftiegen, war überhaupt in Chaldaa und Babylonien ein ganz allgemeiner; in einem Fragmente bes britischen Museum, welches die Böllen= fahrt ber Iftar in Form eines muthologischen Epos erzählt, ruft diese Böttin am Thore des Söllenreiches dem Schließer die Worte zu 3):

> "Hüter, öffne dein Thor; "öffne dein Thor, daß ich eintreten kann. "Deffnest du aber das Thor nicht, und kann ich nicht eintreten, "dann stürm" ich das Thor und sprenge sein Schloß, "stürme die schließenden Riegel, durchschreite das Thor.

<sup>1)</sup> Das akkabische Wort dimme (von der Wurzel dim, "debilis, inanis esse") bezeichnet das Gespenst als unkörperliches, nicht betastbares Wesen; dimme-khab charakterisitt den Bamppr als bösartiges Gespenst (akkadisch khab, asiprisch bi'su). — Das assprische lamastuv ist mit dem talmudischen dip vergleichen. Die Bezeichnung der Bampprs ahharu bedeutet eigentlich "denjenigen, der an der Kehle verwundet" (of. das arabische den unch der Bolksglaube behauptet, daß die Bamppre ihre Opser besonders an dieser Stelle angreisen.

<sup>\*)</sup> In einer aftrologischen Urkunde (W. A. I., III, 60, Col. 1.) lese ich jedoch: Im Monat ab, "wenn am einundzwanzigsten Tage Finsterniß eintrit, werden das Schattenbild und die Flamme das Land und den König verstrennen."

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 31, recto, 3. 14-20.

"Dann werb' ich die Todten erwecken, zu verschlingen die Lebenden; "ich werde die (bem Tageslicht wiederzugeführten) Todten zahlreicher machen denn Alles, was lebt."

Als besondere Gruppe werden ferner in den Beschwörungsformeln die "Dämonen der nächtlichen Saamenergüsse" erwähnt,
deren Umarmungen sich weder Frauen noch Männer im Schlase
zu erwehren vermögen: das Nachtmännchen und das Nachtweibchen, akkadisch lillal und kiel-lillal, assprisch lilu und lilitur 1).
Die lilith spielte jedoch auch in der talmudischen Dämonologie
eine größere Rolle; die kabbalistischen Rabbiner hatten sogar
eine förmliche Legende ersonnen, in welcher die lilith den Abam
versührt und sich ihm beigesellt; auch zählten die Propheten die
lilith unter die Dämonen, wie wir bereits aus oben angesührtem
Eitat des Sesaias ersehen haben.

Reben diesen Nachtmännchen und Nachtweibchen wird endlich auch der weibliche Kobold, akkadisch kiel-udda-karra, assprisch ardat, erwähnt. Eine Urkunde, die das eigentliche Wesen und die Thätigkeit desselben genauer bestimmt, ist mir indessen nicht bekannt, und es läßt sich daher nur aus der betreffenden Bezeichnung entnehmen, daß dieser Kobold zu den Geistern zählt, die sich in der Nähe des Wenschen aufhalten und Ställe oder Wohnhäuser zum Schauplatze ihres Treibens ersehen; der Kielzud dastarra war sedenfalls nur einer der zahlreichen Geister, deren Dasein so viele Völker annahmen und auch die Landleute mancher Gegenden von Europa noch heutigen Tages für thatssächlich halten.

Zum Schlusse dieses Abschnittes über die abergläubischen Borstellungen der Chaldäer sei endlich noch der Glaube an den bösen Blick, der in ihnen so tief wurzelte und so häufig in ihren



<sup>1)</sup> Die Assonanz, die gewissermaaßen zwischen lillal und lilu besteht, ist nur zufällig. Die Namen lillal und kiel-lillal sind rein akkadisch und bebeuten "der Bezwingende" oder "die bezwingende Beischläserin"; sie geben die Art und Beise an, wie Nachtmännchen und Nachtweibchen sich derer bemächtigen, denen sie ihre Umarmungen aufdrängen. Ebenso sind lilu und lilituv rein semitische Börter, welche diese phantastischen Wesen als männliche und weibliche Dämonen der Nacht charakterisiren.

magischen Sprüchen beschworen wird, besgleichen der Glaube an die unheilvolle Kraft gewisser Wörter erwähnt, welche selbst dann noch verhängnißvolle Wirfungen äußern, wenn sie unabsichtlich und ohne Hinterlist ausgesprochen werden; "der böse Wund" und "das böse Wort" werden demgemäß fast überall neben dem "bösen Blicke" genannt. Uebrigens scheint es eine bestimmte Bewegung des Auges gegeben zu haben, die man auf alle Fälle als den bösen Blick und die schädlichen Wirkungen desselben erzeugend erachtete; wenigstens scheinen zwei Stellen der lexicographischen Taseln darauf hinzudeuten 1), da sie das aktadische si zul, "der böse Blick", im Assprischen durch lapatuv sa ini, "die rollende Bewegung der Augen", wiedergeben.

### ٧.

"Das Hinduvolt," sagt der englische Reisende J. Ro= berte 2), "bat mit einer jo großen Angahl Damonen, Göttern und Halbgöttern zu thun, daß es in beständiger Furcht vor der Racht berfelben schwebt. Es giebt in feinem Lande keinen Weiler, ber nicht wenigstens einen Baum, eine geheime Stätte befäße, welche als Sit bofer Geifter gelten. Mit ber Nacht verdoppelt sich aber ber Schrecken bes Hindu und ce kann ihn sobann nur bie dringenoste Nothwendigkeit bewegen, seine Wohnung nach Sonnenuntergang zu verlassen. Dug biefes geschehen, so schreitet er mit äußerster Vorsicht von bannen. Er beachtet bas geringste Seraufch; er murmelt Beschwörungen vor sich ber, die er immer= fort wiederholt; er halt Amulete in der Hand, betet ununter= brochen und führt sogar einen Feuerbrand mit sich, um seine unfichtbaren Feinde abzuwehren. Sort er den geringften Laut, das Rauschen eines Blattes, die Stimme eines Thieres, so hält er fich sogleich für verloren; er bilbet fich ein, daß ein Damon ihn verfolge, und um feinen Schreden zu bemeistern, fängt er

<sup>1)</sup> W. A. I., 11, 27, 3. 61., c—b; 3. 42, e—f.

<sup>\*)</sup> Oriental illustrations of Scriptures, ©. 542.

an zu singen ober in lauter Weise zu sprechen; er beschleunigt seinen Schritt und athmet erst dann wieder auf, wenn er endlich einen, seiner Ansicht nach, sicheren Ort erreicht hat."

Diese Beschreibung ber heutigen Hindus paßt nicht allein auf's genausste auf die alten Chaldäer, sie vermag auch den Zustand abergläubischen Schreckens zu veranschaulichen, in welchem letztere durch ihre besprochenen Borstellungen beständig erhalten werden mußten. Welche Hülfsmittel bot ihnen aber die heilige Wagie gegen die Dämonen und bösen Einflüsse aller Art, von denen sie sich jeden Augenblick umgeben und bedroht wähnten?

Diese bestanden zunächst in Beschwörungen, wie wir deren bereits mehrere kennen gelernt. Diese Beschwörungen, die zum größeren Theil einem sehr hohen Alterthum angehören, wurden in Sammlungen, wie die uns in Bruchstücken vorliegende, verscinigt. Freilich konnte eine wirklich umfassende und gründliche Kenntniß derselben nur den magischen Priestern eigen sein, wie sie denn auch in ihren Händen eine förmliche Wissenschaft dilsdete; aber es mußte auch sonst noch jeder andere Mensch eine Anzahl dieser Sprüche für die gewöhnlichsten Fälle und die am häufigsten wiederkehrenden Gesahren kennen, ebenso wie auch heute noch jeder einzelne Hindu eine Reihe von mantras in seinem Gedächtnisse dirgt. Die Reinigungsacte und mysteriösen Gebräuche erhöhten sodann die Wirkung der Beschwörungen; sie bestanden in Handlungen, die die Vertreibung der bösen Geister besörderten.

Eine ausführliche Darlegung des Beschwörungsrituals werden wir noch im siebenten Paragraphen dieses Abschnittes kennen lernen, in einem längeren Spruche, welcher die beschwörenden Handlungen und Gebräuche zu begleiten bestimmt war; auch wird sich aus demselben ohne Mühe constatiren lassen, welch' große Aehnlichkeit zwischen ebendiesen Practiken und den Borschriften der Papuauevrqua des Theokrit sowie der achten Ecloge des Bergilius besteht.

Zu den vielen mysteriösen Ritualien, deren sich die präser= vative Magie der Chaldäer im Allgemeinen zur Heilung von Kranken bediente, gehörten, wie bereits erwähnt, auch Zauber= tranke, welche ohne Zweifel wirkliche Medicamente enthielten, und sogenannte Zauberknoten oder Schleisen, an deren Wirkssamkeit sogar noch im Mittelalter mit vieler Hartnäckigkeit gesglaubt wurde. Einigen Aufschluß über diese Gebräuche gewährt folgender Zauberspruch 1), in welchem Éa die Mittel zur Heilung eines Kopfübels angiebt:

Nimm bas Fell eines weiblichen Kameels, das sich nie begattete. Die Zauberin stelle sich zur Rechten, auch treffe sie ihre Borrich= tungen zur Linken (des Kranken);

zertheile (biefes Fell) in zweimal fieben Stüde, und theile ihnen ben

Bauber mit, der da fommt von Eridhu.

Umhülle das Haupt des Kranken,

umhülle den hals des Kranken,

umhulle den Sip feines Lebens,

umhülle seine Hande und Füße.

Lasse ihn sich niedersetzen auf seinem Lager und

benete ihn mit ben bezauberten Baffern.

Daß die Rrantheit seines hauptes in den himmelsraum entführt werde, gleich einem reißenden Sturmwind!

Daß sie von der Erde verschlungen werde, wie die zeitweise übertretenden Basser!

Daß La's Borfchrift ihn beile!

Dag Davfina ihn heile!

Daß Silik=mulu=thi, des Oceans Erstgeborener, dem Bilbe bie heilfame Rraft leihe!

Die höchste und unwiderstehlichste Macht ruht in dem gesheimnißvollen göttlichen Namen, "dem großen Namen", "dem höchsten Namen", den Éa allein kennt. Bor diesem Namen beugt sich Alles, im Himmel, auf Erden und in der Unterwelt; er allein vermag die maskim zu bezwingen und ihren Bersheerungen Einhalt zu thun. Selbst den Göttern legt dieser Name Fesseln an und zwingt sie, ihm unterthan zu sein. In der Erzählung von Istar's Höllenfahrt wird die himmlische Göttin von der Höllengöttin Allat gefangen gehalten. Die Himsmelsgötter werden von ihrem Loose gerührt und suchen sie zu bestreien. Der Sonnengott begiebt sich zu Ea, der allein im Stande ist, den Zauber zu lösen, und erzählt ihm das Schicksal der Istar.

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 3, Col. 2, 3. 3-26.

La in seines Herzens geheimnisvoller Erhabenheit einen Beschluß faßte:

er hat Aşufu=namir, ben assinnu1) erschaffen.

"Gehe hin, Aşufu=namir; am Thore des Landes ohne Heimkehr zeige dein Antlits.

"Mögen die sieben Thore des Landes ohne Heimtehr sich öffnen, por deinem Antlik!

"Möge dich Allat erblicken und Freude empfinden vor deinem Antlik!

"Sie wird sich im Grunde ihres Herzens beruhigen, ihr Jorn wird dabinschwinden.

"Befchwöre fie burch ben Ramen ber mächtigen Götter.

"Richte beine Köpfe empor und wende beine Aufmerksamkeit hin auf die fließende Quelle ").

Die Befehle, welche Asusus namir überbringt, bewirken thatsächlich ein Nachgeben der Allat, die nunmehr ihren ganzen Zorn auf den Boten überträgt; Istar trinkt vom "Wasser des Lebens", wird dadurch frei und kehrt endlich an's Tageslicht zurück").

Der "große Name" bleibt immerdar ein Geheimniß des Èa; denn wenn ihn Jemand erführe, so würde er dadurch mit einer Macht bekleidet, vor der die Götter selber sich beugen müßten. Daher wird er selbst dann nicht genannt, wenn im dramatischen Theile der Beschwörungen angenommen wird, daß Èa ihn seinem Sohne Silik=mulu=khi mittheilt; er wird in die Beschwörung nicht ausgenommen, da schon die bloße Erswähnung genügen würde, beim mündlichen Gebrauche des Zaubersspruches eine verhängnisvolle Katastrophe herbeizusführen.

Es ift eine allbekannte Thatsache, daß der Glaube an den allmächtigen und verborgenen Namen Gottes bei den talmudischen und kabbalistischen Juden von sehr großem Einslusse war und noch heute bei den Arabern ein ganz allgemeiner ist. Gegenwärtig erkennen wir aber auf's unzweiselhafteste, daß dieser Glaube aus Chaldaa stammte; und es scheint auch vollkommen naturgemäß, daß sich eine solche Borstellung, zumal in einem

<sup>1)</sup> Phantastische, sphingähnliche Wesen mit mehreren Köpfen.

<sup>9)</sup> Die Quelle der Lebenswaffer, die im Innern der Unterwelt versborgen war.

<sup>3)</sup> W. A. I., IV, 31, verso.

Lande herausbilden mußte, wo der göttliche Name, der schem, als Symbol so specieller und individueller Eigenschaften aufgefaßt wurde, daß man zuletzt eine besondere Persönlichkeit daraus machte: eine Thatsache, welche einen leicht veranlassen könnte, Barro's bekanntes Wortspiel in nomen numen zu verwandeln.

Neben den Beschwörungen bedienten sich die Chaldäer, und später, nach ihrem Borgange, auch die Ussprer in ausgedehntem Raaße der sogenannten Talismane (aktadisch sagda, assprisch mamituv). Die äußerst schwungvolle Beschwörung, die wir hier mittheilen, war bestimmt, über einem solchen Talisman gesprochen zu werden, um demselben die Macht zu verleihen 1), alle Dämonen, die sich etwa in die verschiedenen Theile eines Wohnhauses einsschleichen könnten, zu vertreiben:

Talisman! Talisman! unwandelbarer ) Hort, unüberschreitbare, von den Göttern errichtete Schranke, Grenzscheibe des Himmels und der Erde, die man nimmer hinwegs rückt,

einziger Gott, ber sich nimmer verändert 3),

beffen (Macht) fein Gott, fein Menfch zu betämpfen vermag,

Schlinge, die nimmer gelöft wirb, bem schädlichen Zauber gelegt,

Schwert, dem man nimmer entgeht, gegen den schädlichen Zauber gerichtet!

Sei's auch ein böser utuq, ein böser alal, ein böser gigim, ein böser telal, ein böser Gott, ein böser maskim,

ein Schredgespenft, ein Rachtgeift, ein Bampyr,

ein Nachtmannden, ein Nachtweibchen, ein weiblicher Robold,

sei's gar die verheerende Pest, das schmerzhaste Fieber, eine bösartige Krantheit:

— wer sein haupt gegen die Basser bes Ea erhebt, die durch Besprengen verbreitet,

ben foll die Falle bes Gottes La erfaffen!

— wer sein Haupt 4) gegen die Speicher des Gottes Serath 5) erhebt,

<sup>&#</sup>x27;) W. A. I., IV, 16, 1.

<sup>9)</sup> Affgrische Berfion: "ber niemals entführt wird".

<sup>\*)</sup> Affprisch: "ber niemals erniedrigt worden"

<sup>4)</sup> Affyrifche Berfion: "wer fich ben Speichern anhängt".

b) Gott der Ernten und Kornspeicher. Sein semitischer Rame ist Nirba, der "Bervielsältiger"; jedoch wurde auch der akkalische Name Serakh von den Best: Semiten angenommen, die ihn der Religion des Euphratlandes ente lehnten; wir begegnen dieser Gottheit sogar auf Chpern, wo sie als Σέραχος auftritt.

ben foll bas Sichelschwert bes Gottes Serath in Stude gerfchneiben!

- wer ben Grenzstein (des Eigenthums) überschreitet.

ben wird ber Grengstein ber Götter, ber Grengstein bes himmels und ber Erbe, nimmer entfommen laffen!

- wer ben . . . der Götter nicht fürchtet,

ben foll ber . . . ber Götter in Stude zerschneiben!

ben foll der . . . ber großen Götter beschwören 1)!

- wer Arges im Schilde führt, gegen bas Bohnhaus,

ben foll er in ben Graben bes Saufes verfenten!

- diejenigen, die allerorten Berwirrung und Umfturg ftiften,

die foll er anderswohin verjagen, in öbe, unfruchtbare Orte!

- wer am Thore des Hauses auflauert,

ben foll er einsperren im Hause, an einem Orte, aus bem keine Wiederkehr möglich!

- wer fich ben Thurflugeln, ben Querriegeln anhängt,

ben sollen die Thürflügel, die Riegel in unauflösbare Bande schließen!

- wer fich beimlich in die Rinnen und Dachtraufen ftiehlt,

wer mit Gewalt den Berschluß fortstößt, der auf die Thur und die Angeln gelegt ist,

ben foll er wie Baffer hindurchfliegen laffen!

ben foll er zerschmettern wie einen irbenen Rrug!

ben foll er zermalmen wie Thonerbe!

- wer das Zimmerwert überschreitet, ben foll er ber Flügel be-
- ben, ber seinen Sals zum Fenster hinausstredt, ben foll bas Fenster erwürgen!

Die Talismane waren sehr verschiedener Art. Es gab solche, die aus Streisen von irgend welchem Zeuge bestanden und auf denen bestimmte Formeln geschrieben waren; sie wurden an das Hausgeräth oder aber, wie die Denkzettel der Juden, an die Kleider gehestet. Nebenbei trug man auch Amulete aus verschiedenen Stoffen um den Hals, als Schutzmittel gegen Dämonen, Krankheiten und sonstiges Unglück. Solche Talismane aus hattem Stein sind in unseren Museen sehr zahlreich vorhanden. Man sindet Bildnisse von Gottheiten und Genien darauf eingesschnitten, daneben aber stets einen talismanischen Zauberspruch angegeben.

Folgende Beschwörung, die ich auf zwei Amuleten des bri-

<sup>1)</sup> Affprisch: "ben foll er verdammen!"

tischen Museum vorfand, ist in semitisch-asshrischer Sprache versfaßt und gehört schon aus diesem Grunde zu den seltenern; die betreffenden Amulete wurden allem Anschein nach von Schwangeren getragen:

3d bin Bit=nur, Abar's Diener, ter Götter Rampe, ber Aug= apfel Bel's.

Befchwörung. D Bit=nur, vertreibe bie Schmerzen, weit in bie Ferne;

fraftige ben Keim, bringe bas Haupt bes Menschen zu voller Entwidelung 1).

Die weit überwiegende Mehrzahl dieser Inschriften auf Amuleten ist jedoch in akkadischer Sprache verfaßt. Ich citire hier eine solche, welche allem Anschein nach einen von der Pest Geheilten vor jedem Rückfall bewahren sollte:

Befchwörung. Böfer Damon, bosart'ge Beft, ber Geift ber Erbe verjagte bich aus bem Körper.

Mögen der holbe Genius, ber gnäbige Coloß, ber holbe Damon zusammen mit dem Geiste der Erde einziehen.

Beichwörung bes mächtigen, mächtigen mächtigen Gottes. Umen 2).

Die Legenden, in denen sich die musulmanischen Schriftsteller gefallen, so oft sie vom heidnischen Alterthum und den alten asiatischen Reichen berichten, deren Geschichte ihrem Gesbächtniß zwar entschwunden, deren Denkmäler sie aber noch immer mit Bewunderung erfüllen und ihnen als ein Werk von übermenschlicher Kraft und Macht erscheinen, diese Legenden erzählen nicht selten von talismanischen Bildnissen, die, nach den Vorschriften der Magic geschaffen, die Geschicke der Reiche, der Städte oder einzelnen Individuen bestimmen. Freilich sind das Alles nur Märchen, die an "Tausend und eine Nacht" erinnern; der verworrenen leberlieferung liegt aber dennoch eine Thatsjache zu Grunde. Denn die Original-Urkunden und Denkmäler siehen uns heute in den Stand zu constatiren, daß die Chaldäer und ihre Jünger, die Babylonier und Assprer, wirklich an diese

<sup>1)</sup> In meinen Choix de textes cunéiformes, Nr. 24.

<sup>2)</sup> Ebend., Nr. 26.

talismanischen Bildnisse glaubten und sich beren gar häufig besbienten.

Als Botta ben Königspalast zu Rhorsabad durchsuchte, entbectte er unter bem Bflafter ber Thorschwelle eine Reihe Statuetten von gebrannter Erbe, die gegenwärtig im Louvre zu sehen Es find bies ziemlich rohgeformte Götterbilber: Bel mit einer Ropfbededung, welche mehrreihig mit Stierhörnern geschmückt ist; Rergal mit einem Löwenkopf; Rebo mit bem Scepter. In einer Inschrift, die sich gegenwärtig in Cambridge befindet, fagt Nergalfaruffur, ber Rerigliffor bes Btolemäischen Canon und einer ber Nachfolger bes babylonischen Berrichers Nabutuburuffur, er habe bei feiner Bieberher= stellung der Thore der heiligen Pyramide zu Babhlon "acht talismanische Figuren von ächter Bronce, welche durch Todesschreden Bose und Reinde entfernen", verfertigen laffen, um fie bort aufzustellen. Die Bestimmung biefer Bilbniffe sowie bie Macht, die man ihnen zuschrieb, lassen sich am besten aus bem Fragment eines Rauberspruchs entnehmen, welcher mehrere biefer Figuren erwähnt, die in den verschiedenen Theilen des Hauses als Schutgötter aufgestellt wurden 1).

Bur Erhebung euerer Sanbe habe ich mich in einen buntelblauen Schleier gehüllt;

ich habe ein vielfarbiges Kleib angelegt; in cuere Hände . . .

ich habe die (Zauber-) Binde vervollkommnet, ich habe sie gereinigt, ich habe mich mit Glanz umhüllt;

Stelle] zwei an einander gebundene Bilber, untabelhafte Bilber, welche bie bofen Damonen verjagen,

neben den Ropf des Rranten, jur Rechten und Linten.

Stelle] bas Bilb bes Gottes Ungalenirra'), ber nicht feines Gleichen hat, an die Umgaunung bes Haufes.

<sup>&#</sup>x27;) W. A. I., IV, 21, 1.

<sup>9)</sup> Der Schluß biefer Zeile ift unverständlich.

<sup>3)</sup> Lude von vier Zeilen, beren mangelhafte Erhaltung feine Ueberfetung gestattet.

<sup>4)</sup> Beiname bes Rergal.

Stelle] das Bild des Gottes, der im Glanze der Tapferkeit 1) strahlt, der nicht seines Gleichen hat . . . . . . . . . . .

und das Bild des Gottes Narudi, des Gebieters ) der mächtigen Götter,

auf den Boben, unter bas Bett.

Bur Abhaltung alles nahenden Ungemachs [ftelle] den Gott x \*) und den Gott Latarak an die Thür.

Bur Abweisung alles Uebels [stelle] als Scheuche an die Thür . . . Unter den Thorweg [stelle] den streitbaren Helden 4), der von Krieges-ruhm strahlt.

Auf die Schwelle ber Thur [ftelle] ben ftreitbaren Helden, der feine Hand (bem Feinde) entgegenftrecti b);

ftelle ihn gur Rechten und Linken.

Stelle] bie wachsamen Bilber bes Ea und Silit=mulu=thi's unter ben Thorweg;

ftelle fie] zur Rechten und Linfen.

. . . die Zauberfraft Silit=mulu=thi's, die bem Bilbe innewohnt.

. . . . . . 6)

O, die ihr dem Ocean entsprossen, ihr Glänzenden, Kinder des Ea, esset was mundet, trinket was suß schmedt!

Pant eucrem Schut, fein Ungemach [eindringe!

Aus den Schlußzeilen dieses Fragmentes ergiebt sich's allem Anschein nach mit Bestimmtheit, daß man an irgend einer Stelle des Hauses auch Nahrungsmittel und gefüllte Trinkgefäße für die Götter und Genien aufstellte, die man zum Schuße herbeirief und mit deren Bildnissen, als schirmenden Talismanen, man sich zu versehen pflegte. Uedrigens glaube ich kaum, daß sich die Borstellung, die Gottheit bediene sich des dargebrachten Opfers zur materiellen Ernährung und schöpfe aus demselben neue Lebenskraft, bei irgend einem Bolke deutlicher ausprägte, als sie und in den akkadischen Zaubersprüchen entgegentritt. So lesen wir z. B. in einem Beschwörungshymnus an die Sonne ?):

<sup>1)</sup> Mislamta=ubdua, Beiname beffelben Gottes.

<sup>\*)</sup> Affprische Berfion "Anführer".

<sup>\*)</sup> Name, den ich nicht zu entziffern vermag.

<sup>4)</sup> Affprifche Berfion: "ber ftreitbare Beld, ber in Stude fcneibet".

<sup>5)</sup> Affprische Berfion: "ber streitbare Held, ber helbenmuthig ficht, ber . . . seine Hand".

<sup>6)</sup> Die fehlenden Berfe find fast ganglich zerftort.

<sup>7)</sup> W. A. I., IV, 17.

Du leitest in beinem Lauf bas Menschengeschlecht 1);

lag über ihm leuchten einen heilfamen Strahl, ber ihn befreie von feinem Leiden!

Der Mensch, Sohn seines Gottes, hat seine Sünde und Missethat por dir bekannt,

seine Hände und Füße leiden grausamen Schmerz, er wird von der Krankheit schrecklich verunreinigt.

Sonne, lag meine erhobenen Sande nicht unbeachtet,

genieße seine Speisen, weise fein Opfer nicht von dir, führe ihm seinen Gott wieder zu, (auf daß er eine Stütze gewähre) seiner Hand!

Mögen, auf beinen Befehl, seine Sunde vergeben, seine Diffethat vergessen fein!

Desgleichen in einer Sammlung von affprischen Beschwörungen gegen die Einwirkung ber bofen Zauberer 2):

# Endlich im Fragment 3) eines Zauberhymnus an einen Gott:

Bafche beine Sand, reinige beine Sand!

Die Götter, beine Geschwister, mogen ihre Hinde maschen, ihre Sande reinigen!

Auf reinen Tellern verzehre die reinen Speisen,

aus reinen Gefäßen trinte bie reinen Baffer.

Gunftig zu richten ben König, Sohn seines Gottes, möge bein Ohr geneigt sein!

Es gab jedoch auch eine andere Art talismanischer Göttersbilder, denen eine weit originellere Idee zu Grunde lag. Die

<sup>1)</sup> Attabisch sak miga, assyrich salmat qaqqadi, wörtlich "die Schwarzstöpfigen"; über die Erklärung dieses Ausdruck und seiner Analogien in der Sprache der h. Schrift, vgl. Friedrich Delitsch, G. Smith's Chalsdische Genesis, S. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. A. I., IV, 56, verso, 3. 28-35.

<sup>8)</sup> W. A. I., IV, 13, 2.

Chaldaer stellten sich nämlich die Dämonen in so abschreckenden Gestalten vor, daß sie zur schleunigen Bertreibung derselben es für völlig genügend erachteten, ihnen ihre eigenen Ebenbilder vorzuhalten. Sine Anwendung dieses Princips sindet sich in solgender Beschwörung') (gegen die Pest), welche übrigens in H. Rawlinson's Sammlung keine Aufnahme sand; die erste Uebersetung lieserte davon Oppert, doch glaubte ich in einigen Puncten von derselben abweichen zu müssen:

```
Der boie Ramtar (bie Best) verbrennt bas Land, wie bas Feuer;
ber Ramtars) fällt ben Menichen an, wie ber 3bpa (bas
   Ricber):
ber Ramtar breitet fich über die Ebene aus, wie eine Rette :
ber Ramtar nimmt ben Menschen gefangen, wie ein Feind:
ber Ramtar entzündet ben Menichen, wie eine Rlamme:
ber Ramtar bat feine Sand, feinen Guß; er überfällt den Menfchen.
   wie eine Schlinge:
ber Ramtar ichnurt ben Siechenben, gleich einem Bunbel:
er unterichlägt . . . . . . . . . ;
er verdirbt . . . .
er erfakt . . . . . .
Diefen Menschen] fein Gott . . . verläßt ibn;
feine Böttin entfernt fich aus feinem Rörper.
Silit=mulu=thi ift ibm zu Bulfe geeilt*);
er ift in die Behaufung feines Baters Ea getreten und hat zu ihm
  aciprocen:
"Dein Bater, ber boje Ramtar verheert bas Land, wie bas
Ein zweites Mal hat er zu ihm gesprochen:
"Bas dieser Mensch that, er weiß es nicht; wodurch wird er Ge=
  nefuna erlangen?"
La hat seinem Sohn Silit=mulu=thi erwidert:
"Mein Sohn, was wüßtest du nicht, was sollte ich dich weiter noch
"Silit=mulu=thi, was wüftest du nicht, was follte ich dich
  weiter noch lebren?
"Bas ich weiß, das weißt du doch auch;
```

<sup>1)</sup> Etudes accadiennes, II, 1, Mr. XVIII.

<sup>9)</sup> In der affyrischen Bersion ist der Name Namtar am Anfang der einzelnen Berse durchgebend fortgelassen.

<sup>3)</sup> Der häufigen Wiederholungen halber gebe ich hier den dialogischen Theil dieses Textes nur im Auszuge wieder.

"tritt heran, mein Sohn Silit=mulu=thi.

"Anete [ben Schlamm] bes Dcean's 1)

"und forme baraus bas ihm (bem Namtar) abnliche Bilb.

"Lege den Menschen nieder, nachdem du ihn einer Reinigung unterzogen;

"lege (das Bild) auf feinen entblößten Unterleib;

"theile ihm ben Bauber mit, ber von Eribhu fommt.

"Benbe fein Untlit nach Beften.

"Daß der boje Nanitar, der seinem Körper innewohnt, sich auderswo niederlasse!

Umen.

Das Bilb, das fein haupt emporrichtet, ift mit großer Dacht ausgeftattet ).

Im Museum des Louvre befindet sich unter anderen eine äukerst merkwürdige Broncestatuette von affprischer Arbeit. ftellt einen schredlichen Damon bar, aufrechtstehenb, mit einem halb entfleischten und mit Augen und Ziegenhörnern ausgestatteten Todtenkopf, mit dem Rumpf eines hundes, an den Füßen mit Ablerfängen, an den Armen mit Löwentagen, hinten mit einem Scorpionenschweif, am Rücken mit vier gewaltigen ge= spannten Flügeln versehen. Gin Ring, der fich am hinterkopf ber Figur befindet, diente jum Aufhangen berfelben; auch entnehmen wir aus einer am Rücken befindlichen akkabischen Inschrift 3), daß sie den "Dämon des Westwindes" barftellt und an der Thür oder am Kenster des Hauses angebracht werden follte, um die schädlichen Ginfluffe biefes Windes abzuhalten: eine Borficht, die sich allerdings um so weniger tabeln läßt, da gerade der Westwind, der über die arabische Bufte nach Babylon gelangte, durch die glühende und verdorrende Temperatur, die er mitführte, dieselben Berheerungen anrichten mußte, wie ber khamsin in Sprien und ber semun in Afrika. Uebrigens ift diese besondere Art von Talismanen eine äußerst vielfältige.

<sup>1)</sup> Bon hier ab ist der Urtegt unverfürzt wiedergegeben.

<sup>2)</sup> Die Buddhisten auf Ceylon versahren noch heute in ähnlicher Beise; sie legen das Bild des Dämons, welcher für den Urheber der Krantheit erachtet wird, auf den betreffenden Theil des siechenden Körpers und glauben dadurch eine Heilung desselben herbeizusühren. Bgl. J. Roberts, Oriental illustrations of Scriptures, S. 171.

<sup>3)</sup> Beröffentlicht in meinen Choix de textes cunéiformes, Nr. 95.

Das britische Museum besitzt allein zwei verschiedene Köpfe dieses Dämons des Westwindes, einen aus gelber und einen aus rother Steinmasse, beide mit der nämlichen Inschrift versehen wie die Broncestatuette des Louvre, desgleichen ein drittes Exemplar ohne Inschrift.

Dje öffentlichen Sammlungen besitzen aber auch noch viele andere solcher Dämonenbilder, die als Talismane dienten und den Zweck hatten, die bösen Geister, deren Ebenbild sie darstellen sollten, zu vertreiben. Im britischen Museum besindet sich z. B. ein solches mit einem Widdertopf und übermäßig langem Halse, desgleichen ein anderes '), welches mit dem Kopf einer Hyäne, dem Körper eines Bären und Löwentazen verschen ist. Auch haben wir bereits früher aus einer Beschwörung die mannigsaltige Verschiedenartigkeit der Gestalten und Formen kennen gezlernt, die man den sieben bösen Geistern, den Sprossen des Ana und Bekämpfern des Mondgottes, zuschrieb. Die Einbildungstraft der Künstler des Mittelalters war zedenfalls nicht fruchtbarer als die der Babylonier und Asspreck, wenn es galt, versmöge der wunderlichsten Combinationen die abschreckendsten und abenteuerlichsten Dämonengestalten zu ersinnen.

Unsere geringen Kenntnisse auf diesem Gebiete gestatten aber leider keine nähere Feststellung und Deutung aller Formen und Gestalten, denen wir in diesen bildlichen Darstellungen bez gegnen. Nur so viel steht fest, daß zwischen diesen ungeheuerslichen Formen, welche die chaldäisch-babylonischen Künstler den Dämonenbildern verliehen, und benen, welche Berosus den ersten lebenden Wesen des Chaos zuschrieb, eine merkwürdige Aehnlichzeit besteht.

"Es gab eine Zeit", erzählt der chaldäische Priester, der die Erzählungen der heiligen Bücher seines Bolkes den Griechen übermittelte, "es gab eine Zeit, wo alles in Finsterniß gehüllt und vom Wasser durchdrungen war und wo inmitten dieses wirren Chaos die scheußlichsten Thiere und wunderbarsten Gesichopse urplößlich entstanden; es gab Menschen mit zwei und

<sup>1)</sup> Aus gebrannter Thonerde.

vier Mügeln, mit zwei verschiedenen Gesichtern ober Röpfen, von benen oft ber eine mannlichen, ber andere weiblichen Geschlechtes war, ja sogar Menschen, welche zu ein und berselben Zeit männlichen und weiblichen Geschlechts waren; es gab Menschen mit Ziegenfüßen und Ziegenhörnern, ober solche mit Pferdefüßen; es gab endlich Menschen, welche mit bem Hintertheil eines Pferdes und dem Bordertheil eines Menschen ausgestattet waren, ähnlich ben Sippocentauren. Es gab Stiere mit menfchlichem Ropfe, Sunde mit vierfachem Rörper und Fischschwänzen, Pferbe und Menschen mit hundeköpfen, besgleichen Thiere, welche mit dem Kopf und dem Körper eines Pferdes und dem Schwanze eines Fisches verschen, auch andere Vierfügler, welche aus verschiedenen Thieren, wie Fischen, Schlangen und anderen Reptilien zusammengesett, besgleichen zahlreiche Arten von wunder= baren Ungeheuern, welche auf das verschiedenartigfte gestaltet waren und beren Abbildungen man auf ben Wandgemälben bes Baal= Tempels schen kann. Gin Beib, Omoroka (um Uruk), leitete biefe Schöpfung; fie wird im Chalbäischen Thavatth (Tiamat) genannt, ein Name, der im Griechischen "bas Meer" bedeutet; boch wird sie auch mit bem Monde ibentificirt."

Ich habe schon früher in meinem Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose barauf hingewiesen, bag wir sowohl auf Cylinbern als auf ben Stickereien ber königlichen Trachten, die wir auf Basreliefs erblicken, die Dehr= zahl der soeben beschriebenen Wesen bargestellt finden und zwar als folche, die von den Göttern bekämpft werden oder aber als wohlthätige Genien der lichtvollen Welt wirken. Es verhält sich in ber That so, wie ich schon damals nach der chaldäischen Un= gabe hervorhob: das Werk des Demiurgen war keineswegs auf bie Zerstörung ber in Finfterniß gehüllten, chaotischen Belt gerichtet; es bezweckte vielmehr eine Theilung ber Elemente, aus welcher bann endlich die geordnete Schöpfung hervorging. Gleich= zeitig bestand aber auch die finstere Welt mit allen ihren bosen Beiftern und fonderbaren, abenteuerlichen Beichöpfen Das aftrologische System bes Dioborus Siculus') wies ¹) II, 30.

Digitized by Google

benselben die ganze unterc Hälfte des Weltalls und der himmslischen Sphäre als Six an. Die Ungeheuer, welche Tiamat im Chaos beherrschte, sind indessen auch die Bestandtheile jenes Heeres, mit welchem diese Personificirung der noch unsgeordneten Materie die Götter, welche die nunmehr organisirte und geordnete Welt regieren, besehdet. Desgleichen ist es Tiamat, die endlich den Menschen zur Verletzung der göttslichen Gebote verleitet, so daß sie dieserart in der babylonischen Schöpfungstradition die nämliche Kolle spielt wie die Schlange in den Berichten der Genesis; die Ungeheuer, die dabei mitwirken, werden vollsommen mit den Dämonen verwechselt und zusammensgeworsen.

Es ist bekannt, welche Rolle ber Kampf ber Tiamat gegen ben fie überwindenden Götterfampen Marubut in ben erft neuerbings von Smith entbecten epischen Fragmenten fpielt. Gin coloffales Bagrelief aus bem Balaft zu Rimrub. welches fich gegenwärtig in London befindet, bringt biefe Scene zur Darftellung 1). Marubut, bas haupt mit ber Ronigsfrone und mit Stierhörnern geschmudt, an ben Schultern mit vier gewaltigen Flügeln versehen, jagt und verfolgt mit dem Blititraft, der Götterwaffe, die Tiamat, welche ebenfo abschredend bargestellt wird, wie die bereits früher ermähnten Dämonen. Sie erscheint als Ungeheuer, mit bem Körper, bem Ropfe und ben Borberfüßen eines Löwen, mit ben Alügeln, bem Schwanze und ben Fängen eines Ablers, am Bals und am gangen Körper mit Schuppen bebeckt. Letteres wurde auch auf's genaueste mit bem Spitheton "schuppenreiche Tiamat" zusammenfallen, welches ihr die epischen Fragmente beimeffen. Auf einem Cylinder 2), welcher ben nämlichen Kampf veranschaulicht, tritt sie in gleicher Geftalt auf; nur wird fie hier vom Marubuf burch Bfeilschuffe bekampft, mahrend sich ein bereits überwundenes Ungeheuer bem siegreichen Gotte zu Füßen wälzt. Anderswo tritt sie in bemselben Rampfe als Greif auf 3). Auf einem

<sup>1)</sup> Layard, Monuments of Nineveh, second series, Ifi. 5.

<sup>2)</sup> G. Smith, Chaldaean account of Genesis, S. 100.

<sup>3)</sup> Ebend., G. 95.

Cylinder ') wird sie sogar als Löwin bargestellt, die den Ma=ruduk angreift; der Berfertiger dieses Bildwerks scheint sich indessen, wie Berosus, mehr an jene Bersion des Mythus geshalten zu haben, welche die eigentliche Handlung der Schöpfungsarbeit des Maruduk mit seinem Kampfe gegen die Tiamat verklicht.

Die magischen Urfunden bieten überhaupt viele Anhaltepuncte zur Erklärung und Deutung von Bildwerken. In den Sculpturen der affprischen Balafte finden wir neben den hiftorischen Scenerien und rein religiöfen Darftellungen auch gahlreiche Basreliefs von unbestreitbar talismanischem Charafter, welche ohne Aweifel bazu bestimmt waren, bofe und verhängniftvolle Ginwirfungen abzuhalten, um so mehr, da die Ansicht vorherrschte, daß ein Bildwerk dieselbe Schutkraft befäße wie ein Zauberspruch und ebenso unmittelbar auf die bofen Beifter einzuwirken ver-Die geflügelten Stiere mit menschlichem Ropfe, welche an Eingängen aufgestellt wurden, waren ebenfalls schützende Benien, die für alle Zeiten, fo lange fie unverfehrt blieben, auf einem und demfelben Standorte belaffen wurden. Wir ent= nehmen dies aus folgender Inschrift, die vom Könige Ufura = khiddin herrührt:

Daß ber bewachende Stier, der bewachende Genius, der die Macht meines Königthums schützt, für alle Zeiten meinen freudestrahlenden und geachteten Namen erhalte, dis seine Füße von ihrem Platze verdrängt werden.

In dem herrlichen Residenzschlosse, das sich Afsurbanshabal im Centrum von Ninive erbaut hatte, sehen wir jetzt noch an mehreren Stellen ganze Reihen von monstruösen Figuren mit menschlichem Körper, Löwenköpsen und Ablerfängen, zu zweien gruppirt und im Kampse mit Dolchen und Streitkolben begriffen. Auch diese Gestalten sind Dämonen, deren bildliche Darstellung nur eine plastische Uebertragung der Beschwörung: "Daß die bösen Dämonen aussahren, daß sie sich gegenseitig anfallen mögen!"

<sup>1)</sup> Layard, Culte de Mithra, Ifi. XLIX, Rr. 5; vgl. meinen Commentaire de Bérose, S. 85.

sein sollte; und es wurde gerade badurch, daß man diese gegenseitige Bekämpfung der Dämonen auf den Wänden des Palastes zur Darstellung brachte, gewissermaaßen auch die Verwünschung selbst, die sie zur Zwietracht verdammte, für alle Zeiten wiederholt.

Auf den Cylindern von hartem Stein, welche den Babysloniern und Affyrern als Petschaft dienten, erblicken wir sehr häufig das Bild eines der beiden Kriegsgötter Abar oder Rergal (akkadisch Ninsdara und Nirsgal oder Nesurusgal), des Hercules und Mars der Keligion des Euphrats und Tigrislandes, wie sie die verschiedenartigsten Ungeheuer bekämpsen. Diese Ungeheuer sind aber ebenfalls nur für Dämonen zu ersachten, da die genannten beiden Sötter, den magischen Urkunden gemäß, insbesondere mit der Bekämpsung der bösen Geister betraut waren. In der magischen Sammlung besindet sich ein Hymnus, welcher speciell der Verherrlichung der Kriegesthaten Ninsdara's gewidmet war 1); ebenso lautet auch in einer Beschwörung gegen mehrere Dämonen einer der Schlußwünsche: "Daß sie Nirsgal, dem gewaltigen Krieger des Mulsge, gegenüberstehen mögen."

Oft kämpft einer der genannten Götter, oder auch beide zusgleich, nicht gegen phantastische Ungeheuer, sondern gegen einen oder mehrere Stiere, die sie mit ihrem Schwerte erlegen. Man hat hierin sinnreiche astronomische Mythen, die sich auf das Versweilen der Sonne im Zeichen des Stieres beziehen sollten, ja sogar einen Beweis für den babylonischen Ursprung der Mithrasmysterien sowie den Leitsaden einer vollständigen Theorie der asiatischen Religionen zu erkennen geglaubt. So tiefe Gedanken dürften aber doch wohl kaum in diesen Darstellungen verborgen liegen: es wird hier lediglich der Triumph der Kriegesgötter Adar oder Nergal über Dämonen von der Art der akkadischen telal oder assyrischen gallu verherrlicht, Dämonen, die in Stierzgestalt auftreten und, wie sich auch aus solgendem Fragment einer Beschwörung 2) entnehmen läßt, vorzugsweise den Menschen zu schädigen suchen.

<sup>&#</sup>x27;) W. A. I., IV, 13, 1.

<sup>2)</sup> W. A. I., IV, 2, Col. 4.

Berftorer bes himmels und ber Erbe, ber bie Erbe verwüftet 1), ber Genius, ber bie Erbe verwüftet,

ber Genius, der die Erde verwüstet, dessen Macht eine höhere, dessen Macht eine höhere, dessen vernichtende Macht eine höhere,

ber telal, ber burchbohrenbe Stier, ber gewaltige Stier\*),

Stier, ber die Wohnungen umfturgt,

ber ungebändigte telal; es giebt beren fieben,

bie feinen Biberftand fennen,

bie bas Land zernagen, wie Ratten 3).

Sie tennen die Ordnung nicht;

fie lauern bem Menfchen auf;

fie verschlingen ben Körper, fie laffen Blut regnen; fie tranten fich mit Blut;

fie verunglimpfen bie Bilber ber Götter.

Sic find die Heerde im Saufe bes Gottes Dul-taga, beim Gotte Se-tir maften fic fic.

Die telal find die, die Feindseligkeit auf Feindseligkeit häufen,

bie fich mit Blut fättigen und benen boch nimmer beizutommen ift. Beschwöre ihre Frevelthaten! fie werden nimmer wieder in die Gegend zurudtehren . . . . !

Geift bes himmels, mögen fie beschworen sein! Geist ber Erbe, mögen fie beschworen sein!

Solche Darstellungen siegreicher Kämpfe ber himmlischen Götter gegen die Dämonen waren in der That nirgend ansgebrachter, als gerade auf den erwähnten Cylindern. Denn die geheimnisvolle Schutkraft, die den betreffenden Darstellungen beigemessen wurde, mußte natürlich nicht allein dem Gegenstande selber, auf welchem sie sich befanden, den Charakter eines Talissmans verleihen und somit auch den Besitzer desselben schützen, sondern auch den Abdruck der Darstellung, das Siegel, dem man seine Geheimnisse oder Schätze anvertraute, vor allen möglichen Gesahren oder Anschlägen sicher machen.

Die neuesten Forschungen G. Smith's haben allerdings barauf schließen lassen, daß die Darstellungen auf Chlindern, welche zwei herculisch gestaltete Persönlichkeiten im Kampf mit

<sup>1)</sup> In der affprischen Berfion ist dieser ganze Saptheil fortgelaffen.

<sup>2)</sup> Affprische Berfion : "ekimmu".

<sup>3)</sup> Weine Uebersetzung des akkabischen zi, durch "Ratte", begründet sich allerdings nur auf Muthmaaßung; doch handelt es sich hier ohne Zweisel um ein Ragethier kleinerer Gattung.

einem Stier zeigen, zum Theil eine fünftlerische Bearbeitung einer Episobe bes sechsten Gefanges ber 33bhubar = Epopoc, eine Dar= ftellung bes Sieges Sabhubar's und feines Benoffen Eabani über ben Stier waren, welchen Unu gur Rachung feiner Tochter Ift ar erschaffen hatte. Diese sinnreiche Erklärung tann ich inbeffen nur für bestimmte Fälle gelten laffen, b. h. wenn bie beiben fampfenden Berfonlichkeiten eine vollkommen menschliche Beftalt befigen und gegen einen wirklichen Stier tampfen, ober aber, und zwar hauptfächlich bann, wenn ben ausdrücklichen An= gaben ber Dichtung gemäß ber eine ber Rämpfenden (3 3 b hub a r) ben Stier erwürgt, ben ber anbere (Eabani) am Ropf und am Schweif vor ihm festhält. Zeigt bagegen bas im Rampfe unterliegende Befen halb menschliche, halb thierische Körperformen, find die fampfenden Berfonlichkeiten überhaupt nur zur einen Balfte Menschen, zur anderen Stiere, und bieten fie bemnach in ihrer ganzen Gestaltung jene zwitterhaften Combinationen, Die wir sonst weder an Göttern noch an Genien ober epischen Helben wahrnehmen, so glaube ich doch auf meine Deutung, die ich auf Grund der magischen Urkunden aufstellte, beharren und die Ansichten Smith's für unhaltbar erachten zu muffen.

## VI.

Unter ben wichtigsten und wesentlichsten Talismanen, beren sich die wohlthätige und schützende Magie der Chaldäer bediente, darf der Zauberstad, als Hauptwaffe und eigentlichste Urquelle aller Macht des Beschwörenden, nicht unerwähnt bleiben. Der Zauderstad spielt überhaupt im Aberglauben aller Böster eine hervorragende Rolle. Er wird im Erodus als Abzeichen der pharaonischen Magier und wiederholt in den homerischen Gestängen 1), desgleichen von Cicero 2) als virgula divina erwähnt und von Proclus sogar weitläufig in einer magischen

<sup>1)</sup> Odyssee, K. V. 238, 293, 318, 389; II, B. 172.

<sup>2)</sup> Epist. ad Attic., I, 44.

Abhandlung besprochen. In den chaldäischen Urkunden wird der Zauberstab häufig mit einem Ausdruck bezeichnet, den der assyrische Ueberscher durchgehend unverändert in seinen neuen Text herübersnahm, gleich als ob diese akkadische Bezeichnung, gis-zida, wörtlich "der günstige, wohlthätig wirkende Stab", sich auch im Assyrischen sorterhalten hätte, ohne durch einen gleichbedeutenden semitischen Ausdruck ersetz zu sein. Das Prädicat Ninsgiszzida, "Herrin des Zauberstads", ist eine Nebenbezeichnung der akkadischen Göttin Ninskigal, der assyrischen Allat, der Königin des Todtensreichs und daher auch der Specialgöttin der Magie und der Geisterbeschwörung 1); auch gehört der Monat ab der Allat, der "Herrin des Zauberstads".).

Eine weit erhabenere, geläutertere und sittlichere Idee tritt uns indessen aus anderen Bruchstücken des großen magischen Sammelwerkes entgegen. Hier sind es nicht äußere Mittel, die dem Leidenden Hülfe und Linderung gegen die ihn bedrängenden Dämonen und Krankheiten gewähren, sondern reuevolles Bekennen der begangenen Fehltritte und aufrichtige Buße, die den reinigenden Gebräuchen schutzgewährende Kraft und Wirksamkeit verleihen sollen. Der Mensch beugt sich als Sünder vor den Göttern, deren Gnade und Beistand er gleichzeitig ersleht.

Ich komme als Bote des Herrn,

als Bote bes Ea, bes mächtigen herrn.

Entscheibe bas Loos bieses Menschen, offenbare, was feiner wartet, bestimme fein Schickfal!

Du leitest in beinem Laufe das Menschengeschlecht;

laß über ihm leuchten einen friedlichen Strahl, der ihn befreie von feinem Leiden!

Der Mensch, Sohn seines Gottes, hat seine Sünde und Missethat vor dir bekannt;

seine Hand und Fuße verursachen ihm heftigen Schmerz, seine Krankheit verunreinigt ihn schredlich.

Muf beinen Befehl sei seine Sunbe vergeben, seine Difsethat ver= geffen!

<sup>1)</sup> Es ergiebt sich dieses aus W. A. I., II, 59, verso, 3. 36, und Nr. 99 meiner Choix de textes cunéiformes, verso, 3. 7.

<sup>2)</sup> G. Smith, History of Assurbanipal, R. 325.

Daß ihn sein Ungemach verlasse, daß er von seiner Krankheit genese 1)!

Diese Worte, die an den Sonnengott (den akkadischen Utu und assprischen Samas) gerichtet sind, wurden unter gleichzeitiger Darbringung eines Opfers von dem Zauberpriester gesprochen, der für den Kranken die erforderliche Handlung vollzog; in solchen Fällen waren also die magischen Gebräuche auf's engste mit denen des Cultus verflochten.

Zuweilen werden die Krankheiten geradezu als eine Züchstigung für Sünde und Gottlosigkeit betrachtet. Die Götter bestimmen die Krankheit, die den Schuldigen treffen soll; mit der Erzeugung dieses strafenden Uebels werden aber die bösen Geister beauftragt. Der wohlthätige Schutz, den die Götter ununtersbrochen dem Menschen angedeihen lassen, hört mit einem Mal auf, und der Sünder, der sich des göttlichen Zornes schuldig gesmacht, wird der Gegenstand aller dämonischen Anschläge, das Opfer aller Uebel, die ohne Unterlaß die Menschheit bedrohen. Vergebung kann in solchen Fällen nur durch Reue oder dadurch erlangt werden, daß man durch aufrichtige Demuth sich der göttslichen Gnade würdig erweist.

Die Krantheit des Hauptes, fie schweift in der Buste umber, sie hat sich wie ein Sturmwind erhoben,

fie ist hervorgeschossen wie ein Blitzstrahl, sie hat sich nach oben und nach unten gestürzt.

Wer seinen Gott nicht ehrt, wird gleich einem schwankenden Rohr geknickt,

feine Schwären bruden ihn wie eine Feffel;

wer keine Schupgöttin hat, bessen Fleisch geht in Schwärung über, er verschwindet wie eine Sternschnuppe, er zerstiebt wie nächtlicher Thau.

Den hinfälligen, vergänglichen Menschen behandelt sie (die Kranksbeit) seindlich; sie läßt ihn verdorren wie die Tagesgluth;

diesen Menschen hat sie tödtlich getroffen; er wird beunruhigt wie vom Herzkrampf;

er wird zur Berzweiflung gebracht, wie einer, der fich sein Herz abreift;

er geberbet fich wie ein Gegenftand, den man an's Feuer ftellt;

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 17, recto.

über seine Augen legen sich Wolken, wie die Fleden am Fell eines scheckigen Hirsches;

er verzehrt fich lebendig; er ift dem Tobe verfallen.

Der Fresinn gleicht einem heftigen Sturmwind; Riemand fennt seine hertunft;

feine eigentliche Bestimmung, fein eigentliches Loos 1), tennt Riemand 2).

Es erscheint mir unmöglich, diese Fragmente, in denen wir einer so ausgeprägten religiösen Idee begegnen, als zu ben ältesten Bestandtheilen bes großen magischen Sammelwerts geboria zu betrachten; das religiose Gefühl ift hier bereits zu einer solchen Entwickelung gediehen, wie sie den ersten Zeitaltern wohl faum zugeschrieben werden könnte. Aber felbst bann, wenn nur cinzelne diefer Bruchftude einer jungeren Beriode angeboren follten, wurden dieselben immerhin von hohem Interesse für die Entwidelungsgeschichte ber religiöfen Anschauungen sein, ba fie nachweisen, wie frühzeitig ichon die Chaldäer, vielleicht mehr als ein anderes heibnisches Volk, von dem eigentlichen Begriff ber Sunde, von der Nothwendigkeit der Reue und der wohlthätigen Macht ber Demuth und Buße durchdrungen waren. Ihre Schöpfungstradition erkannte chenfalls die Erbfunde an; sie nahm an, daß ber Mensch ursprünglich matellos aus ben Händen seines Schöpfers hervorgegangen, dann aber gefallen fei, durch eigene Schuld und in Folge ber Verlodungen ber finsteren Mächte bes Chaos. Ebenso nahmen auch die Bugübungen einen befonders hervorragenden Blat unter ben religiöfen Gebräuchen ber Chalbaer ein. besitzen die Bruchstücke einer besonderen Zusammenstellung von Gebeten, im ursprünglichen aktabischen Texte nebst interlinearer affprischer Uebersetzung, welche mit dem gemeinsamen Titel: "Klagen des reuevollen Herzens" (attabisch ir så kumal) bezeichnet waren; ce find dies förmliche Bufpsalmen, beren hochpoetischer Geist nicht selten an jene Psalmen, welche die judische Tradition bem Rönig David zuschrieb, besgleichen an viele Stellen der Propheten Ifraels und des Buches Siob erinnert.

<sup>1)</sup> Affprische Berfion: "wozu er bient."

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 3, Col. 1, 3. 1-30.

Bur Orientirung des Lesers werde ich hier das am besten ershaltene dieser Fragmente ohne Abkürzung mittheilen 1); dasselbe ist nicht allein von hohem Werthe für das Studium der religiösen Anschauungen, sondern auch durch die darin durchgeführte Einstheilung der lyrischen Strophen sowie durch den Parallelismus der Verse mehr als alle anderen erhaltenen Texte geeignet, uns über die Structur der akkadischen Dichtung zu belehren.

#### Str. I.

Mein Herr, daß der Groll seines Herzens sich lege!

Gott, daß der Thörichte zur Ginficht gelange! Göttin, daß der Thörichte zur Ginficht gelange!

Der Gott, der das Berborgene kennt, daß er beschwichtigt werde!

Die Göttin, die bas Berborgene fennt, bak fie beschwichtigt werbe!

# Gegenftr. I.

Daß bas herz meines Gottes befänftigt werbe! Daß bas herz meiner Göttin befänftigt werbe!

Mein Gott und meine Göttin, mögen sie Beide beschwichtigt werden!

Der Gott, der gegen mich [aufgebracht ist], baß er beschwichtigt werde!

Die Göttin, die gegen mich [aufgebracht ift], daß fie beschwichtigt werde!

#### Str. II.

| Meine    |   |   | Sunden |    |    | ٠ | ٠ | • | •    |
|----------|---|---|--------|----|----|---|---|---|------|
| •        | • | • | •      | •  | •  | • | • | • | •    |
| Meine Si |   |   |        | nb | en |   |   |   |      |
|          |   |   |        |    |    |   |   |   | . 2) |

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 10.

<sup>\*)</sup> Das Uebrige ist burch einen Bruch bes Täfelchens zerftört; übrigens gablte biefe Strophe nur zwei, nicht vier Berfe.

| wegenn           | r. 11.<br>Der gnäbige Rame [meines Gottes,                                                  |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  |                                                                                             |
|                  | Der gnädige Rame [meiner Göttin,                                                            |
|                  |                                                                                             |
|                  | Der gnädige Name [bes Gottes, der das Berborgene kenut,                                     |
|                  | Der gnädige Name [ber Göttin, die das Berborgene kennt,                                     |
| Str. III         | Ich genieße Speisen [bes Grolles*]<br>Ich trinke Wasser [ber Herzensangst.                  |
|                  | Bon bem Fehltritte gegen meinen Gott, ernähre ich mich unbewußt.                            |
|                  | Im Fehltreten gegen meine Göttin, schreite ich, unbewußt, vorwärts.                         |
| <b>G</b> cgen ft | r. III.<br>Herr, meine Fehler sind sehr groß,<br>sehr groß meine Sünden .).                 |
|                  | Mein Gott, meine Fehler find fehr groß, sehr groß meine Sünden.                             |
|                  | D meine Göttin, meine Fehler sind sehr groß, sehr groß meine Sünden.                        |
|                  | Gott, ber bu bas Berborgene tennst,<br>meine Fehler sind sehr groß, fehr groß meine Sünden. |
| Str. IV.         | Ich begehe Fehler,<br>unbewußt.                                                             |
|                  | Ich begehe die Sünde, unbewußt.                                                             |
|                  | Ich ernähre mich von Fehltritten, unbewußt.                                                 |

<sup>1)</sup> Lücken.

<sup>2)</sup> Die zwei ersten Berse bieser Strophe sind unregelmäßig gebaut, das zweite Glied des Parallelismus ist in beiden ausgesallen.

3) Assprische Bersion: "meine Fehler sind zahlreich, groß meine Sünden."

Ich wandle unrechte Wege, unbewußt.

# Gegenftr. IV.

Der Herr, im Grolle seines Herzens er mich mit Berwirrung überschüttet;

der Gott, im Zorne seines Herzens er mich zermalmt;

bie mir zürnende Göttin 1), sie beunruhigt mich schrecklich;

der Gott, der das Verborgene kennt, er bedrückt mich;

bie Göttin, die das Berborgene fennt, sie beraubt mich aller Kräfte.

#### Str. V.

Ich beuge mich in Demuth und Riemand reicht mir die Hand \*).

Ich löse mich auf in Thränen 8) und Niemand ergreift meine Hand.

Ich bete mit erhobener Stimme und Niemand erhört mich.

Ich bin entfräftet, niedergebrückt, und (Niemand) erlöst mich.

#### Gegenftr. V.

Ich nabere mich bem Gotte, ber mich erzeugte, und flage in glübenben Borten.

Ich nähere mich bem Gott, ber bas Berborgene fennt, und flage in glühenben Worten.

Ich füsse die Füße meiner Göttin, die das Berborgene kennt, und

Lenormant, bie Magie.

5

<sup>1)</sup> Affprische Bersion: "ist erzürnt gegen mich und . . . "

<sup>2)</sup> Affprifche Berfion : "nimmt meine Sand."

<sup>5)</sup> Affprifche Berfion : "ich weine."

<sup>4)</sup> Lüde.

| Str. VI  | •                                                                                            |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | Herr, sei gnädig                                                                             |
|          | Göttin, sei gnädig                                                                           |
|          | Gott, der du das Berborgene fennst, sei gnädig                                               |
|          | Göttin, die du das Berborgene kennst, sei gnädig                                             |
| Gegen st | r. VI.<br>Wie lange noch, so mein Gott,<br>                                                  |
|          | Wie lange noch, o meine Göttin,                                                              |
|          | Wic lange noch, o mein Gott, der du das Berborgene kennst, werbe ich                         |
|          | O Göttin, die das Berborgene kennt, wie lange noch ber Zorn deines Herzens 1)?               |
| Str. VI  | I.<br>Das Schickfal der Wenschen ist schriftlich bestimmt,<br>aber Niemandem ist es bekannt. |
|          | Die Menschen, die da alle genannt werden *), fie kennen nicht die Bestimmung besselben.      |
|          | Ob er lästert oder sich eines frommen Wandels besteißigt,<br>Niemandem ist es befannt*).     |
| Gegenst  | r. VII. Here, bu wirst beinen Knecht nicht zurudweisen .                                     |
|          | Inmitten der stürmischen Fluthen, eile ihm zu Sulfe, ergreife seine Sand!                    |

<sup>1)</sup> Lüde.

<sup>2)</sup> Im attadischen Text wörtlich: "Die Menschen, die einen Ramen tragen," affprische Berfion: "Bas alles einen Namen trägt."

<sup>8)</sup> Diese Strophe besteht ausnahmsweise nur aus drei Bersen, boch wird bieser Ausfall durch die ungewöhnliche Ausdehnung der zugehörigen Gegenstrophe wieder ausgewogen.

<sup>4)</sup> Unregelmäßiger Bers, ohne Barallelismus.

Ich begehe die Sünde, verwandele du sie in Frömmigkeit!

Ich begehe Fehler, verwehe fie mit dem Winde 1)!

Meine Lästerungen find fehr groß , zerreiße fic, wie einen Schleier!

#### Str. VIII.

D mein Gott, meine Sünden sind sieben mal sieben, vergieb meine Sünden!

O meine Göttin, meine Sunden find fieben mal fieben, vergieb meine Sunden!

Gott, der du das Berborgene kennst, meine Sünden sind sieben mal sieben, vergieb meine Sünden!

Göttin, die du das Berborgene kennst, meine Sünden sind sieben mal sieben, vergieb meine Sünden!

## Gegenstr. VIII.

Bergieb meine Fehler, verfünde dein Urtheil!

Möge dein Herz, wie das Herz einer Mutter, die geboren, sich erheitern!

Möge ck, wie das Herz einer Mutter, die geboren, und eines Baterk, der gezeugt, sich erheitern!

"Die Klagen des reuigen Herzens, fünfundsechszig Berse im Ganzen."

Das Fragment eines anderen Pfalmes der nämlichen Sammlung 3), in welchem übrigens nicht der Sünder das Wort führt, sondern für ihn, als dritte Person, um Hülfe gesieht wird, lautet folgendermaaßen:

> Berfunten in Seufzen und Rlagen, (offenbart sich) die Bunde seines herzens in schmerzlichen Borten.

<sup>1)</sup> Uffgrische Berfion: "daß ber Wind fie verwehe!"

<sup>2)</sup> Affprische Berfion: "Weine zahlreichen Läfterungen."

<sup>3)</sup> W. A. I., IV, 26, 8.

In bitteren Thränen, in bitterem Behklagen, verstummt er; wie die Turteltaube irrt er weinend, Tage und Nächte, umher.

Er hat das Erbarmen seines eigenen Gottes erfieht, wie (sein) Kind.

Er beharrt in schmerzlichen Klagen; in der Gluth seines Schmerzes hat er sein Antlip vor seinem Gotte gebeugt.

Meine Absicht, das Vorhandensein solcher kostbaren Urstunden nachzuweisen, hat mir indessen eine ziemliche Abschweisung vom eigentlichen Thema, der Magie der Chaldaer, zu Schulden kommen lassen. Ich kehre nunmehr zur weiteren Besprechung besselben zurück.

# VII.

Bei allen Bölfern hat ber Glaube an eine Rauberfraft, Die burch bestimmte Borte und Gebräuche die Geifter beherrscht und sogar die Götter dem Renner dieser allmächtigen Geheimnisse unterwirft, in der Ausübung berselben einen Dualismus erzeugt, welcher dem der guten und bofen Beifter entspricht. Die übernatürliche Macht, die der Mensch durch diese Kraft erlangt, kann göttlicher ober teuflischer Natur sein, bem Simmel oder der Hölle entstammen. Im ersteren Falle verschmilzt sie mit ber Macht, die von den oberen Göttern dem Briefter verlichen wird: sie äußert sich auf eine wohlthätige Beise, dient zur Abwehr des Unglücks, bannt Rrankheiten und bekampft bamonische Einflüsse. Im zweiten Falle aber wird sie verwerflich, gottlos und bilbet die Schwarzfunft ober Bauberei mit allen zugehörigen verbrecherischen Verirrungen. Diese Unterscheidung, welche sich überall kundgiebt, — vielleicht nur wenige, völlig ungefittete Stämme ausgenommen, bei benen ber magische Priefter mehr wegen feiner schädlichen Zaubereien gefürchtet, als wegen seiner wohlthätigen gesegnet wurde, — machten auch die Chaldäer. lich enthalten die heiligen Bücher, deren Ueberrefte wir besitzen,

nur die Beschwörungen und Zaubersprüche der göttlichen Magie, ber wohlwollenden Beschwörungstunst; die bösartige, teuflische Magie ist mit Abscheu ausgeschlossen, ihre Ausübung auf s nachdrücklichste verpont.

Der Umstand, daß diese Beschwörungen nicht allein die unmittelbare Thätiakeit ber Dämonen, sondern auch die schädlichen Birtungen ber Schwarzfunft bannen follten, bewirft indeffen. daß wir auch zahlreiche Andeutungen über letztere aus eben diesen Büchern entnehmen können. Es ist darin häufig von Zauberern und Zauberinnen die Rede, woraus wir eben ersehen, daß biefe im ältesten Chaldaa, im akkabischen Bolke, gewiß zahlreich vertreten waren. Die Zaubereien berselben werden im Berzeichniß ber zu beschwörenden Blagen oft gleichzeitig mit den Dämonen und Rrankheiten aufgeführt, zuweilen aber mit besonberen Beschwörungen befämpft. Gin solcher Spruch, ber einen Schwarzfünstler verflucht, nennt benfelben u. a. "den schändlichen Bösewicht, den boshaften Menschen, denjenigen der Menichen, der boshaft ist, den schlechten Menschen", auch spricht er vom "Schrecken, den er verbreitet", vom "Schauplat seiner gewaltfamen Angriffe", von "feiner Bosheit" und "feinen Zaubereien, die weit aus dem Bereiche der Menschen verbannt werden". Als hauptfächlichste Schutgötter gegen die Anschläge solcher Rauberer werden Ea und der Sonnengott angerufen 1). Denn in der Dunkelheit verborgen seten diese Bosewichte ihre Zaubereien in's Werk; daher auch die Sonne als ihr mächtigster Widersacher gilt.

Ein Hymnus an den Sonnengott "), den wir der magischen Sammlung entnehmen, lautet folgendermaaßen:

Der bu die Lüge zu Schanden machst, ben bosen Ginflug vernichtest, ber du Bunder, schredliche Zeichen, Deutungen, Traum' und Ersscheinungen,

ber bu bie bofen Rante vereitelst, Menschen und Länder vernichtest, bie ber hexerei und bem bofen Zauber ergeben sind, u. s. w.

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 6, Col. 6.

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 17.

Im Allgemeinen wird der Schwarzkünstler in den alten akkadischen Beschwörungen "der Bösewicht, der boshafte Wensch" genannt. Die Ausdrücke, welche seine Ränke und Listen bezeichnen, haben aber stets einen besonderen verschleierten Charakter, in welchem sich der Schrecken, den sie einflößen, verräth; man wagt sie nicht offen zu bezeichnen, und es geschieht erst in den afsprischen Uebersetungen, daß den bezüglichen Ausdrücken ein bestimmterer Sinn verliehen wird. Die Zaubereien werden im Allgemeinen "das Wirkende, das Schlechte, das Gewaltsame", die Gebräuche bei Ausübung derselben "die Handlung", die Beschwörungen "das Wort", die Zaubertränke "die Handlung", die Beschwörungen "das Wort", die Zaubertränke "die tödtlich wirkende Sache" genannt. Uebrigens hat Pictet in den Sprachen der verschiedenen arischen Bölker genau entsprechende Thatsachen nachgewiesen.

Es giebt überhaupt nichts Bofes, bas ber Schwarzfünftler zu verüben nicht im Stande wäre. Bezauberungen durch bosen Blid oder durch Unglücksworte stehen ihm zu beliebiger Berfügung: seine Runfte und Rauberformeln zwingen bie Damonen, seinen Befehlen zu gehorchen; er entfesselt fie gegen ben, ben er zu schädigen beabsichtigt und bewirkt, daß sie ihn in jeder möglichen Weise beläftigen und peinigen; er behert Menschen und Länder, er bewirkt Krankheit und Besessenheit. Ja er vermag fogar zu töbten, und zwar durch Zaubereien und Berwünschungen oder durch Gift, bas er seinen Zaubertranken beimischt. Die Beschwörungen, welche im letteren Falle in Anwendung kommen, suchen aber stets diesen tödtlichen Ausgang der Zauberei auf ihren Urheber selber zurudzuwälzen: "Daß fie sterben und ich am Leben bleiben moge!" fo lautet ber betreffende Baffus einer affprischen Beschwörung 1), welche gegen die Zaubereien einer Bere gerichtet war.

Thatsächlich wurde die bose Zauberei in Chaldaa, wie in Thessalien und andern Ländern des Alterthums, hauptsächlich von Frauen betrieben, weshalb auch eine lange Reihe von assprischen Beschwörungen 2) gegen das Unwesen dieser Zauberinnen

<sup>&#</sup>x27;) W. A. I., IV, 56, Col. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. A. I., IV, 57.

und Hegen gerichtet war. Uebrigens herrschte bei den Chaldäern der nämliche Aberglaube, der noch das ganze Mittelalter hindurch spukte, daß nämlich diese Hegen auf Besenstielen durch die Lüfte ritten, so oft sie sich zu ihren nächtlichen Zusammenkünsten besaden. Die merkwürdige Glosse einer lezicographischen Tafel 1): gusur "Stück Holz"—rakabu sa kasipti "Reitthier der Heze", dürfte jedenfalls darauf anspielen.

Eine Beschwörung, beren Text nur in assprischer Sprache erhalten 2), zählt die verschiedenen Einwirkungen der Zauberer und Zauberinnen auf den Menschen folgendermaaßen auf:

Der Zauberer hat mich durch Zauber bezaubert, er hat mich durch seinen Zauber bezaubert;

die Zauberin hat mich durch Zauber bezaubert, sie hat mich durch ihren Zauber bezaubert;

der Hegenmeister hat mich durch Hegerei behegt, er hat mich durch seine Hegerei behegt;

die Hege hat mich durch Hegerei behegt, sie hat mich durch ihre Hegerei behegt;

Die Zauberin hat mich durch Zauber behegt', sie hat mich durch ihren Zauber behegt;

berjenige, ber Bildnisse ansertigt, entsprechend meiner ganzen Ersscheinung, ber hat meine ganze Erscheinung bezaubert;

er hat den mir bereiteten Zaubertrank ergriffen und meine Kleider verunreinigt;

er hat meine Kleiber zerrissen und sein zauberisches Kraut mit dem Staub meiner Füße vermengt.

Daß ber Feuergott, der Held, ihre Zaubereien zu Schanden machen möge!

Eine andere Beschwörung besselben Täselchens spricht von dem, "der die drei Nachtwachen mit Zaubern hindringt", "schädzliche Worte spricht", "zauberische Knoten schürzt, die gelöst werden müssen", und schließt mit dem Bunsche, "daß er durch das Machtwort der Götter beschworen werden möge!" Sbenso such ein im akkadischen und assyrischen Texte erhaltener Zauberspruch der großen magischen Sammlung") sowohl dämonische Krankheiten als

<sup>1)</sup> W. A. I., II, 33. 3. 12, a-b.

<sup>2)</sup> W. A. I, IV, 56, Col. 2.

<sup>3)</sup> W. A. I., IV, 16, 2.

böswillige Bezauberungen durch Anwendung von besprochenem Basser zu bekämpfen:

Bulle ein Befak mit Baffer; ftelle einen Zweig bom weißen Ceber hinein; übertrage bemselben ben Rauber, der von Eridhu fommt: bekräftige sodann die Bezauberung dieses Wassers; vervollständige ben göttlichen Zauber. Reiche dieses Baffer bem Menschen. Den hinfälligen Menschen, Sohn seines Gottes, stelle wieder ber, . . . . . . . . . . . . . . fein Zauberbilb. Beichwöre biefen Menichen, verleihe Beilfraft dem bezauberten Baffer, auf daß ihn alle Folgen der Berwünschung verlaffen. Gleichzeitig, mahrend biefes Baffer über feinem Körper gerrinnt, möge die Beft, die feinen Körper behaftet, zerrinnen wie bicfes Baffer. Fange biefes Baffer im Gefäße wieder auf und ichutte es aus, als Trantopfer, auf die Seite der Landstraße; daß die Landstraße die Krankheit, die seine Kräfte verzehrt, entführe! baß diefer Zaubertrant zerrinne wie Baffer! Daß das Zauberwort, das über diesem Tranke gesprochen, verflüchte!

In der afsprischen Verfion Lautet der Schluß dieses Zauber- spruchs abweichend:

Der mächtige Zaubertrank, daß er zerrinne wie Basser! Daß die dem mächtigen Tranke einverleibten Zauberworte zurücks kehren mögen, dahin, woher sie gekommen!

Die Bezauberung geschieht also einerseits durch bloße Worte bes Zauberers, was die Lateiner Carmen (wovon das französische charme) nannten, andererseits durch Anwendung von sogenannten "Handlungen", mysteriösen Practiten, Verwünschungen und bezauberten, unwiderstehlich wirkenden Gegenständen (Vildnissen 2c.), oder endlich durch Zubereitung von Zaubertränken aus bestimmten, nur dem Zauberer bekannten Kräutern, deren Wirkungskraft durch darüber gesprochene Zauberworte noch sehr gesteigert werden konnte.

Uebrigens machten bie Chalbaer, wie bic altesten Griechen.

<sup>1)</sup> Unverftandlich.

keinen Unterschied zwischen Zaubertrank und Gift, was sie beibes mit einem einzigen Worte bezeichneten: eine Thatsache, welche vielleicht dazu beitragen könnte, die eigentliche Beschaffenheit dieser so gefürchteten Tränke zu beleuchten. Aus dem elsten Spruche der gleich Ansangs mitgetheilten großen Beschwörung scheint sogar hervorzugehen, daß man der Wirkung dieser Zaubertränke den Ursprung aller jener abschreckenden Krankheiten zuschrieb, die wahrscheinlich in Folge einer allgemeinen Blutzersetzung entstanden, wie z. B. der Aussatz und ähnliche Leiden.

Unter den Sprüchen derselben großen Beschwörung befindet sich einer (der sechste), welcher vor "dem Ansertiger des Ebensbildes" warnt; die Bezauberung durch Bildnisse schwarzstauft eine der häusigsten Operationen der chaldäischen Schwarzstunst gewesen zu sein. In den Zaubertexten wird sehr häusig darauf angespielt, und es erscheint dies um so beachtenswerther, da nach Aussage des arabischen Schriftstellers Ibn Khaldun, der im vierzehnten Jahrhundert unserer Zeit lebte und als Augenzeuge berichtet, diese Kunst bei den nabatäischen Zauberern am unteren Suphrat, auf die sich von den ältesten Bewohnern jener Gegend viele mehr oder minder entstellte Traditionen vererbt hatten, noch ganz allgemein war.

"Wir haben mit eigenen Augen gesehen," berichtet Ibn Khalbun, "wie einer dieser Schwarzkünstler das Bildniß einer Berson herstellte, die er bezaubern wollte. Diese Bisdnisse bestehen aus Stoffen, deren Qualität sich je nach den Absichten und Plänen des Zauberers richtet und deren symbolische Bedeutung mit dem Namen und dem Stande seines Opfers gewissermaaßen harmonirt. Nachdem der Zauberer das Bildniß, welches die zu bezaubernde Berson thatsächlich oder sinnbildlich darstellt, vor sich aufgestellt und einige Worte darüber gesprochen, speit er einen Theil des im Munde angesammelten Speichels gegen dasselbe, während er gleichzeitig die Organe bewegt, mittelst deren die Buchstaben der verhängnißvollen Formel ausgesprochen werden; endlich spannt er über diesem symbolischen Bildniß eine bereit gehaltene Leine, in welcher er einen Knoten macht, womit er eben andeuten will, daß er mit Entschlossenheit und Beharrlichseit handelt und mit

dem Dämon, der im Augenblicke des Ausspeiens seine Handlung unterstützte, einen Bund schließt, und beweist, daß er die feste Absicht hegt, den Zauber unlösdar zu machen. Ein böser Geist, der, im Speichel verborgen, dem Munde des Zauberers entfährt, nimmt an diesen unheilvollen Handlungen und Worten Theil, während allmälich noch andere böse Geister hinzutreten, so daß der Zauberer vollkommen im Stande ist, seinem Opfer das Böse anzuthun, das er ihm angewünscht hat 1)."

Ibn Khalbun verbindet hier mit der Bezauberung durch Bildnisse auch die Anwendung der magischen Knoten. Und wirklich bedienten sich derselben in Chalda nicht allein die bösen Zauberer und Schwarzkünstler, sondern auch die wohlthätigen, helsenden Magier. "Silik=mulu=khi, Eridhu's Sohn, durchschneide den Knoten mit deinen reinen und heiligen Händen!" sagt u. a. eine akkadische Formel").

Die mächtigste und unwiderstehlichste Wasse des Verderben sinnenden "boshaften Menschen" war aber doch die Verwünschung. Die Verwünschungsformeln entsesselten nicht allein die Dämonen, sie beeinflußten sogar die himmlischen Götter, deren Handlungen und Worte sie oft mit schädlicher Wirkungskraft ausstatteten; sie machten sich den Gott, der nach Ansicht der Chaldäer über jedem einzelnen Menschen waltet, unterthan und verwandelten seine wohlthätige Macht in eine seindselige. Besonders ausgeprägt sindet sich dieser Gedanke in nachstehendem Spruche, welcher mit vieler Poesie die Folgen der Verwünschung darstellt, die er lahm zu legen bestimmt war 3):

Die schändliche Berwünschung, fie wirkt auf ben Menschen wie ein boser Damon;

ber Spruch der Berwünschung schwebt über ihm;

ber Spruch des Berberbens schwebt über ihm;

die schändliche Berwünschung, sie ist der Zauber, der den Irrfinn bervorrief.

Die schändliche Berwünschung, sie erwürgt biesen Menschen wie ein Lamm;

<sup>1)</sup> Prolegomènes d'Ibn Khaldun, par Slane, Bb. I., S. 177.

<sup>2)</sup> W. A. I., IV, 8, Col. 3, 3. 40 und 41.

<sup>3)</sup> W. A. I., IV, 7; Etudes accadiennes, II, 1, Nr. XVIII.

sein Gott hat sich aus dem Innern seines Körpers entsernt; seine Göttin, aufgebracht, hat sich anderswo niedergelassen.

Die bröhnende Stimme umhüllt ihn, wie ein Schleier, fie schmettert ihn zu Boben, durch ihre Schalltraft.

Silit=mulu=thi ift ihm zu Gulfe gecilt.

Er ist in seines Baters La Wohnung getreten, und hat ihm zus gerusen:

"Mein Bater, die schändliche Berwünschung wirkt auf den Menschen wie ein böser Damon."

Ein zweites Mal hat er zu ihm gesprochen:

"Bas dieser Mensch that, er weiß es nicht; wie wird er Genesung erlangen?"

La hat seinem Sohne Silit=mulu=thi erwidert:

"Mein Sohn, was wüßtest du nicht, was sollte ich dich weiter noch lehren?

"Silik-mulu=khi, was wüßtest du nicht, was sollte ich dich weiter noch lehren?

"Bas ich weiß, das weist du doch auch.

"Doch tomme her, mein Sohn Silit=mulu=thi.

"Reich' ihm bie Hand, von der Sohe ber glanzenden Bohnfipe berab;

"Berftore das boje Weichid, befreie ihn vom bojen Weichid,

"welches lebel auch in seinem Inneren muhlen mag,

"fei es eine Berwünschung feines Baters,

"eine Berwünschung seiner Mutter,

"eine Berwünschung seines alteren Bruders,

"ober gar ber Fluch eines Unbefannten."

Das boje Geschick, moge es auf den Zauberspruch, den La verfündet,

gleich einer Awiebel fich abichalen,

gleich einer Dattel zerftückelt,

gleich einem Enoten gelöft werben!

Das boje Geschid, — Geist bes himmels, beschwöre es! Geist ber Erbe, beschwöre es!

Die Fortschung dieses Zauberspruchs zerfällt sodann in folgende Strophen, welche nach einander den verschiedenen Theilen der magischen Handlung, die sich in den letzten Versen des Vorstehenden angedeutet findet, entsprechen.

I. Gleichwie diese Zwiebel ihrer Schale beraubt ist, so wird es auch bem bosen Zauber ergeben.

Das lobernde Feuer wird sie verzehren,

fie wird als Zierbe (ber Ginfaffungsbeete in Garten) nimmer benutt werben,

ihre Burgel wird in der Erde nicht Fuß faffen,

ihr Saame wird verkummern und die Sonne wird sich ihrer nicht annehmen,

fie wird bei keinem freudigen Feste eines Königs, eines Gottes gezeigt werden.

Der Mensch, der ben bosen Zauber [verhängt hat], besgleichen sein Weib,

bie gewaltsame Cinwirtung, bas Zeigen mit Fingern, bie bezaubernbe Schrift, bie Berwünschung und sündige Rebe,

bas Uebel, welches meinen Unterleib, mein Fleisch, meine Bunden behaftet,

muge (dies alles) seiner schäblichen Kräfte beraubt, moge es gleich biefer Zwiebel geschält werben!

Möge es noch an diesem Tage vom lodernden Feuer verzehrt werden! Wöge sich das böse Berhängniß verziehen, möge es wieder hell um mich werden!

II. Gleichwie diese Dattel in Stücke geschnitten ist, so wird es auch bem bosen Zauber ergeben.

Das lodernde Feuer wird fie verzehren,

fie wird nimmer wieder an ihrem gebrochenen Stiel hangen,

fie wird bei ben festlichen Gelagen eines Königs, eines Gottes wohl nimmer aufgetragen werben.

Der Mensch, der den bosen Bauber [verhängt hat], besgleichen sein Beib.

bie gewaltsame Ginwirfung, bas Zeigen mit Fingern, die bezausbernbe Schrift, die Berwünschung und fündige Rebe,

das Uebel, welches meinen-Unterleib, mein Fleisch, meine Bunden behaftet,

möge (biefes alles) in Stüde geschnitten werben, wie biese Dattel; Wöge es noch an biesem Tage vom lodernden Feuer verzehrt werden!

Möge sich das bose Verhängniß verziehen, möge es wieder hell um mich werden!

III. Gleichwie dieser Knoten gelöst ist, so wird es auch dem bösen Zauber ergehen.

Das lodernde Feuer wird ihn verzehren,

feine Faben werben nimmer wieber jum Stamme gelangen, ber fie erzeugte,

er wird nimmer bie Erfüllung eines Belübbes berbeiführen.

Der Mensch, ber ben bojen Zauber [verhangt hat], besgleichen fein Weib,

<sup>1)</sup> Noch unverständlich.

bie gewaltsame Einwirkung, das Zeigen mit Fingern, die bezausbernde Schrift, die Berwünschung und sündige Rebe,

das Uebel, welches meinen Unterleib, mein Fleisch, meine Bunden behaftet.

möge (bies alles) gelöft werben, wie biefer Knoten!

Möge es noch an diesem Tage vom lodernden Feuer verzehrt werden! Wöge sich das böse Verhängniß verziehen, möge es wieder hell um mich werden!

IV. Gleichwie diese Wolle zerset ist, so wird es auch dem bosen Zauber eraeben.

Das lobernde Feuer wird fie verzehren,

sie wird nimmer wieder auf (den Rüden) des Schaafes gelangen, sie wird nimmer prunken an den Gewändern eines Königs oder Gottes.

Der Mensch, ber ben bosen Zauber [verhängt hat], besgleichen sein Weib,

bie gewaltsame Einwirkung, bas Zeigen mit Fingern, bie bezausbernde Schrift, bie Berwünschung und sündige Rebe,

das Uebel, welches meinen Unterleib, mein Fleisch, meine Bunden behaftet.

möge (bies alles) zerfest werben, wie biefe Bolle!

Möge es noch an diesem Tage vom lodernden Feuer verzehrt werden!

Möge sich das bose Berhängniß verziehen, möge es wieder hell um mich werden!

V. Gleichwie dieses Fähnlein zerrissen ist, so wird ce auch dem bösen Rauber ergeben.

Das lobernde Feuer wird es verzehren,

es wird nimmer wieder an die Spipe seines Schaftes gelangen,

ce wird nimmer die Erfüllung eines Gelübdes herbeiführen.

Der Mensch, ber ben bosen Zauber [verhängt hat], besgleichen sein Beib.

bie gewaltsame Ginwirkung, bas Beigen mit Fingern, die bezausbernbe Schrift, die Berwünschung und fündige Rede,

das Uebel, welches meinen Unterleib, mein Fleisch, meine Bunden behaftet,

möge (dies alles) zerriffen werden, wie diefes Fähnlein!

Möge es noch an biesem Tage vom lodernden Feuer verzehrt werben!

Möge sich das böse Berhängnis verziehen, möge es wieder hell um mich werden!

VI. Gleichwic dieses gewalkte Tuch zerfett ist, so wird es auch dem bosen Zauber ergehen.

Das lodernde Feuer wird es verzehren,

ber Balter wird es nimmermehr färben und zu einem Befleibungsftude (verwenden),

es wird nimmermehr zum Gewande eines Königs, eines Gottes gewählt werden.

Der Menfch, ber ben bofen Zauber [verhängt hat], besgleichen sein Beib,

bie gewaltsame Einwirtung, bas Zeigen mit Fingern, bie bezausbernde Schrift, die Berwiinschung und sündige Rebe,

das Uebel, welches meinen Unterleib, mein Fleisch, meine Bunden behaftet.

möge (bies alles) zerfett werben, wie biefes gewaltte Tuch!

Möge es noch an diesem Tage vom lodernden Feuer verzehrt werden!

Möge sich das bose Verhängniß verziehen, möge es wieder hell um mich werden!

Das Entfeten, welches bie Berwünschungssprüche einflößten, bie Furcht, bie man allgemein vor den Folgen ihrer Birtungsfraft hegte, kann allerdings nicht befremben, wenn man ihren Wortlaut in Betracht gieht und erwägt, daß fie alle Götter bes himmels und der bolle herbeiriefen, um bas ungludfelige Opfer mit allem erbenklichen Ungemach zu überhäufen. Als Beifpiel hiezu führe ich nachstehende Verwünschungen an, die auf bem allbekannten Michaux'schen Riefel ber Barifer National=Biblio= thek verzeichnet sind. Es ist dies ein aus der Umgegend von Baadad herrührender ovaler, etwa funfzig Centimeter hoher Roll= fiesel aus schwarzem Basalt, bessen Oberfläche zum Theil mit Sinnbilbern, im Uebrigen aber mit einer langen affprischen Inschrift bebeckt ist '); lettere bilbet die Ausstattungsurkunde einer Braut, welche näher beschriebene Grundstücke, benen ber Riesel als Grenzstein biente, zur Mitgift erhält. Ginen Anhang zu biefer authentischen Abschrift der Urkunde bilden endlich folgende Berwünschungen, welche gegen Jeben gerichtet sind, der es mög= licherweise wagen wurde, ben Grengstein zu verrucken ober gar ben friedlichen Besit ber bräutlichen Aussteuer zu ftoren.



<sup>1)</sup> W. A. I., I, 70. — Im brittschen Museum befinden sich zwei alsnliche Steine; die Juschriften berselben, welche entsprechende Berwünschungen
enthalten, lesen wir im britten Bande der W. A. I., S. 41—44. Die letzt
und beste Uebersetzung derselben lieferte Oppert in den Documents juridiques de l'Assyrie et de la Chaldée, welche er zusammen mit Ménant erst
türzlich veröfsentlichte.

- Diesen Meuschen, daß ihn Unu, Bel, Ea und die oberste Herrin (Belit), die großen Götter, mit Schmach bededen, daß sie seinen Namen vernichten und seine Familie außrotten mögen!
- Daß Marubut, ber gewaltige Herr ber unenblichen Ewigkeit, ihn in unauflösliche Banden schlage!
- Daß Samas, der mächtige Schiedsrichter des himmels und ber Erde ihn verdamme, daß er ihn auf frischer That ertappe!
- Daß Sin Nannar (ber Erleuchtenbe), ber die glänzenden himmel bewohnt, ihn mit Ausjas bedecke wie mit einem Kleide; daß er ihn zu Boden werfe wie ein Büffel in der Nachbarschaft seines Ortes!
- Daß Istar, die Königin des himmels und der Erde, ihn ergreife und zum Berderben schleife vor den Gott und König!
- Daß Abar, der Sohn des Feuerhimmels, der Sprosse des Bel, der Gewaltige, sein Besitzthum mitsammt seinen Grenzen und Grenzeichen verschwinden mache!
- Daß Gula, die große Herrin, die Gattin der Mittagssonne (Abar), ein unheilbares Gift in seinen Körper träusele und daß er statt Basser Blut und Eiter harne!
- Daß Bin, ber Befehlshaber bes himmels und ber Erbe, Anu's Sohn, ber heros, fein Felb überschwemme!
- Daß Gerath feinen Erftgeborenen vernichte, bag er fein Fleifch foltere, bag er feine Füge mit Retten belafte!
- Daß Nebo, der oberste Diener, ihn mit Ungemach und Unglück peinige, daß er nimmer Ruhe sinde vor dem zornigen Blicke dieses Gottes!
- Daß enblich alle großen Götter, die an dieser Stelle genannt sind, ihn zu seinem Berderben verfluchen mögen, mit einem ewigen Fluche, und daß sie sein Geschlecht zerstreuen mögen bis an's Ende ber Tage!

Es leuchtet ein, daß nur Éa durch unmittelbares Einschreiten von der Last solcher Berwünschungen wieder befreien konnte.

# Capitel II.

# Die ägyptische Magie, im Bergleich zur caldäischen.

I.

Die gesammte Magie beruht auf einem System religiöser Glaubensmeinungen, auf einer bestimmten Borstellung von der übernatürlichen Welt, deren Ahnung dem Menschen angeboren und die er, selbst im Zustande völliger Barbarei, gewissermaaßen zu erfassen und in ihren geheimnisvollen Tiesen zu ergründen sucht. Betrachten wir die Ideen, welche den Aberglauben der Magie erzeugt haben, die religiösen Anschauungen, deren Entstellung und Berirrung dieser Aberglaube ist, so müssen wir drei Arten des letzteren unterscheiden, denen die Verschiedenheit des Urssprungs auch verschiedene Richtungen und äußere Merkmale gab.

Die erste und älteste Art der Magie ist aufs engste mit der Verehrung der Naturgewalten verknüpft. "Die Religion des wilden oder noch in hohem Grade uncivilisirten Menschen," sagt Maury"), "ist ein abergläubischer Naturdienst, ein zussammenhangloser Fetischismus, in welchem alle Erscheinungen der Natur, alle Wesen der Schöpfung zu Gegenständen der Ansbetung werden. Der Mensch denkt sich überall persönliche Wesen nach seinem Sbenbilde, die er bald mit den Gegenständen selber vermengt, bald von ihnen absondert. Solcher Art ist die Resligion aller schwarzen Bölker, der altaischen Stämme, der

<sup>1)</sup> La Magie et l'Astrologie dans l'antiquité et au moyen âge, S. 7 ff.

malaischen Bölkerschaften und ber Ueberreste ber ursprünglichen Bevölkerungen Sindostans, ber Rothhäute Umerikas und ber Infulaner Bolynefiens: fo war anfänglich auch bie ber Arier. Mongolen, Chinesen, Relten, Germanen und Slaven." In einem folden Spftem bilbet bie Magie ben wesentlichsten Theil bes Cultus, mit bem fie verschmilgt. "Die Aufgabe ber Magie bestand Anfangs vornehmlich in ber Beschwörung ber Beifter, von benen bie wilben Bölkerschaften bei weitem mehr Unheil erwarteten als Wohlthaten erhofften. . . . . . Da der Cultus bei diesen Bölkern faft ausschließlich auf Beschwörung von Beiftern und Berehrung von Amuleten beschränkt war, fo hatten ihre Briefter, gleich Rauberern, nur ben Beruf, fich mit ben fo gefürchteten Damonen in Berbindung ju feten. Mit anderen Worten, der Gottesbienft bestand fast lediglich in ber Ausübung magischer Runfte, mas übrigens auch heute noch beim Briefterftande vieler barbarischen Bölkerschaften und wilden Stämme der Fall ift . . . . . Magier finden sich überhaupt in allen Ländern, wo der Retischismus noch die Stelle der Religion vertritt; folche Briefter find zu gleicher Reit Bahrsager, Bropheten, Exorcisten, Thaumaturgen, Aerzte, Fabrifanten von Götterbildern und Amuleten. Sie prebigen weber Moral noch gute Werke; fie kennen keinen regelmäßigen Gottesbienft, keine Amtsverrichtungen in einem Tempel ober an einem Altar. Man ruft fie nur im Falle ber Noth; aber fie üben gleichwohl eine große Berrschaft über die Bevölkerungen aus, bei benen fie die Stelle geheiligter Gottesbiener einnehmen."

Wie zu Anfang und im Zustande völliger Barbarei die Magic und der Cultus zusammenfielen, so gab es auch keinen Unterschied zwischen wohlthätiger und verderblicher Magic, zwischen guten und bösen Geistern. Der Priester vereinigte beiderlei Eigenschaften in sich; je nach den Launen seines Willens, je nachdem er Jemandes Freund oder Feind war, gebrauchte er seine geheimnißvolle Macht zum Nupen oder Schaden der Anderen. Mit dem Cintritte geordneterer socialer Zustände, mit der fortgeschrittenen Entwickelung der sittlichen Begriffe, tauchte aber in diesem rohen und frühesten Naturdienst die Vorstellung eines Dualismus auf, welcher balb mehr bald weniger Einfluß

Penormant, bie Dagie.

Digitized by Google

erlangte und, wie bei den Berfern, fogar ben Grund zu einer äußerft erhabenen und vollkommen spiritualistischen Religion zu Gine Belt bes Lichtes und eine Belt ber legen vermochte. Finfterniß, physisches, wenn auch noch nicht sittliches Gute und Bose werden als Gegenfage erkannt und unterschieden. Und die Folge hiervon war, daß man die über das ganze Weltall verbreiteten Beifter in zwei verschiedene Claffen schied; die einen stellte man sich als ihrem Wesen und ihrer Natur nach aut, die anderen also bose vor. Alles Beglückende wurde der Macht der Ersteren, alles Ungemach den Letteren zugeschrieben. Briefter war auch jett noch Zauberer, aber er bediente sich seiner Macht nur zu wohlthätigen Zweden; mit ben bofen Geiftern hatte er nichts zu schaffen, außer wenn er sie bekampfen und bannen follte; feine beschwörenden Sandlungen und Formeln erwirkten zugleich ben Beiftand und ben Schut ber guten Beifter. Er wurde nicht mehr mit dem Schwarzfünstler verwechselt, der mit den bofen Beiftern und Damonen verkehrt, an ihren ichablichen Sandlungen theilnimmt und fie zur Ausführung feiner Befchle zwingt. Die Thaten bes Letteren werden als gottlos verdammt und verflucht, mahrend man nur mit Ehrfurcht auf bie Macht bes wohlthätigen Zauberers, bes wunderthätigen Priefters blidte und ihn felber für göttlich und beilig erachtete.

Wir erkennen hierin allerdings eine zweite Phase der ältesten Magie, die sich auf den Glauben an die Naturgeister gründete. Aber ungeachtet dieser wichtigen Läuterung blied das System im Wesentlichen dasselbe, da der eingeführte Dualismus mehr ein scheinbarer als ein thatsächlicher war. Und in der That, die Magie, die auf dem rohen Naturdienst bardarischer Zeiten beruht, verschwindet nicht immer mit der bloßen Annahme einer edleren und durchgeistigteren Religion, welche eine höhere Vorstellung von der Gottheit hat, deren Einheit sie ahnt und zum Principe erhebt. Sie wird von der neuen Religion genehmigt und geduldet, desgleichen ihr Fortbestehen anerkannt, wiewohl sie von dem öffentlichen Gottesdienste ausgeschlossen bleibt. Die Zauberpriester bestehen ebenfalls fort; aber sie bilden eine untergeordnete Classe des Priesterstandes. Die Naturgeister, vormals

die einzigen Objecte des Cultus, werden nicht zu den obersten Stusen des Pantheon zugelassen, es sei denn, daß man freiwillig oder gezwungen einige der hervorragendsten unter ihnen mit einzelnen Göttern der herrschenden Religion identificirt; man weist ihnen unter den dii minores, den untergeordneten Personissicationen, welche der öffentliche Gottesdienst nicht weiter derücksichtigt, eine Stelle an. Und auf diese Weise wird der Gesbrauch der alten Zaubersprüche, welche anscheinend die Hauptsgötter außer Acht lassen, gutgeheißen und, da sie das Gepräge des früheren Religionsschsstems, das sie erzeugte, noch unverletzt an sich tragen, auch die Götters und Geisterhierarchie desselben unter der äußeren, ganz verschiedenen Schicht der herrschenden Religion beibehalten: diese Thatsache werden wir in Chaldäa auss ersichtlichste nachweisen.

Bollkommen abweichend ift in ihrem Principe und daher auch, ungeachtet ber gleichen Ansprüche, in der Beschaffenheit ihrer Beschwörungen und Gebräuche die theurgische Magie. Sie ift eine abergläubische Verirrung einer philosophischen Religion, welche aus der Ginheit eines unendlichen und univerfalen, aber unbestimmt gefaßten Gottes, mittelft eines gelehrten Emanationessisstems eine ganze Hierarchie von übernaturlichen Gewalten hervorgehen läßt, die sich allmälich der Wirklichkeit nähern und zugleich, wenn auch in verschiedenem Maaße, an ben göttlichen Bollkommenheiten und menschlichen Schwächen Theil nehmen. In einem folchen Spftem wird es bem Menschen burch reinigende Gebräuche und vornehmlich durch den Befit der Wiffenschaft möglich, sich zur Gottheit emporzuschwingen; er nähert sich ihr in beständigem Fortschritt, wird ihr ähnlich und beherrscht somit die ihr entströmenden niederen Gewalten, welche feinen Befehlen gehorchen muffen. Und die Rauberei wird von Neuem ein wichtiger Theil des Cultus; fie bildet den heiligen und erlaubten Berkehr zwischen bem Menschen und den Göttern, ein Berkehr, ben die heiligen Bräuche vermitteln. Diese Urt der Magie ist wesentlich ein göttliches Werk, wie auch der ihr von den Neuplatonikern gegebene Name "Theurgie" ganz richtig besagt. Ihr Einfluß ift nur ein heilsamer; ber Migbrauch aber,

ben böse Menschen, sei es zur Befriedigung strafbarer Lüste, sei es zur Schädigung Anderer von der Gewalt machen, die ihnen die göttliche Wissenschaft über die Geister und unteren Götter verleiht, ist nur ein fluchwürdiger Frevel, dessen Folgen allein durch bestimmte Anrufungen der göttlichen Gewalt gehindert oder entkräftet zu werden vermögen.

Bollkommen ausgebildet findet sich bas theurgische System nur bei ben Neuplatonifern ber alexandrinischen Schule, besonbers ber letten Beriode. Denn wenn die Reigung zu bamonologischen Gebräuchen auch schon bei Borphprius hervortritt, jo feiert fie boch erft mit Broclus ihren entscheibenben Sieg. Von diesem Zeitpuncte an besteht ber Cultus der Neuplatoniker in Suldigungen und Danksagungen, bie ben guten Geistern gezollt werben, in Beschwörungen, Expreismen, Reinigungen, Die gegen die bosen Damonen gerichtet sind. Mit anderen Worten, aus der Religion wird eine reine Theurgie, in welche alle alten magischen Gebräuche ber verschiedenen Bolfer bes Alterthums, wie die ber Chalbäer 1) und Aegypter, Aufnahme finden. Obgleich bie Magie bes alten Aegypten nicht ben nämlichen Grab fpftematischer Entwidelung erreichte, noch an bie Stelle eines anderen Cultus trat, indem fie ber Staatsreligion ftets untergeordnet blieb und ihre Gebräuche nicht ausbrücklich anerkannt wurden, so war sie doch ihrem Ursprunge und ihren Lehren nach völlig theurgisch, und ce läßt fich feinesweges verkennen, daß fie that= fächlich viel zur Entstehung ber schwärmerischen Bebanken und Beftrebungen ber letten Neuplatoniker beitrug.

Die dritte Art der Magie ift, wie sie selber einräumt, rein diabolischer Natur. Die Gebräuche, welche sich auf die Verehrung der alten und nunmehr seit dem siegreichen Durchbruche der neuen, jede Gemeinschaft mit dem früheren Cultus abweisenden Religion als Dämonen betrachteten Götter beziehen, werden von ihr zum Theil und im Vertrauen auf ihre noch nicht gänzlich erloschene Macht fortgesett und in finstere Künste verwandelt. Der Zauberer hält sich in diesem Falle keineswegs für einen

<sup>1)</sup> Marin., Vit. Procl., 32.

gottbegeisterten Menschen und räumt, wenn er nur für seine Zauberkünste entsprechend belohnt wird, vollsommen ein, das Werkzeug böser, höllischer Mächte zu sein. Er selbst sicht in den alten, durch seine Zaubereien eitirten Göttern nur Teusel; allein darum verliert er nichts von dem Vertrauen auf ihren Schutz; er verbündet sich mit ihnen und lebt in der Einbildung, daß er in ihrer Gemeinschaft verkehre. Die mittelalterliche Magie hat zum größeren Theil denselben Charakter, indem sie die abers gläubischen Volksbräuche des Heidenthums als mysteriöse, dias bolische Zaubereien sortpslanzt. Sebenso verhält es sich auch mit der Magie der meisten mohammedanischen Länder. In Cehlon sind seit der gänzlichen Bekehrung der Insel zum Buddhismus die alten Götter des Schivaïsmus Dämonen und ihr Cultus strafbare, nur von Magiern ausgeübte Zauberei geworden.

Auf diese lette Art der Magie werden wir übrigens in einer anderen Arbeit zurücksommen, deren Zweck es sein wird, dem nachzugehen, was sich von chaldäischen Ueberlieserungen im Glauben und in der Praxis der mittelalterlichen Zauberer ershalten hat. Da sie jedoch nicht das Gepräge der Ursprünglichseit trägt und erst viel später auftritt als die beiden anderen, so brauchen wir für jetzt nur im Vorübergehen auf sie hinzuweisen, ohne bei ihr länger zu verweilen.

## П.

Wie schon oben gesagt worden, sind für das griechische und lateinische Alterthum, sowie für die jüdische und arabische Ueberslieserung, Aegypten und Chaldäa die beiden Urquellen aller geslehrten Magie. Aber ohne die Lehren der einen oder der anderen genauer zu prüfen, unterscheidet man die ägyptische und die chaldäische lediglich als zwei in ihren Principien und Bersahsrensweisen gänzlich von einander abweichende Schulen. Es ist dies vollkommen richtig und wird auch durch das Studium der Originalurkunden beider Theile bestätigt. Die chaldäische Magie,

wie wir sie dargestellt und wie sie sich unserer Beobachtung dars bietet, ist mit all' ihren im engsten Zusammenhange stehenden Theilen gleichsam das letzte Wort und die gelehrteste Systematissirung der alten, auf den Glauben an die Naturgeister begrünsdeten Magie der frühesten Zeitalter; die ägyptische Magie ist hingegen eine Theurgie, welche aus den Lehren einer schon entswickelteren theologischen Philosophie hervorging. Die erstere bildete anfänglich den ganzen Cultus einer noch rohen Naturreligion und behielt trot des gelehrten Anstriches, den sie ihrem systesmatischen Ausdau zu geben bemüht war, deren Gepräge bei; die letztere ist die zum Aberglauben gesteigerte Verzerrung einer erhabenern und in ihren Bestrebungen lauterern Religion.

Rur besseren Beranschaulichung biefes Unterschiedes, bessen genauere Präcifirung von höchster Wichtigkeit ist, halte ich ce hier für gerathen, zunächst einen Blick auf bie ägpptische Magie zu werfen, ihre Lehren furz anzugeben und aus benfelben, zum Bergleich mit ben akkadischen, einige Beschwörungen zu citiren. Freilich wird es hierbei auch einiger weiteren Erläuterungen über die religiösen Grundideen Aegyptens, aus benen die Magie dieses Landes hervorging, bedürfen und werden wir somit zu einer Abschweifung veranlaßt fein, die mir indessen im Interesse unferer vorliegenden Untersuchung vollkommen geboten erscheint, da sie uns auch um fo leichter bie Besonderheit ber Borftellungen, auf benen die chaldäische Magie beruht, erkennen lassen wird. Ebenbiefe Borftellungen find, wie ich jest schon bemerken will, ebenso fehr von der chaldäisch-affprischen Religion der historischen Jahrhunderte, als von der Religion der Aegypter verschieden: sie gehören, mit einem Worte, einem anberen Bolksstamme an.

Die Idee der göttlichen Einheit findet sich bereits in den ältesten Documenten der ägyptischen Religion ausgesprochen. Her obot berichtet, daß die Aegypter in Theben an einen einzigen Gott ohne Ansang und Ende glaubten. Und diese Angabe des Baters der Geschichte bestätigen auch die heiligen Hieroglyphenstexte, in denen es von diesem Gotte heißt, "daß er, selber nicht gezeugt, der einzige Erzeuger im Himmel und auf Erden ist... daß er der einzige Gott ist, der in Wahrheit lebt und sich selber

crzcugt, . . . . ber von Anfang an existirt, . . . . ber alles geschaffen hat und doch selber nicht geschaffen worden ist." Aber wenn sich auch diese erhabene Erkenntniß in der esoterischen Lehre stets behauptete, so wurde sie doch bald verdunkelt und durch die Auffassung der Priester sowie durch die Unwissenheit der Menge entstellt. Die Vorstellung von Gott vermengte sich mit den Offensbarungen seiner Macht, seine Attribute und Eigenschaften wurden in einer Menge secundärer Kräfte personissiert, die in hierarchischer Abstusung dei der Welterschaffung und der Forterhaltung der Schöpfung mitwirken. Und so entstand der Polytheismus, der in seinen mannigsaltigen und seltsamen Symbolen schließlich die ganze Natur umfaßte.

Den Geift der Aegypter beschäftigte vornehmlich der Gebante an bas Loos, welches im jenseitigen Leben bes Menschen wartet. In unzähligen Naturerscheinungen glaubten fie Bilber und Symbole des zukunftigen Lebens zu gewahren, aber mehr als alles Andere schien ihnen biefes ber tägliche Umlauf ber Sonne gu verfünden. Es fam ihnen vor, als ob biefes Geftirn in seinem Laufe die der menschlichen Seele bevorstehenden Berwandelungen täglich versinnbilbliche. Diese Auffassung barf uns bei einem Bolte, bas die mahre Beschaffenheit ber himmelstörper nicht fannte, nicht befremden. Die Sonne ober Ra, wie die Aegypter fie nannten, weilt abwechselnd an der Stätte der Finsterniß ober des Todes und an der des Lichtes oder des Lebens. Ihre mohlthätigen Strahlen erweden und erhalten bas Leben; bie Sonne spielt alfo, bem Beltall gegenüber, die Rolle eines Erzeugers und Baters; fie erzeugt bas Leben, ift aber felbft nie erzeugt worden; durch fich felbst seiend, ift sie ihr eigener Erzeuger. Nachbem diese Symbolisirung einmal Fuß gefaßt hatte, gewann fic immer größere Ausbehnung, und die Ginbildungefraft ber Aegupter erblicte in ber Aufeinanderfolge ber Sonnenerscheinungen ein Anzeichen ber verschiedenen Phafen des menschlichen Daseins. Bon jedem Buncte im Laufe bes Sonnengestirnes galt bie Unnahme, daß er einer der verschiedenen Phasen unseres Lebens entipreche.

Ra erschien übrigens nicht nur als das himmlische Urbild

bes Menschen, ber geboren wird, lebt und ftirbt, um von Neuem zu erstehen; vielmehr murbe er wie bei ben übrigen heidnischen Bölfern bes Alterthums auch für eine Gottheit, und weil er bas glangenbite, bas größte, furgum basjenige unter ben Geftirnen ift, beffen wohlthuende Wirfung ber Schöpfung Leben fpendet, jogar für die höchste Gottheit gehalten. Allein die theologische Unschauung der Aegypter blieb hierbei nicht stehen; sie zerlegte bieje Gottheit gewissermaagen in mehrere Gottheiten. Dan faßte alle verschiedenen Stellungen und Erscheinungen bes Ra in's Huge und machte aus ihm cbenfo viele verschiebene Götter, von benen jeber seinen besonderen Ramen, seine Attribute, seinen Cultus hatte; biefen Bug hat bie ägyptische Mythologie mit fast allen anderen Mythologien gemein. Co 3. B. ift bie Sonne in ihrer nächtlichen Erifteng Tum; ftrahlt fie im Mittag, jo ift fie Ra; insofern sie Leben erwedt und erhält, ist sie Rhever. Dies waren die brei Sauptformen ber Sonnengottheit, aber man bachte fich beren noch viele andere. Da nach ber Zeiteintheilung ber Acappter bie Nacht bem Tage vorausging, so nahm man an, daß Tum vor Ra geboren und ursprünglich allein bem chaotischen Abgrund entstiegen fei. Auch vereinigte man die brei Offenbarungen ber Macht ber Sonne in eine göttliche Triak, die bas Urbild vieler anderen Triaden von Gottheiten murbe, in denen man fich die verschiedenen Beziehungen der Sonne gur Natur und ihren mannigfachen Ginfluß auf die fosmischen Erscheinungen personificirt bachte.

In diese sabäischen Grundideen schlich sich dann der Anthropomorphismus ein, dessen sich keine alte Religion zu erwehren vermochte. So dachten sich die Acyppter den Vorgang bei der Entstehung der Götter ähnlich dem bei der Erschaffung der Menschen. Sie theilten die Sottheit in ein männliches, thätiges und in ein weibliches, leidendes Princip und trugen ihre Vorstellungen von der gegenseitigen Vetheiligung, die den Seschlechtern bei dem geheimnisvollen natürlichen Acte der Fortpflanzung zusgewiesen ist, in ihre Theogonie hinein. Zu gleicher Zeit erfuhr die Gottheit, von der man eine allgemeinere und höhere Vorstellung gewann, dasselbe, was die Sonne ersahren hatte: man personisieirte

cine jede Einwirkung ober Handlung berselben zu einem besonberen Gotte, zu einer neuen göttlichen Person. Und so entstanden die Götter von mehr abstracter und philosophischer, weniger eng mit einer bestimmten Naturerscheinung verbundenen Auffassung, wie Ammon, Num oder Phtah.

Da in Acgypten der Berkehr burch die Schifffahrt auf dem Nil vermittelt murbe, fo murbe bie Sonnentrias ober auch bie Sonne ber unteren Bemisphäre, als Sinnbild bes gufünftigen Lebens, auf einer segelnden Barke befindlich bargestellt. Sonne ber Unterwelt nahm ben fpecielleren Namen bes Ofiris an; und man gab biefem bie zwölf Stunden ber Racht, in eben= jo vielen Gottheiten personificirt, ju Befährten und Beisigern, an beren Spite man horus, bie aufgehende Sonne, ftellte. Der Mythus erzählte, baß biefer Gott bie Schlange Apophis oder Upap, eine Personification ber Morgennebel, bie burch bie Strahlen bes aufgehenden Geftirnes gerftreut werben, mit feinem Burfipieß durchbohrte. Diefer Rampf bes Ofiris ober feines Sohnes Horus gegen die Finsterniß wurde sodann mit einem gang natürlichen Borgang, ber in allen Mythologien eine Rolle spielt, mit bem Rampfe bes Guten und Bojen verglichen; und ce entstand hieraus eine in Aegypten gang populare Sage, auf welche zahlreiche Denkmäler anspielen und die zum Ausgangs= punct einer langen Reihe religiöfer Borftellungen wurde. Bofe personificirte man burch einen eigenen Gott Set ober Suteth, zuweilen auch Baal genannt; Baal mar ber bochfte Gott ber afiatischen Rachbarvölker, später ber Gott ber Hirten; auch wurde er von den Gricchen mit ihrem Typhon verglichen. Unter beffen Streichen follte Ofiris erlegen fein, ber jeboch burch die Bitten und Gebete seiner Gemablin Ifis in's Leben zurudgerufen wurde und in feinem Sohne Borus einen Racher fand. Dfiris' Tod, Ifis' Schmerz, Set's endliche Ricberlage bieten ber Legende einen nie verfiegenden Stoff zu Schöpfungen, welche häufig an die Mythen und Sagen der orientalischen Religionen, namentlich an die Geschichte von Cybele und Atis, von Aphrodite und Abonis erinnern.

Nachdem ber Lauf ber Sonne für das Leben in der Unter-

welt einmal typisch geworden, war zur Ausbildung der Lehre vom jenscitigen Leben bei ben Aegyptern nichts weiter nöthig, als denfelben Symbolismus noch einmal in Anwendung zu bringen. Der Mensch steigt in bas Grab nur hinab, um wieder aus bemselben zu erstehen; nach seiner Auferweckung erhält er ein neues Leben, an der Seite oder im Schooke des leuchtenden Gestirnes. Die Scele ift unfterblich, wie Ra, und vollendet biefelbe Bilger-Daher erblickt man zuweilen auf Sargbeckeln bie Seele in Gestalt eines Sperbers mit Menschenkopf, ber bie beiben Ringe der Ewigkeit in seinen Krallen hält, und darüber als Sinnbild bes neuen, bem Berftorbenen bestimmten Lebens bie aufgehende Sonne, die in ihrem Lauf von den Göttinnen Ifis und Nephthys begleitet wird. Hieraus erklärt fich, warum die durch den Bogel bennu (Ribit), den Bhönir der Griechen, symbolifirte Sonnenperiode ein Sinnbild bes menschlichen Lebens wurde; man glaubte, daß der geheimnifvolle Bogel den Menschen auf seinem Wege in die Unterwelt begleite. Nach seiner Bilgerfahrt in die Unterwelt erwachte der Tobte wieder und die Seele durfte in den Körper zurucktehren, um ihm Beweglichkeit und Lebensfraft wieder zu verleihen, ober, wie es in der Sprache ber ägnptischen Mythologic beifit, der Berftorbene gelangte endlich zur Barke ber Sonne; er ward bort von Ra, bem Gotte in Räfergestalt, empfangen und burfte fortan in dem Glanze strahlen, welcher ihm von bemselben verliehen murbe. Die Graber sowie die Mumiensärge enthalten viele Malerien, welche die verschiebenen Episoben bieses unsichtbaren Fortbestehens barftellen. Eines ber Bilbchen bes Tobtenbuchs 1) zeigt eine Mumic, bie auf einem Todtenbett liegt, mahrend ein Sperber mit Menschenkopf auf sie zufliegt, um ihr ein mit einem Benkel versehenes Rreuz, bas Sinnbild bes Lebens, zu bringen.

Diese Lehre geht in Aegypten bis in das früheste Alterthum zurück; sie flößte nothwendiger Weise große Ehrfurcht vor den Ueberresten der Todten ein, die ja eines Tages in's Leben zu= rückgerusen werden sollten, und peranlaßte die Sitte der Gin=

<sup>1)</sup> Cap. LXXXIV.

balsamirung der Leichname. Die Acgypter waren darauf bedacht, den Körper, der ein vollkommneres Dasein genießen sollte, unsverletzt zu erhalten und vor jeder Zerstörung zu schüßen. Sie glaubten aber auch, daß die Mumien in ihren Umhüllungen nicht gänzlich des Lebens beraubt seien, ja sogar, wie das Todtenbuch und und lehrt, daß der Verstorbene noch seine Organe und Glieder gebrauchen könne; und man nahm daher, zur besseren Erhaltung dieser Lebenssähigkeit, seine Zuslucht zu mystischen Formeln, die beim Leichenbegängniß recitirt wurden, desgleichen zu bestimmten Umuleten, die man auf die Mumie selbst legte. Ueberhaupt deziehen sich die meisten Leichenceremonien, die verschiedenen Hüllen der Mumien sowie die innerhalb oder außerhalb der Särge dessindlichen Malereien sämmtlich auf die verschiedenen Phasen der Auferstehung, wie etwa das Aushören der Leichenstarre, die ersneute Thätigkeit der Organe, die Kücksehr der Seele.

Der Glaube an die Unsterblichkeit der Scele ist von jeher mit der Borftellung einer zufünftigen Bergeltung der menfchlichen Handlungen verbunden gewesen; dies ist besonders in Acappten mahrzunchmen. Obaleich alle Tobten in die Unterwelt, den Rer=neter, hinabstiegen, waren fie doch nicht fämmtlich einer Auferstehung gewiß. Um ihrer theilhaftig zu werben, durfte man keine schwere Sünde, weder in Werken noch Worten begangen haben. Der Tobte murde von Ofiris und seinen zweiundvierzig Beisitzern gerichtet; sein Berg lag auf ber einen Schale ber Bage, welche von Borus und Anubis gehalten wurde; auf ber anderen zeigen Darftellungen ber Seelenwägung das Bild der Gerechtigkeit; der Gott Thoth verzeichnet das Ergebniß der Bägung. Bon dem in der "Halle der zwiefachen Gerechtigkeit" gefällten Richterspruch bing bas unwiderrufliche Schickfal ber Seele ab. War ber Verstorbene unverzeihlicher Bergeben überführt, so murde er die Beute eines unterirdischen Ungeheuers mit Nilpferdfopf; er murbe von Borus ober 3mu, einer ber Erscheinungsformen Set's, auf bem nemma ober unterirbischen Schaffot enthauptet. In der Vernichtung feines Da= feins also erblidten bie Aegypter bie bem Bofen bestimmte Strafe. Der Gerechte hingegen ward von seinen verzeihlichen Sünden in einem von vier Genien mit Affengesichtern gehüteten Feuer gereinigt und bann in ben pleroma ober bie Seligfeit geführt, wo er von Dfiris, dem Guten zar' & Sorne (Unnefer), beffen Benoffe er geworden war, mit foftlichen Berichten gespeift wurde. Indeß gelangte auch ber Berechte, weil er als Mensch nothwenbiger Beise gesündigt haben mußte, nicht ohne viele Brüfungen bestanden zu haben, zur Seligkeit. Schon wenn der Todte in ben Rereneter hinabstieg, hatte er funfzehn Säulenhallen, welche mit Schwertern bewaffnete Genien bewachten, zu burchschreiten; nur wenn er gute Werke und Renntnig ber göttlichen Dinge, d. h. seine Eingeweihtheit in biefelben nachweisen konnte, wurde er hindurchgelaffen; ferner mußte er fich schweren Bußübungen unterziehen, welche ben Gegenftand eines beträchtlichen Theils des Tobten buchs bilben. Er hatte schreckliche Rämpfe mit Ungeheuern zu bestehen, mit phantaftischen Thieren, die Thohon's Bofes brutende Macht reigte, und er konnte über dieselben nur baburch ben Sieg erringen, bag er fich mit beschwörenben Formeln und Erorcismen, welche in elf Capiteln bes Tobtenbuchs näher bezeichnet find, verfah. Ru anderen fonderbaren Mitteln, die der Berftorbene gur Beschwörung dieser diabolischen Gespenster anwandte, gehörte auch, daß er jedes cinzelne feiner Blieber benen eines Gottes ähnlich machte und so gewissermaaßen sein ganges Wesen zu einer Gottheit erhob 1). Der Bose bagegen hatte noch vor seiner Bernichtung ungahlige Qualen zu erleiben; und er kehrte als bofer Beift, in Geftalt cines unreinen Thieres auf die Erbe gurud, um die Menfchen ju peinigen und in's Berberben ju führen.

Die Sonne, in ihrer Personification als Ofiris, veranslaßte also die ganze ägyptische Seelenwanderung. Der Gott, der das Leben erweckt und erhält, hatte sich in den belohnenden und erlösenden Gott verwandelt. Man betrachtete Osiris sogar als Begleiter des Todten auf seiner unterirdischen Wansderung, als denjenigen, der den Menschen bei seiner Hinabsahrt in den Kersneter empfing und zum ewigen Lichte geseitete.

<sup>1)</sup> Todtenbuch, Cap. XLII.

Da er ber erste unter ben Tobten gewesen, ber wieber aufserstanden, so war auch er es, ber wiederum die Gerechten ersweckte, nachdem er ihnen zur siegreichen Ueberwindung der vorsbehaltenen Prüfungen verholsen. Zuletzt wurde der Todte mit Osiris vollständig eins, er verschmolz so zu sagen dergestalt mit dessen, daß er alle Persönlichseit einbüßte; seine Prüfungen verwandelten sich in Prüfungen des Gottes selber; daher auch jeder Verstorbene vom ersten Augenblicke seines Hinsschaft an "der Osiris" genannt wurde.

#### III.

Die ägyptische Magie steht in unmittelbarem Busammenhange mit ber Lehre vom Ende ber Dinge und ber Entwickelung ber Dfiris = Mythe, welche baraus hervorging. Banderung im jenseitigen Leben, wo fic diefelben Brüfungen zu bestehen, dieselben Keinde zu bekämpfen und zu überwinden hat wie einst Dfiris, tommen ber Seele bes Berftorbenen außer ihrer Reinheit und Unschuld, welche ihr zulett einen gunftigen Richterspruch erwirken, nur die heiligen Gebräuche, welche an ihrem Grabe beobachtet werben, sowie die liturgischen Gebete, welche man für sie spricht, zu Statten. Ueberhaupt ist die Macht, welche diesen Bebeten zugeschrieben wird, eine grenzen= Sie erwerben ber abgeschiebenen Seele nicht allein bie Bunft bes Dfiris und ber mit ibm verbundeten Götter, fonbern haben auch die Wirkung, ihr unmittelbar die Verdienste der Thaten und Leiden des Todten-Gottes zuzuwenden und alle jene Gigenschaften und Gigenheiten zu verschaffen, welche mit ber Bezeichnug "ber Dfiris" verknüpft find. Das Tobtenbuch enthält in mehreren seiner Capitel solche Formeln, welche auf bie unmittelbare Wirksamkeit biefer Gebete mahrend ber Banberung burch's jenfeitige Leben hinweifen, besgleichen auch nähere Borschriften über ihren talismanischen Gebrauch, welche ihnen an sich schon ben Charafter wirklicher magischer Beschwörungen

verleihen. Dahin gehört z. B. die Schlußformel jenes Capitels, welches man auf allen Scarabäen von hartem Stein, die man auf die Brust der Mumien zu legen pflegte, eingrub 1):

"Gesprochen über dem Scarabkus von hartem Stein, der mit Gold betleidet sein und an der Stelle des Herzens der Person liegen soll. Mache daraus einen mit Del gesalbten Talisman und sprich darüber die Zauberworte: Mein Herz ist von meiner Mutter, mein Herz ist in meinen Berwandlungen."

Am Ende eines anderen Capitels, eines der bunkelften und mystischsten des Tobtenbuchs, lesen wir 2):

"Wenn er (der Todte) diejes Capitel kennt, wird er im Lande Rer= neter für mahrhaft erklärt werden; er wird alles thun, mas Lebende thun. Denn von einem großen Gotte ift es verfaßt worden. Dieses Capitel, in blauer Schrift auf einem Bürfel aus Blutftein verzeichnet, ift unter ben Fugen biefes Gottes in Sejennu (Bermopolis) gefunden worden; es ift gur Reit bes Ronigs Mentera, des Bahrhaften, vom Konigsfohn Sarduduf gefunden worden, da er umberreiste, um die Tempelrechnungen zu prüfen. Es enthielt einen Symnus, der ihn in Entzuden verfette; er trug ben Stein in ben fonig= lichen Bagen, sobald er wahrgenommen, was auf ihm geschrieben stand. Es ist dies ein großes Dhifterium. Benn man dieses reine und beilige Capitel recitirt, so sieht und hört man nichts Anderes. Nähere bich nicht mehr den Frauen; iß weder Fleisch noch Fisch. Berfertige einen aus Stein gemeißelten, mit Gold befleibeten Scarabnus und lege ihn an die Stelle des Herzens ber Berson; und haft du dann endlich einen mit Del gesalbten Talisman baraus gemacht, fo fprich darüber die Zauberworte: Mein Berg ift von meiner Mutter, u. f. w."

Aus diesen Beispielen, benen wir übrigens noch viele andere entsprechende beifügen könnten, erhellt vollkommen, daß mehrere der wichtigsten Capitel des Todtenbuches, sobald sie auf Gegenständen, die man mit der Mumie beisetze, verzeichnet waren, dieselben in Talismane verwandelten und somit auch den Berstorbenen mit einer Kraft ausstatteten, die ihn befähigte, alle Angriffe und Gesahren zu überwinden, die seiner noch vor der Wiederauserstehung im Jenseits harrten. Andere Capitel sind dagegen für die Sinweihung gewisser Symbole bestimmt, die man der Numie um den Hals hing; die Substanzen derselben werden

<sup>1,</sup> Cap. XXX.

<sup>2)</sup> Cap. LXIV.

liturgisch vorgeschrieben, desgleichen auch in besonderen Clauseln die Art der Ansertigung dieser Schutzamulete sowie ihre Wirkung auf's genaueste nachgewiesen 1). Endlich finden sich noch solche Capitel vor, die den ausgeprägtesten Charakter magischer Besichwörungen an sich tragen; sie waren dazu bestimmt, alle jene Ungeheuer, in denen sich die Macht Set's offenbart, zu bannen und die Scelen der Verstorbenen, welche von diesen Plagegeistern heimgesucht und gepeinigt wurden, zu schützen und sicher zu stellen.

In der That besteht kein wesentlicher Unterschied zwischen diesen Capiteln bes großen hermetischen Buches über bas Loos ber Menschen im Jenseits, zwischen diesem Buche, bem ein gött= licher Urfprung zugeschrieben murbe, und gemiffen Bauberfprüchen auf Baphrusblättern, die fich zuweilen an ben Mumien vor= finden und jedenfalls in der Absicht, sie in Talismanc zu ver= wandeln, an benselben befestigt wurden. Die Texte dieser Sprüche sind alle gleicher Art; aber nur ein Theil von ihnen ift in die große Sammlung ber göttlichen Schriften und amtlichen Tobtenliturgie aufgenommen worden, mahrend ber andere, vielleicht weil er später verfaßt murbe, keinen Blat in berfelben gefunden hat. Uebrigens ift wohl zu beachten, daß die in das Todtenbuch aufgenommenen Beschwörungs- und Zaubersprüche fich allein auf den Schut bes Berftorbenen mahrend feiner unterirdischen Wanderung bezogen, bagegen die anderen, benen nicht die gleiche Ehre zu Theil wurde, die in der Todtengruft beige= jeste Mumic felbst, beren Erhaltung für bas Schickfal ber Seele von so hoher Bedeutung war, gegen bosartige Thiere und andere Möglichkeiten ber Zerstörung zu schützen bestimmt waren. follten ferner verhüten, daß der Beift eines Berdammten in den leblosen Körper eindringe, ihn beseele und als Bampyr wieder Nach der Vorstellung der Acgypter waren auferstehen lasse. nämlich die Beifter der Beseffenen sowie die Bespenfter, welche bie Menschen erschrecken ober qualen, alles Scelen von Berdammten, die noch vor ihrer Auflösung und Bernichtung burch ben "zweiten Tod" auf die Erbe zurückfehrten.

<sup>1)</sup> Cap. CLVI-CLXI.

Ein Spruch biefer Art lautet nach Chabas' Ueberfetjung folgendermaagen:

"O Schaaf, eines Schaases Kind! Lamm, eines Schaases Kind, das die Milch des Schaases, seiner Mutter, saugt; leide nicht, daß der Berstorbene von einer männlichen oder weiblichen Schlange, von einem Scorpion, von einem Reptil gedissen werde; leide nicht, daß Gift seine Glieder beschleiche. Kein Todter, keine Todte dringe in ihn ein! Reines Geistes Schatten suche ihn auf! Der Schlange Am=kahu=ef Maul habe keine Macht über ihn! Denn er, er ist das Schaas!

"O der du eindringst, dringe in kein Glied des Berstorbenen ein! O der du ausstreckste, strecke ihn nicht mit dir aus! O der du verslichste, verslechte dich nicht mit ihm!

"Leibe nicht, daß ihn berühre der Einfluß einer männlichen oder weiblichen Schlange, eines Scorpions, eines Reptils, eines Todten, einer Todten. O der du eindringst, dringe nicht in ihn ein! O der du athmest, hauche ihm nicht ein, was im Finstern haust. Dein Schatten besuche ihn nicht, wenn die Sonne sich neigt und wenn sie noch nicht ausgegangen ist."

"Ich habe die Worte über die heiligen Kräuter, die ich in alle Winkel bes Hauses legte, gesprochen; dann habe ich am Abend und bei Sonnenause gang das ganze Haus mit den heiligen Kräutern und der Flüssigkeit haq bes sprengt. Der da ausstreckt, wird selber ausgestreckt bleiben."

In den Beschwörungen des Tobtenbuchs, sowie in den übrigen Zaubersprüchen, die den Todten beschüten sollten, wird Die Rede zumeift bem Berftorbenen felber in ben Mund gelegt: cinc Erscheinung, die sich wohl hauptsächlich aus ber schon erwähnten Anschauung erklärt, daß der Todte, zur Abwehr aller ihm brohenden Angriffe bes bosen Princips, vornehmlich barauf bedacht fein mußte, seine eigene Substanz zu einer göttlichen zu machen, seine ganze Berson, oder auch nur einen Theil derfelben, ben himmlischen Göttern zu affimiliren, um bemgemäß verkunden zu können, bag er felber ber eine ober andere biefer Götter fei. Die Anschauung, daß der Mensch burch seine Kenntnig der gött= lichen Dinge fich bis zu ben Göttern emporzuschwingen und in Folge biefer Unnaberung fogar feine eigene Subftang mit ber göttlichen zu identificiren vermöge, war bei ben alten Meghptern, wie ungahlige Stellen ihrer religiöfen Urfunden bezeugen, geradezu ein förmlicher Glaubenssatz. Die geheimnifvollen Worte und Formeln, welche diefe Identificirung und Berschmelzung bewirkten, hatte Toth, ber Gott ber Intelligenz, geoffenbart; boch waren sie der Kenntniß des gemeinen Volkes entzogen und daher nur ein Besithum der Eingeweihten. Sprach man diese Formeln im Namen des Todten über dessen Mumie und legte sie dann schriftlich neben dieselbe in den Sarg, so genügte dies vollkommen, um die Wohlthaten ihrer Wirkungskraft inmitten der Gesahren der Unterwelt dem Berstorbenen zuzuwenden.

Beil man nun aber biefen Formeln und beiligen Borten eine solche Macht im jenseitigen Leben zusprach, so war man auch genöthigt, ihnen für bas irdische Leben eine entsprechende Macht einzuräumen. Denn bas Leben nach bem Tobe galt ja nur für eine Fortsetzung bes irdischen Daseins, für eine Uebergangsperiode zu neuem Leben und Fortbestehen; und so wurde die Vorstellung, die man vom jenseitigen Leben hegte, auch auf das Erbenleben ausgedehnt. Man betrachtete ben nächtlichen Lauf der Sonne in der unteren Hemisphäre als das Urbild des ersteren. ben Tageslauf besselben Geftirnes als bas Urbild bes letteren. Auch wurden für das diesseitige und jenseitige Leben gleiche Brüfungen und Gefahren angenommen, welche man auf ein und biesclbe feindliche Macht bezog, burch ben nämlichen Symbolismus erklärte und mit Anwendung berfelben magischen Mittel bekampfte. Set wurde die Personification alles Schädlichen in ber Natur; er war der Gott der Umwälzung und Unordnung, des Kampfes und der Gewaltthat; seinen Befehlen gehorchte alles Zerftörende, die wilden Thiere und die giftigen Reptilien. Und man pfleate fortan, ihn und sein verderbliches Gefolge von Uebeln zu beschwören, indem man dabei an die Ereignisse bes epischen Kampfes anknüpfte, in welchem bas Princip ber Ordnung und ber Erhaltung des Lebens, in der Person des Osiris, nach vorher= gegangener Nieberlage einen entscheibenben Sieg bavongetragen hatte.

Wir entnehmen bies u. a. auch aus folgender Beschwörung gegen den Biß giftiger Schlangen; dieselbe befindet sich auf einem Paphrus des Louvre 1), den man zusammengerollt in einer Kapsel als Talisman bei sich trug:

<sup>1)</sup> Th. Devéria, Catalogue des manuscrits égyptiens du Louvre. ©. 171 ff.

Lenormant, bie Dagie.

"Sie gleicht Set, die Natter, die bösartige Schlange voll verzehrenden Gistes. Der da kommt, um das Licht zu genießen, der bleibe verborgen! Der in Theben wohnt, nähert sich dir, weiche, bleibe in deiner Behausung! Ich bin Isis, die von Schmerz gebeugte Bittwe. Du willst dich gegen Osiris erheben; er liegt in der Witte der Gewässer, wo Fische sich nähren, wo Bögel ihren Durst stillen, wo Nepe ihre Beute sangen, während Osiris im Leiden schmachtet.

"Tum, herr von heliopolis, dein herz ist zufrieden und frohlockt. Die in den Gräbern liegen, die sind voll Jubels; die in Särgen liegen, überlassen sich der Freude, wenn sie sehen, wie der Sohn des Osiris die Feinde seines Baters zu Boden streckt, wie er die glänzende Krone von seinem Bater empfängt und die Bösen trifft. Komm! erhebe dich wieder, Osiris-Sap, denn deine Frinde sind vernichtet."

Das Bestreben, sich ben Göttern zu afsimiliren, um auf biese Weise gegen alle Gefahren gesichert zu fein, tritt in allen Raubersprüchen gegen die Blagen des Lebens und die Angriffe ber zahlreichen bösartigen Thiere auf's deutlichste hervor. Daher benn auch diese Spruche keine Anrufung der göttlichen Dacht, sondern stets die Verfündigung enthalten, daß man der und ber Gott sci; findet jedoch wirklich eine Buhulfeziehung anderer Götter statt, so geschieht bies von Seiten bes Sprechenben stets nur in der bestimmten Voraussetzung oder Ueberzeugung, daß er als Genosse berselben auch ein Recht auf ihren göttlichen Beistand habe. Am schlagendsten ergiebt sich dies aus den Sprüchen des Papprus Barris, welchen Chabas 1) zum Gegenstande feiner Studien machte. Diese Urkunde stammt aus ber Zeit ber neunzehnten Dynastie; sie ist wahrscheinlich ein Bruchstück ber Sammlung magischer Texte, für beren Berfasser ber Gott Thoth galt, und burfte baber ebenfalls zu ben bermetischen Schriften zu zählen sein.

Folgende Beschwörung bes Papprus Harris war bestimmt, gegen Krotobile zu schützen:

Sei nicht gegen mich!

Ich bin Ammon. Ich bin Anhur, ber gnabige Buter.

Ich bin ber große Befehlshaber, ber Gebieter bes Schwertes.

Erhebe dich nicht wieder!

¹) Le papyrus magique Harris, Chalon sur Saône, 1860. — Traduction nouvelle du papyrus magique Harris, in ben Mélanges égyptologiques, britte Serieß, Bb. II.

Ich bin Mont. Schläfere nicht meine Bachfamteit ein! 3ch bin Set. Erhebe nicht beinen Arm wiber mich! Ich bin Subti. Rühre mich nicht an! 3d bin Schetu'). Die im Baffer find, mögen nicht beraustommen! Die berausgekommen find. follen nicht in's Baffer gurudtehren! Die barin bleiben, follen auf bem Baffer treiben, gleich Leichnamen auf ben Wellen! Ihr Rachen, er ichließe fich. wie ba geschloffen find bie fieben Siegel einer unvergänglichen Berfiegelung!

In einer anderen Beschwörung gegen verschiedene bösartige Thiere ruft der Mensch, der sich zu schützen sucht, die Hülfe eines Gottes an, jedoch unter Hinweisung auf das Accht, das ihm auf Grund der eigenen Göttlickeit oder Gottähnlickeit zusteht:

> Romme zu mir, Gebieter ber Sötter! halte ferne von mir die Löwen, die ber Erbe entsproffen, bie Protobile, bie bem Fluffe entftiegen, ben Rachen aller biffigen Reptilien, die aus ihren Schlupfwinkeln bervorgefrochen! Burud, Krotobil Mato, bu Sprosse bes Set! Schlage nicht mit beinem Schweife; fcuttele nicht beine Arme; fperre nicht auf beinen Rachen; das Wasser werde vor dir zu loderndem Feuer! Der Speer ber siebenundfiebengig Götter gebort in bein Auge; du bist gefesselt am gewaltigen Ruber bes Ra; bu bift urplöglich gefeffelt an ben vier metallenen haten, am Borbertheil des Bootes des Ra. halte ein, Krofobil Mato, bu Sproffe bes Set! Denn ich bin Ammon, der die eigene Mutter geschwängert!

Aber nicht nur dem Menschen vermögen solche Zauberworte göttliche Kraft zu verleihen; sie können, — ebenso wie sie einem leblosen Gegenstande, sobald derselbe durch Zauberspruch in einen Talisman verwandelt ist, eine unüberwindliche Kraft verleihen, —

<sup>1)</sup> Beiname bes Sorus.

auch Thiere, und zwar hauptfächlich zum Schutze des Menschen, mit solchen übernatürlichen Kräften begaben. So besitzen wir z. B. einen Spruch, dessen Anwendung genügte, um Kraft und Wachsankeit eines Hoshundes weit über das gewöhnliche Maaß hinaus zu erhöhen:

D bu, ben bie Stimme bes Suters gurudführt! Borus rief: "Es weiche bas Lanb!" Und auf diefen Ruf wichen die Thiere gurud, die ihm drohten. Mögen Ifis, meine gute Mutter, und Nephthys, meine Schwefter, für mich ihre Stimme erheben; Mögen fie ihr Wort bes Beiles erschallen laffen, zu meinem Güben, au meinem Norden. au meinem Beften, ju meinem Dften! Geichloffen bleibe bes Löwen Rachen, wie ber ber Hyane, ber Ropf aller Thiere mit langem Schweife, die sich nähren von Fleisch und tranken mit Blut, auf baß fie gebannt werben in ihren Bewegungen. auf bag bas Gebor ihnen genommen, Finfterniß ihnen bereitet, bas Licht ihnen entzogen, Blindheit in ihnen erzeugt, ihre Sehfraft getilgt werde, urplöglich während der Nacht. Erhebe bich, grimmer Sund! Komm her, auf daß ich bich heute bein Werk lehre. Du warst gebunden, bist du nicht los? Borus ift's, ber bich bein Bert lehren wird. Dein Antlit fei ber offene himmel! Dein Drohen fei wie bas bes Ufafohu! Deine Rraft tobte wie Sar=fchefi! Sie morbe wie Anata! Deine Mahne sei gleich Ruthen von Erz! Sei in dem Einen wie Horus und in dem Andern wie Set! Gehe nach Suden, nach Norden, nach Beften, nach Often; das ganze Land gehört dir: nichts hemme dich dort. Richte nicht bein Antlig gegen mich: Richte es gegen die reißenden Thiere. Beige nicht bein Antlit auf meinem Bege; zeige es auf bem des Fremblings.

Sonst werbe ich bich mit Zauber schlagen, das Gehör will ich dir rauben, in Dunkelheit will ich dich versenken, kein Licht dir spenden.
Du bist der muthige, furchtbare Hüter, Heil! sprich für das Heil!

Der Inhalt diefer Sprüche bekundet übrigens auf's ent= schiedenste Thatsachen, die sich schon bei ben griechischen Schrift= stellern erwähnt finden und die ber ägpptischen Magie einen gang besonderen Charakter verleihen. Die Aegypter besitzen nämlich feine ausgebildete Dämonenlehre. Sie kennen nur im Reiche der Seelen eine bestimmte Angahl sich befämpfender Beifter, von benen die einen Selfer und Diener bes Ofiris find, die anderen das Gefolge des Set bilben. Auf der Erbe find es einzig und allein die Blagen der Natur, die schädlichen und bösartigen Thiere. welche mit den Seelen der Verdammten, die als Bamppre auf die Erbe zurudfehren, bem Gotte bes Bosen als Werkzeuge bienen. Die magischen Raubersprüche bekämpfen baber keine eigentlichen Damonen; auch suchen die Gnade erflehenden Beschwörungen nicht etwa die Gunft und Unterstützung guter, den Göttern untergeordneter Beifter zu erlangen, sondern fie rufen den directen Beistand der Götter selber herbei.

Das Verhältniß zwischen dem Menschen und den Göttern, wie es diese Sprüche darstellen, ist ebenfalls in einer Weise aufsesaßt, welche den ägyptischen Lehren ausschließlich eigen ist. Bei den übrigen Völkern beherrscht die Zaubermacht nur die Geister zweiten Ranges und unterwirft nur die bösen Dämonen ihrem Zwange. Den letzteren tritt der Zauberer befehlend entgegen, wenn er sie vertreiben will, während der wohlthätige Magier sich nur mit Bitten und Gebeten an die Götter wendet. Ganz anders in Aegypten. Aus der dort üblichen Annahme, daß der Gebrauch gewisser Zaubersprüche den Menschen zu den Göttern erhebe und ihn mit einem jeden von ihnen zu identissieren versmöge, ging natürlicher Weise der Glaube hervor, daß diese Sprüche eine Macht in sich schlössen, welche selbst die mächtigsten Götter beherrsche; weshalb denn auch die alexandrinischen Schrift=

steller berichten '), daß die Aegypter durch ihre Beschwörungen und Zaubersormeln die Götter zu zwingen gemeint hätten, ihre Bünsche zu erfüllen und sich ihnen zu offenbaren: denn bei seinem wahren Namen gerusen, hätte kein Gott vermocht, der Macht der Beschwörung zu widerstehen.

Der Paphrus Harris enthält den Text einer solchen Beschwörung, die sogar an Ammon, den obersten der thebanischen Götter, gerichtet ift:

Steige herab! steige herab! Linke bes Himmels, Linke ber Erbe! Ammon erhebt sich als König, als Leben, Gesundheit und Stärke; er setzte sich die Krone der Welt aus. Berschließe nicht dein Ohr. Die Schlangen mit schleichendem Gange mögen schließen ihren Rachen.
Und jedes Reptil winde sich erschreckt im Staube, aus Furcht vor deiner Wacht, o Ammon!

Diese rein ägyptische Vorstellung bestand bis in die letzen Zeiten der pharaonischen Religion. Wir finden sie auch in den Schriften des Hierogrammatisten Chaeremon verzeichnet, welcher unter den Ptolemäern ein Werk über die heilige Wissenschaft der Aegypter versaßte 2). "Wan ries," sagt Waury, "den Gott nicht nur bei Namen, sondern drohte ihm sogar, wenn er nicht erscheinen wollte. Diese Formeln, welche auf die Götter einen Zwang ausüben sollten, nannten die Griechen Gewr drapaal." In seinem Briese an Anebo kennzeichnet Porphyrius mit scharfen Worten diese Anmaaßung der ägyptischen Zauberer, dieses blinde Vertrauen auf die Wacht ihrer Beschwörungen:

"Mich empört der Gedanke, daß gerade diejenigen, die wir als die Mächtigsten anrusen, gleich den Schwächsten sich sollen besehlen lassen, daß gerade sie, die von ihren Dienern Gerechtigsteit fordern, gleichwohl selber bereit sein sollen, Ungerechtes zu thun, wenn es ihnen besohlen wird, und daß sie einerseits zwar die Bitten derer nicht erhören, welche den Freuden der Wollust nicht entsagen, andererseits aber doch dem ersten besten sittenlosen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jamblich., De myster. Aegypt., VII, 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Porphyr., ap. Euseb., Praepar. evang., V, 10.

Menschen zu unerlaubten Genuffen zu verhelfen sich nicht weigern 1). "

Uebrigens wurde diese Macht der Zauberbeschwörungen, welche die Götter zu gehorchen zwang, auch für denjenigen, der sie ausübte, verhängnisvoll, sobald er sich derselben nicht durch Sittenreinheit und genügende Kenntniß der göttlichen Dinge würdig machte. Der Roman des Setna, welcher der Verfallsperiode angehört und von Brugsch in der Revue archéologique von 1867 nach einem demotischen Paphrus übersetzt wurde, handelt größtentheils von den übernatürlichen Katastrophen, welche über denjenigen hereinbrechen, der, ohne den erforderlichen Grad der Einweihung erreicht zu haben, sich im Besitz des vom Gotte Thoth versaßten Zauberbuchs besindet.

Man begreift, daß im Berfolge folder Anschauungen Die Anwendung der Götternamen sowohl in der Magie als in der Religion der Aegypter eine ganz außerordentliche Bedeutung erlangen mußte. Und bieses um so mehr, ba bie ägyptischen Götter wirklich tausendnamig waren, wie die Griechen dies z. B. von ber Isis berichten. Im Tobtenbuche?) belehren uns nicht weniger benn zwei ganze Capitel über die zahlreichen Namen bes Ofiris, welche bem Tobten auf feiner unterirdischen Ban= berung allmächtigen Beistand gewähren. "Man lieft nicht nur auf einigen Denkmälern ber zwölften Dynaftie," fagt Birch 3), "daß sie bestimmten Göttern unter allen ihren Namen ge= weiht sind, sondern findet auch auf Denkmälern aus der Regierungszeit Ramfes bes Zweiten ganze Namenregifter bes Gottes Phtah, bes Demiurgen, und bes Gottes Ra, bes Sonnenprincips . . . . . . Das große religiöse Mysterium und die Einweihung in dasselbe bestand bei den Aegyptern in der That in der Gnosis oder Kenntniß der göttlichen Namen in ihrem exoterischen und esoterischen Sinne."

In ben Spruchen bes Papyrus Barris finden fich viele

<sup>1)</sup> Porphyr., ap. Euseb., Praepar. evang., V, 7.

<sup>2)</sup> Cap. CXLI und CXLII.

<sup>3)</sup> Bb. V feiner Ueberf. von Bunfen's Bert über Megupten.

Anspielungen auf biese magische Bebeutung ber Götternamen; so 3. B. in bem folgenben:

Ich bin ber von Millionen von Jahren Auserwählte, bem unteren himmel entstiegen, ber, bessen Name nicht bekannt ist.
Spräche man seinen Namen am Ufer bes Flusses aus, wahrlich! er würde benselben verschwinden lassen.
Spräche man seinen Namen auf Erden aus, fürwahr! er entlockte ihr Junken.
Ich bin Schu in der Gestalt Ra's, thronend im Augapsel seines Baters 1).
Bürde das, was im Basser ist 2), den Mund öffnen, oder gar mit seinen Armen zugreisen, dann würde ich die Erde in das Becken der Gewässer versenken, ich würde den Süden an die Stelle des Nordens versesen, allervorten!

Ein anderer Spruch enthält einen förmlichen Befehl, sich zu offenbaren und herbei zu eilen:

Gile gu mir, eile gu mir,

ber bu beständig sein wirst Millionen und aber Millionen von

o Num, einziger Sohn,

geftern empfangen, heute geboren!

Du, beffen Ramen ich tenne,

ber bu fiebenundsiebenzig Augen und fiebenundsiebenzig Ohren bestigeft!

Gile zu mir! Erbore meine Stimme.

wie die Stimme ber großen Gans Rafat's) im Dunkel bes Chaos erhört warb.

3ch bin Bahu4), ber Gewaltige! Bahu, ber Gewaltige bin ich!

Die Lehre von der Bedeutung und Wirksamkeit des "höchsten und geheimnißvollen Namens der Götter" habe ich übrigens auch in der chaldäischen Wagie nachgewiesen; doch scheint mir unter den bezüglichen Anschauungen an den Ufern des Nil und an denen des Euphrat immerhin ein charakteristischer Unterschied zu

<sup>1)</sup> In ber ägyptischen Symbolit die Sonnenscheibe.

<sup>2)</sup> Die Rrofobile und Rilpferde.

<sup>8) &</sup>quot;Die Gluckenbe," die Gans des Gottes Seb, welche das Ei der Erde gelegt hat.

<sup>4)</sup> Gine bem Sapi, bem Ril-Gott, affimilirte Berfonlichfeit.

herrschen. In der chaldäischen, wie auch in allen anderen Resligionen Bordcrasiens, wird der "geheimnisvolle Name" als eine wirkliche göttliche Hypostase betrachtet, die eine persönliche Existenzhat und mithin über die anderen Götter von geringerem Range, wie auch über die Natur und die Geisterwelt eine eigene Macht ausübt. In Aegypten hingegen sindet sich von der Borstellung einer derartigen Macht des göttlichen Namens nur selten und zwar erst in der späteren, durch die semitischen Religionen beeinsslußten Zeit, eine Spur. Die Aegypter hatten die besondere Ausschlung, daß der mystische Name über den Gott selber, dem er angehört, eine Gewalt ausübe: bei seinem Namen gerusen, war der Gott genöthigt zu gehorchen; daher denn auch dieser Name nur den Eingeweihten bekannt war, während er, zur Verhütung allen schädlichen Mißbrauchs, der großen Wenge ein beständiges Geheimniß blieb.

In ber ägyptischen Magie ber späteren Zeiten, wie fie von ben Neuplatonifern bargeftellt wird, "wurde es," wie Maury bemerkt 1), "felbst bann, wenn ber Zauberer bie Sprache, welcher ber Name des Gottes entlehnt war, nicht verftand, als unerläßlich betrachtet, Diefem Ramen seine ursprüngliche Form zu belaffen, ba er fonft von feiner übernatürlichen Rraft einbufte." Der Berfaffer ber "Aegyptischen Myfterien", angeblich Samblichus, behauptet 2), "baß bie barbarischen Namen, bie ben Ibiomen ber Megypter und Affprer angehören, eine myftische und unaussprech= liche Kraft besitzen, welche mit bem hohen Alter ihrer Sprachen und bem geoffenbarten göttlichen Ursprunge ber Religion biefer Bölfer zusammenhängt." Ucberhaupt wurden seltsame Wörter, Die bem gemeinen Bolke unverständlich und ber ägpptischen Sprache nicht eigen, sondern fremben Ibiomen entlehnt ober gar reine Bhantasicgebilde waren, schon frühzeitig von den Acapptern benutt, um geheimnifvolle Götternamen baraus zu machen. Solchen frembartigen Ausbruden, welche Set und Dfiris bezeichnen, begegnen wir 3. B. in folgender Verwünschung, welche bei Leichen=

<sup>1)</sup> La Magie et l'Astrologie, S. 42.

<sup>9)</sup> IV, 4.

begängnissen gesprochen wurde; sie befindet sich auf einem Papprus des Louvre und stammt aus der Zeit Ramscs bes Zweiten 1):

"O Ualbpaga! o Kemmara! o Kamalo! o Karthenmu! O Namägaaa! Die Uana! Die Remu! Die Uthun (Feinde) der Sonne! Dies ist bestimmt, allen denjenigen ein Gebot zu sein, welche in eurer Mitte weilen: den Bidersachern<sup>9</sup>). Er ist auf gewaltsame Beise umgekommen, der Mörder seines Bruders<sup>3</sup>); er hat seine Seele dem Krokobil geweiht. Keiner beklagt ihn. Sondern er geleitet seine Seele zum Richterstuhl der zwiesachen Gerechtigkeit, vor Mamuremukahabu<sup>4</sup>) und die unumschränkten Gebieter, die denselben umgeden<sup>5</sup>). Dieser antwortet seinem Feinde: O Löwe mit schwarzem Antlit, blutunterlaufenen Augen, sgiftgesültem Munde, Schänder seines eigenen Ramens . . . seines Baters, die Fähigkeit zu beißen ist diesem immer noch eigen."

Solch' absonderliche, mystische und magische Götternamen finden sich übrigens in den letten vier Capiteln 6) des Tobtenbuchs sehr zahlreich und mannigfaltig vertreten, und zwar in allen Exemplaren, die dem Turiner verwandt sind. Man erfennt unter ihnen mit Bestimmtheit eine Anzahl semitischer Ableitungen. Bon benen bes Capitels CLXV wird ausbrücklich gesagt, daß sie aus der Sprache der Anu in Nubien geschöpft seien: auch sollen viele dem Ibiom ber Neger (nahasi) bes Landes Bunt, bes Somalilandes, angehören, wie ich aus einer schrift= lichen Mittheilung be Rouge's entnehme. Hieraus ließe fich vielleicht schließen, daß, zu einer gewissen Zeit und innerhalb gewiffer Grenzen, die Magie ber afrikanischen Bölker auf die ägpptische Einfluß geübt habe. Ihren Grundlehren und ihrem Ursprunge nach war lettere allerdings von ber ersteren grundverschieden; in der Prazis könnte sie aber bennoch von den Rauberprieftern ber Nubier und Neger einige Gebräuche und Namen entlehnt haben. Ebenfo ift die Beschwörung auf Blatt c (Rudfeite) bes Papprus Sarris, eine Art Rlagelied an ben

<sup>1)</sup> Devéria, Catalogue des manuscrits égyptiens du Louvre, S. 174.

<sup>3)</sup> Ich übersetze so das Wort andui, das ich für semitisch halte.

s, Set.

<sup>4)</sup> Dfiris.

<sup>5)</sup> Die zweiundvierzig Beifiber im Gerichtshofe bes Ofiris.

<sup>9)</sup> Die Abfassung bieser Capitel bürfte, nach Birch, ungefähr in die Zeit ber sechs und zwanzigsten Opnastie zu verlegen sein.

Himmel samu, offenbar assyrischen Ursprungs und nur in's Aegyptische übertragen; ber Zusat adi sana ober adi sina, "zweimal, bis", welcher in ber großen magischen Sammlung in Keilschrift so häusig wiederkehrt, ist auch hier hinter jedem vorstommenden Namen zu lesen.

### IV.

Nachdem ich den Leser durch die angeführten Beläge in den Stand gesett, die magischen Sprüche Aegyptens und Chaldäas selber mit einander zu vergleichen, halte ich es nunmehr für unsnöthig, dei dem so offenbaren Unterschiede beider Systeme länger zu verweilen: die dem magischen Aberglauben in Aegypten und Chaldäa zu Grunde liegenden Anschauungen und Ideen weichen jedenfalls in nicht geringerem Grade von einander ab, als die äußere Form der Beschwörungen.

In ben ägyptischen Urkunden gewahren wir keine Spur von ben Naturgeistern, welche die chaldäische Magie, mit ausgeprägter Perfönlichkeit, theils als gute, theils als bose Dämonen überall im Weltall verbreitet fieht und, je nach ihrem Wefen, burch Beschwörungen gnäbig zu stimmen ober zu bannen sucht. Chalbäer bilden sich nicht im Entferntesten ein, durch ihre Formeln einen Menschen in einen Gott verwandeln und ihn mit ben erhabensten Bersonen der himmlischen Hierarchie identificiren zu können. Sbensowenig wollen sie mittelft ihrer Beschwörungen bie mächtigften Götter beherrschen und zum Behorsam gegen ihre Ihre Magie beschränkt sich allein auf die Worte zwingen. Beifterwelt, beren Wefen und Treiben fie zu beeinfluffen beftrebt Bebarf man ber Sulfe ber Götter, so wendet man sich an biefelben mit Bitten und Fleben, nicht mit tropenber Rebe; ja, bie Gebete bes Menschen bedürfen nicht selten eines Bermittlers und Kürsprechers, wenn sie bei ben Göttern Gehör finden sollen-Der "höchste Rame", bessen Macht sich sogar auf die Götter erftrect und einen zwingenden Einfluß auf fie ausübt, bleibt immerdar ein Geheimniß des Èa. Selbst der "Eingeweihte" wagt es nicht, wie dies in Aegypten geschieht, den Schleier dieses Geheimnisses zu lüsten; er bittet nur in zwingenden Fällen den Silik=mulu=khi, den allmächtigen Namen durch Èa ausssprechen zu lassen, auf daß Ordnung und Ruhe in der Welt wiederhergestellt und alle Anschläge der Höllenmächte vereitelt werden mögen. Aber auch dem Zauderer ist dieser Name nicht bekannt; er kann ihn in seine Beschwörung nicht aufnehmen, daher auch keinen beliedigen Gebrauch von ihm machen; und da er die Gesahren einer Ergründung dieses Geheimnisses wohl kennt, so dittet er im Nothsalle ebenfalls nur den Gott, dem der Name bekannt ist, denselben im Sinne der gesprochenen Beschwörung wirken zu lassen.

Auffallend ift ferner an den chaldäischen Beschwörungen, im Bergleich zu den ägyptischen, die so überaus ursprüngliche Einsachheit, die ihnen das deutlichste Gepräge der Priorität versleiht. Wir sinden hier alles mit überraschender Klarheit, Einstachheit und Natürlichkeit ausgedrückt, keine absichtlichen Berzdunkelungen, keine künstlichen Hindernisse zur Erschwerung des richtigen Verständnisses. Der Glaube an die Geister erscheint hier in seiner ältesten und absoluten Form, ohne philosophische Grübelei oder Spitzsindigkeit über die göttliche Substanz, ohne Spur von Mysticismus und fast ohne sede Anspielung auf mythologische Legenden, so daß die chaldäischen Beschwörungen, im Gegensat zu den ägyptischen, zum größten Theil auch ohne ersläuternden Commentar durchaus verständlich erscheinen.

Die akkadischen Beschwörungen, welche Affurbanhabal im siebenten Jahrhundert v. u. Z. für die Palastbibliothek zu Ninive hatte abschreiben lassen und die sich in Chaldäa dis zur Auslösung der Priesterschulen forterhielten, waren Allen verständlich und zugänglich. Sie schlossen durchaus kein Mysterium in sich; und wenn auch die Priesterschaft im Ganzen bestrebt war, sie mit einem gewissen Schein des Geheimnisvollen zu umgeben, so deruhte dieses letztere doch wohl nur in der zum Theil geringer gewordenen Kenntniß der Sprache dieser Beschwörungen, die ohnehin schon ihres hohen Alters wegen,

wahrscheinlich aber auch in Folge bes Glaubens an ihre ursprüngsliche göttliche Offenbarung für heilig erachtet wurden. Sie sind, mit einem Worte, das Erzeugniß eines Bolkes, welches keine esoterische Lehre, keine Geheimnisse Eingeweihter kannte und bei welchem die Wissenschaft der magischen Priester nur in der praktischen Kenntniß und Nutzanwendung gewisser Gebräuche und Worte bestand, mit deren Hülfe man mit den Geistern in Berkehr zu treten glaubte, — ohne aber daß sich bezüglich dieser Geisterwelt die Anschauungen der Priester von dem Aberglauben des Bolkes anders unterschieden hätten, als etwa durch die Ansahme einer systematischeren Anordnung und Eintheilung der Hierarchie und der Competenzen derselben.

Und hieraus erklärt es sich auch, daß die Magie ber Akkader fogar in ben Jahrhunderten, wo Babylon und Affprien in höchster Blüthe standen, das charafteristische Gepräge ihres hohen Alters, ben Geift ber frühesten Reitalter nicht verlor, trop bes steten Umfichgreifens ber gelehrten Religion, Die fich fpater in jenen Begenben entwickelt hatte. Lettere hatte vielmehr bie Eriftenz ber Magic anerkannt und bie alten akkabischen Beschwörungen in den Canon ihrer heiligen Bucher aufgenommen, wiewohl fie ben Beiftern, welche in ebendiefen Beschwörungen angerufen wurden, in ihrem theologischen System nur eine untergeordnete Stellung zuwies. Thatsächlich ift nämlich die Magie in Chaldaa nicht etwa ber Staatsreligion ber historischen Zeiten entsprossen, fondern fie gehörte einem alteren Religionssystem, einem noch unentwickelten und roben Naturdienft, ja einer alteren Bevolkerungsschicht und gang anderen Rasse an als berjenigen, beren Werk die chaldäisch-afsprische Acligion war. In der Civilisation, welche an den Ufern des Euphrat und Tigris aus der Berschmelzung der Semito-Ruschiten und Turaner allmälich emporblubte, vollzog fich eine friedliche Bereinigung ber Religion und Ragie, welche ursprünglich den beiden verschiedenen Bevölkerungs= clementen angehörten. Und mahrend uns die Staatsreligion ber hiftorischen Zeiten eine Mischung von Beftandtheilen verschiebenen Ursprungs zeigt, gestatten uns bie magischen Urtunden noch weiter zurückzugehen und alle jene Theile fast vollständig auszuscheiden, welche thatsächlich ben Akkadern geshörten.

Zu biesem Ergebnisse wird uns nicht allein die eingehende Betrachtung der ursprünglich in akkadischer Sprache versaßten, von H. Rawlinson entdeckten Zauberurkunden führen, sondern hauptsächlich auch der Bergleich der Lehren derselben mit denen der Staatsreligion und des öffentlichen Cultus, welche ebenfalls zahlreiche Urtexte uns kennen lehren.

# Capitel III.

# Die haldäisch-babylonische Religion und ihre Lehren.

I.

Da es nur bei genauester Kenntniß aller bezüglichen Vershältnisse möglich sein bürfte, die verschiedenen Ueberlieferungen der akkadischen Zaubertezte zu förderlichen Vergleichen heranzuziehen, so beginne ich hier zunächst mit einer Darstellung des babylonischen Religionssystems, wie es sich zur Zeit seiner vollen Entwickelung während der geschichtlichen Periode, welche als die assyrische zu bezeichnen ist, und bereits früher gestaltet hatte, in Folge der umfassenden reformatorischen Thätigkeit der Priestersschulen, die wir unter Sargon I. und Hammuragas in voller Arbeit sehen. Hierbei werde ich das, was ich in meinem Commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose unter Anziehung von Stellen und Belägen genauer auseinandergesetzt, nur zusammen zu fassen und nach den neuesten Feststellungen zu ergänzen haben.

Die Religion ber Babylonier, welche mit einer einzigen wesentlichen Aenderung von den Assyrern übernommen wurde, war ihren Grundsäßen und ihrem Geiste nach eine Naturreligion wie die der Acgypter und meist alle hervorragenderen Religionen des Heidenthums. Im Bolksglauben hatte sie allmälich einen stark polytheistischen Charakter angenommen; aber man kehrte dann zu den höheren Ideen zurück, welche ursprünglich zur Grundlage gedient hatten; und in dieser Weise gelangte man

endlich zum Fundamentalbegriff ber göttlichen Einheit, wiewohl berfelbe verunftaltet blieb durch pantheiftische Beithaten, die bas Geschöpf mit bem Schöpfer verwechselten, bas göttliche Wesen in eine Götterwelt verwandelten und lettere in allen Ratur= erscheinungen sich offenbaren ließen. Dem einen und höchsten Gott, - bas große All, in bas sich alle Dinge ergießen und verlieren, - hatte man eine Reihe von Nebengottheiten untergeordnet, welche nach bem Grade ihrer Macht und Bebeutung auf einander folgten und gleichsam die Attribute und versoni= cirten Offenbarungen bes Urwefens barftellten. In solchen gött= lichen Rebenpersonen, sowie im reciprofen Wefen berselben, prägten sich überhaupt alle Unterscheidungsmerkmale der haupt= fächlichsten heidnischen Religionen aus, beren Grundibeen sonst überall die nämlichen waren. Die Einbildungsfraft der Aegypter war, wie ich bereits bemerkte, vorzugsweise burch ben beständigen Umlauf der Sonne auf ihrer Tages- und Jahresbahn erregt worden. In ihm erblickten die Aegypter die erhabenfte göttliche Offenbarung, die ihnen die Gesetze der Weltordnung am besten erklärte; und baber hatten sie auch in ihm ihre göttlichen Ber-Die Chaldao-Babylonier, welche eine sonificationen gesucht. außerordentliche Borliebe für die Aftronomic hegten, fanden bagegen die Offenbarung des göttlichen Wefens in ber ganzen Einrichtung des Sternen= und Blanetensuftems. Wie die affprisch= phonicischen Bolfer, mit beren Religionen die ihre am engsten verwandt war, betrachteten auch fie die himmelskörper als wirkliche Offenbarungen bes göttlichen Wefens; fie machten baraus in ihrem Religionssystem die fichtbare Erscheinung ber ber Substanz bes absoluten Seins entsprossenen Emanationen, welche sie mit ber Belt, dem Berte beffelben, identificirten; und ba ihre Religion fich endgültig gestaltet hatte, brachten fie diese Emanationen in eine gelehrte, philosophische Rangordnung, die das Ergebniß eines hoben Gebankenaufichwunges mar, für welchen Sprien und Baläftina nichts Aehnliches aufweisen.

### II.

Der höchste Gott, das erste und höchste Brincip, der alleinige Urquell, welchem alle übrigen Götter entsprossen, war 31u (im Affabischen Dingira), also, wie ber Rame felber angiebt, "ber Gott" xar' egorn. Er ift ber Gine und Bute (biefe beiben Bezeichnungen: - I und - Ia finden sich ausdrücklich in ben Reilinschriften), von dem die Neuplatoniker fagen, daß er in der Theologie der Chaldaer 1) die gemeinsame Quelle aller Dinge gewesen sei. Und in der That wird in einigen Urkunden aus späterer Zeit, da die philosophische Sprache sich in den Briefterschulen bereits ausgebildet hatte, der Urquell oder das erfte Princip auch "ber Gine Gott" genannt; boch gehört biefe Bräcisirung wohl erft einer neueren Entwickelungsperiode an. In der Religion des klassischen Zeitalters im Cuphratthale war der Begriff des Ilu zu weit und zu umfassend, als daß er eine äußerlich wohlbegrenzte und präcifirte Form hatte annehmen, folglich auch ein Gegenstand ber Anbetung für bas Bolk hätte werben können 2). In Chalbaa scheint ihm speciell kein Tempel geweiht gewesen zu sein, obgleich Babylon ihm ben Namen Bab=3lu (im Attabischen Ra-Dingira) verdantte. Die Auffassung bes Ilu war sogar lange Zeit hindurch unklar und schwankend; man überwies anfänglich seine Functionen und Eigenschaften als "einiger" Gott bem Anu, "bem Alten ber Götter", dem Haupte ber oberften Trias, und unterschied baher das erfte und höchste Princip noch nicht von dem Letztgenannten, in welchem man später nur eine erste Emanation bes 31u er= Die Verehrung eines deus exsuperantissimus, eines blicte. gemeinsamen Urquells, gewann allein bei ben Affprern in ber Person ihres Nationalgottes Affur, von welchem das Land

<sup>&#</sup>x27;) Anonym. Compend. de doctr. Chaldaic. ap. Stanley, Histor. philosoph., Bb. II, S. 1125.

<sup>\*)</sup> In dieser Hinsicht wurde Ilu nicht selten von den Griechen mit Kronos verglichen.

selbst seinen Namen erhielt, eine folche Bebeutung, baß sie mit ber bes Uhuramagba ber Berfer verglichen werben konnte.

Der chalbäisch-babylonische Schöpfungsbericht, bessen erstes Bruchstück G. Smith wieder auffand und veröffentlichte 1), beschreibt das Chaos und theilweise die Erschaffung der Götter wie folgt:

Bu dieser Zeit war droben etwas Namenloses, ber Himmel, in der Tiese etwas Namenloses, die Erde:

Apsu (der Ocean), der sich weithin erstreckt, war ihr Erzeuger gewesen,

Mummu=Tiamat (bas Chaos und bas Meer) war die Gebä= rerin ihrer aller.

Ihre Gemaffer, vereint und gemischt fie emporftiegen:

doch hatte in ihnen kein Schilf getrieben, keine Blume sich entfaltet. Bu jener Zeit war noch kein Gott erstanden;

diese hatten noch nicht verschiedene Namen und das Schicksal [war ebenfalls nicht.

Dann erft wurden bie großen Götter gefchaffen.

Lathma und Lathama (die männliche und weibliche Form der Substanz) gingen durch Emanation hervor, und sie wuchsen.

Sar und Rifar (bie schaffenbe Kraft in der Höhe und in der Tiefe) wurden [dann] erzeugt.

Eine lange Reihe von Tagen sund es wurden geschaffen Anu, Bel und La.

Diese Angaben stimmen genau mit ber bekannten Stelle bes Damascius2) überein:

"Die Babylonier, wie die übrigen Barbaren, übergehen den einen und ersten Grundstoff des All's mit Stillschweigen; sie beginnen erst mit dem Paare TavIe (Tiamat, das Meer, GavárI des Berosus) und Anaowo (Apsu, der Ocean), und nennen Tauthe die "Mutter der Götter". Aus diesem Paare entspringt ein einziger Sohn, Mwupīz (Mummu, das Chaos), unter welchem ich nur die intellectuelle, aus den beiden Grundstoffen hervorgegangene Welt verstehen kann. Auch entstammt

<sup>1)</sup> Im Bortlaute bei Fr. Delitich, Affprische Leseftüde, S. 40; ein erfter Ueberschungsversuch bei G. Smith, Chaldaean account of Genesis, S. 62 ff.

<sup>\*)</sup> De prim. princip., 125, S. 381 der Ausgabe von Kopp.

bemselben ein neues Geschlecht, Δαχή und Δαχός (zu verbessern in Λαχμή und Λαχμός), und diesem ein drittes, Κισαρή und Άσσωρός (Kisar und Sar<sup>1</sup>). Aus letzterem Paare gehen noch drei andere Götter hervor, 'Ανός, 'Τλλινος und 'Αός (Ana, Elim, eine der akkadischen Formen, welche dem semitischen Bel entsprechen, und Êa). Endlich wird von 'Αός und Δαύκη (Êa und Davkina) ein Sohn Belos (Bel=Marubuk), der Weltbildner, geboren."

In anderen mythologischen Urkunden 2) werden Lakhma und Lakhama, Sar und Kisar nur als Nebenformen des Anu und der Anat, "des himmels und der Erde 3)", genannt und bilden als solche an der Spize der Göttergenerationen ein Paar wie Uranos und Gaïa in den hellenischen Kosmogonien.

Die kosmogonischen Götter, welche der angeführte Text nennt, erhalten übrigens im öffentlichen und gewöhnlichen Cultus keine Stelle. Dieser wendet sich allein an die "verständ-lichen" Götter, wie die Neuplatoniker gesagt haben würden, d. h. an die thätigen Götter, deren Borstellung frei ist vom geheimnisvollen Dunkel der Schöpfung. An der Spize dieses Götterkreises befindet sich eine oberste Trias: "der Erstgeborne, der Uralte, der Aelteste der Götter, der Bater der Götter, der Gebieter der Finsternis", dessen akkadischer Name Ana "Himmel" bedeutet; er ist der Gebieter des Sternenhimmels, war aber ehcdem der unumschränkte Beherrscher des Weltalls, bevor dasselbe eine endgültige Gestaltung ersahren hatte; er ist endlich der Gott "Zeit" und "Welt" (xeóros und xóopos, Beides im weitesten Sinne), zugleich die Versonissischen des chaotischen Ur-

<sup>1)</sup> Damascius behält hier für Kisar die alte akkabische Form bei; für den männlichen Gott dieses Paares fügt er sich indessen der Assimilation, welche die Assyrer zwischen dem akkabischen Sar und ihrem Assure gemacht hatten, indem er für diesen letzteren die ideographische Schreibung des Namens des akkabischen Gottes an Stelle der alten phonetischen Form Ausar setzt, welche anfänglich allein von jenen gebraucht wurde. Bon einer bestimmten Epoche an gerechnet, wurde diese Jdentisieirung schließlich auch in Babylon und Chalda angenommen, und man setzte gewöhnlich den semitischen Namen Assure Stelle des akkadischen Sar.

<sup>\*)</sup> W. A. I., III, 69, 1.

<sup>8)</sup> Ebend., B. 2 und 3.

zustandes; zweitens Éa (akkadischer, jedoch auch im Assprischen gebräuchlicher Name), die göttliche Weisheit 1), die den Stoff beseelt und befruchtet, das All durchdringt, belebt und lenkt, zusgleich der Beherrscher des Meeres, mit einem Worte "der Geist, welcher über den Wassern schwebt"; endlich Bel (im Akkadischen Mulsge und Elim), der Gebieter und die Personification des geordneten Weltalls, der Bildner der himmlischen Welt, der die Bewegungen und den periodischen Umlauf der Himmelskörper überwacht. Diese göttlichen Personificationen waren im Allgemeinen gleich mächtig und wesensgleich; aber sie standen nicht alle auf der nämlichen Emanationsstuse; man machte aus Bel bald den Bruder, bald den Sohn des Anu, gab aber letzterem unveränderlich Éa zum Bater.

Einem jeden dieser Götter ber hochsten Trias entsprach eine weibliche Gottheit, welche seine zweite Form, seine passive Form, ober, wie viele Inschriften sich ausbrücken, "sein Wiederschein" war, - ähnlich wie in ber indischen Götterlehre Trimurti in ber weiblichen Trias als Cakti=Trimurti wieber auftritt. Anat ober Rang (attabifcher Name) entsprach bem Unu: Belit (affabifch Rin=gelal) bem Bel; Davfina (affabifcher Rame) bem Ea. Aber die Unterscheidung dieser weiblichen Bersonen ift weniger klar und bestimmt als die ber mannlichen. Sie gehen fast ganz in einander auf und reduciren sich in Wirklichkeit auf eine einzige Gottheit, welche das weibliche Brincip der Natur vertritt: die feuchte, passive und fruchtbare Materie, eine wirklich taufendnamige Göttin, welche abwechselnd "höchste Göttin, Berrin ber Belt, Gebieterin ber großen Götter, Rönigin ber Erbc, Königin der Fruchtbarkeit" genannt wird; ihre gebräuchlichsten und bezeichnendsten Benennungen find indeffen im Affabifchen Dingiri, "bie Göttin", im Affprifch=Semitischen Belit, "bie Berrin".

Diese Wesenseinheit aller Göttinnen des Religionsspistems der Tigris- und Cuphratländer, die Thatsache, daß man sie alle nur als verschiedene Gestalten und Formen einer einzigen Gottheit

<sup>1)</sup> Man möchte fast fagen "das Wort".

dachte, ergiebt sich auf's klarste und unzweifelhafteste aus einer Urtunde ber Balaftbibliothet von Ninive 1), die speciell ben himmelskörper betrifft, in welchem man die deutlichste Offenbarung der weiblichen Gottheit erblickte. Auch finden wir hier zugleich den genauesten und bündigften Ausdruck gewisser Borstellungen, wie g. B. ber Androgynie, bie man speciell gum Wesen ber weiblichen Gottheit gehörig erachtete, bes göttlichen Incests und ber ehelichen Berbindung bes Gottes mit ber eigenen Mutter 2). — alles Borstellungen, die in der griechischen Welt durch die Orphiter und Neuplatoniter verbreitet, jedoch schon 2000 Jahre vor ber driftlichen Zeit in ben Schulen bes chalbäifch= babylonischen Briefterthums als förmliche Doamen gelehrt wurden.

> Der weibliche Stern ift ber Benusftern ); er ift weiblich bei Sonnenuntergang:

> ber mannliche Stern ift ber Benusstern; er ist mannlich bei Sonnenaufgang. Der Benusstern bei Sonnenaufgang, Samas ift ber Rame feines

> Gebicters und Sprößlings zugleich;

ber Benusftern bei Sonnenuntergang, Abar ift ber Rame seines Gebieters und Sprößlings zugleich 4).

Der Benusstern bei Sonnenaufgang, sein Rame ist die Göttin von Agane (Anunit);

ber Benusftern bei Sonnenuntergang, fein Rame ift bie Göttin von Erech (Rana).

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 53, 2, 3. 30-37. - Bgl. Gelzer, Zeitichrift für agpptifche Sprace und Alterthumstunde, 1875, G. 129 ff.

<sup>2)</sup> Diefes Dogma, eine abstoßenbe religiöse Berirrung, ist in allen Culten Borderasiens verbreitet und grundlegend (vgl. meine Abhandlung La légende de Semiramis, S. 60 ff.). Der feurige, lichte Grundstoff, welcher als ber männliche betrachtet wird, gilt in demfelben als Emanation bes feuchten, weiblichen Grundstoffs, den ersterer immer wieder befruchtet. In der Local= religion von Ripur ift Abar zugleich Sohn und Gatte ber Belit (S. Ram= linfon, im erften Banbe feiner englischen Berobot=Ausgabe, G. 625.). In den bellenischen Sagen knupft die Semiramis ein blutschanderisches Band mit ihrem eigenen Sohne Ninnas (Justinus, I, 2.).

<sup>\*)</sup> Dilbat, affabifcher Rame, beim Beinchiu &: Askepar.

<sup>4)</sup> In diefer Entgegenstellung der beiden Gatten (Abend und Morgen) ift Samas die Tagesfonne in ihrer vollen Rraft und herrlichfeit, Abar ba= gegen bie nebelumbulte Sonne, ber verweichlichte Bercules Sanbon, welcher Sclave ber Omphale wird (val. meine Legende de Semiramis, 6. 51 ff.).

Der Benusstern bei Sonnenaufgang, sein Rame ift Iftar unter ben Sternen;

ber Benusstern bei Sonnenuntergang, sein Name ist Belit unter ben Göttern.

Die weibliche Gottheit ber chalbäisch-babylonischen Religion wird also unter ihren verschiedenen Namen, welche ebensovielen Darftellungen ihrer Eigenschaften, ebensovielen Formen und Bestaltungen ihres Wesens entsprechen, sowohl einheitlich als viel= fältig zugleich gebacht. Sie heißt Anat ober Rana, sobalb man in ihr ben Urftoff, die Schöpferin aller Dinge, muallidat gimri, die Quelle aller Göttergenerationen und lebenden Befen erblickt; und eine ihrer hauptfächlichsten Benennungen ift bann Um-Urut, Die "Mutter von Grech", welche Berofus mit ber Tiamat ibentificirt und als Omoroka zur Königin bes Chaos macht. Als Gebieterin ber Götter und Menschen, als Herrin bes geordneten Weltalls ist sie bie weibliche Gottheit Belit: fie ift Davfina als Beherrscherin ber Gemässer und Gattin bes Fischgottes, ber bie göttliche Intelligenz personificirt; fic heißt Iftar als Rriegerin, als "Ronigin ber Schlachten", als Göttin ber Liebe und Lenkerin bes Blaneten Benus. Sie ift Birbanit ober Barpanit als Bilbnerin ber Reime, als Böttin ber Fruchtbarkeit aller lebenben Wefen, als Schöpferin, muallidat (woraus die Griechen Múlirra und Mólic gemacht haben), und wird bann in Babylon burch bie geheiligte Broftitution geehrt. Ununit heißt fie als "Stern bes Ruffes Tigris" 1), als Planet Benus jeboch nur bann, wenn fie mit ber Sonne ehelich verbunden gedacht wird; sie heißt endlich Bula als Mond und Allat ("Alirra bes herobot) als Göttin ber Tobten und Rönigin der Unterwelt. - Diese verschiedenen Formen und Gestalten verschmelzen indessen sehr leicht mitcinander; und es erhalten baber nur die wenigen unter ihnen, welche ben Charafter beftimmter Berfonlichkeiten annehmen, als solche einen eigenen Plat in der fustematischen Hierarchie der Götterwelt.

<sup>1)</sup> W. A. I., II, 58, B. 58, a-b. — Es ist nicht ohne Interesse, hiermit jene Sage von dem Ei zu vergleichen, welches vom Himmel herab in einen Fluß siel, sodann von Tauben ausgebrütet ward, bis endlich die Benus aus ihm hervorging (vgl. Hygin., Fab. 197.).

Mit der erften Trias, welche die Schöpfungsgeschichte ber materiellen, aus ber Substang bes göttlichen Wesens erstanbenen Belt repräsentirt, war übrigens die Reihe der Emanationen nicht abgeschlossen; es entstand noch eine zweite Trias, beren Mitalieber indessen nicht mehr einen so allgemeinen und unbestimmten Charatter wie die der ersten trugen, sondern eine entschieden aftrale Form annahmen und jene himmelstörper repräsentirten, in benen die Chaldao-Babylonier die deutlichste Offenbarung der Gottheit erblicken. Es waren dies in ihrer hierarchischen Rangordnung: Sin (im Affadischen Afu und Eni=quna), ber Mondaott und Sohn bes Bel, mit Beinamen Nannaru "ber Leuchtenbe", ein Spitheton, das ihn bem akkabischen Uru-ki, "ber die Erde beschützt und beschirmt", entsprechen lagt: Bin, auch Ramanu (ber fprifche Rimmon) und im Affabischen Mermer genannt, ber Sohn bes Afu und Gott ber Luft, ber Naturerscheinungen, ber Winde, bes Regens und bes Donners; endlich Samas (im Attadischen Utu), die Sonne, der "Schiedsrichter bes Himmels" und Sohn bes Sin. Da übrigens nach chalbaifch-babylonischer Anschauung der Mond einen bedeutenden Vorrang vor der Sonne hatte, so war ber Gott Sin auch bas Sinnbild ber königlichen Macht 1).

Die Bestandtheile dieser Triaden waren also durchgängig "der Bater oder das erste Princip, die materielle Macht und die Berstandeskraft": pater, potentia et mens; sie waren, wie die Philosophen der neuplatonischen Schule berichten, nach Auffassung der Chaldäer aus "dem Einen und Guten" hervorgegangen, und wurden daher von denselben als die eigentliche Basis ihrer Glaubenslehre hetrachtet. Und da überdies die Chaldäo-Babyslonier, sowie alle sprisch phönicischen Bölker, keinen Gott ohne vorhergegangene Theilung seines Wesens in ein männliches und ein weibliches Princip zuließen, so stand auch einem Jeden aus

<sup>1)</sup> Bgl. im Anhang IV. die Ueberschung des großen hymnus an Sin aus einer affprisch=affabischen Texturkunde.

<sup>9)</sup> Anonym., Compend. de doctr. chaldaic., ap. Stanley, Histor. philos., Bb. II, S. 1125. — Damascius, De Princip., 111, S. 345 in ber Ausgabe von Kopp; Lyd., De mensib., IV, 78, S. 121.

ber Trias ber vornehmsten Himmelskörper eine besondere Gattin zur Seite. Für Sin galt als solche "die große Herrin", deren Namen wir im Assprischen noch nicht mit Bestimmtheit zu entziffern vermögen (im Akkadischen hieß sie Nin=gal); für Samas war es die Göttin Gula, welche dreigestaltig in ihrer Eigenschaft als Personification des Mondes gedacht und bisweilen durch die Gruppe: Ui, Gula<sup>1</sup>), Anunit ersest wurde. Die Gattin des Bin war Sala.

Auf der absteigenden Stufenleiter der Emanationen und der höchsten Sierarchie bes Bantheons folgen sobann bie Götter ber fünf Blaneten: Abar (Saturn), Marubut (Jupiter), Rergal (Mars), Iftar (Benus) und Nebo (Mercur) 2). Und ba bic Planeten Benus und Mercur zwei verichiebene Erscheinungs= zeiten haben, am Abend und Morgen, so nahm man eine doppelte Iftar 3) an und machte aus Rebo zwei besondere Berfonlich= feiten: Debo und Nugfu4). Auch ftellte man allen benjenigen bieser fünf Gottheiten, welche als männlich betrachtet wurden, also mit Ausnahme ber weiblich gedachten Iftar allen übrigen, eine weibliche Erscheinung zur Seite, welche, ebelich mit ihnen verbunden, sie in allen Studen erganzte; man gab bem Daru = but die Zarpanit, bem Nergal die Lag, bem Nebo bie Tasmit zur Gattin, bachte aber Abar zugleich als Sohn und Gatten ber Belit. Endlich hatte Iftar einen geheimnifvollen Gatten, Dumugi ober Dugi (Tammug); berfelbe murbe in ber Bluthe seiner Lebenstraft ihrer leibenschaftlichen Liebe entrissen, und biefes Unglud veranlagte die Wanderung der Iftar in bas "Land ohne Beimkehr", - freilich tein entscheibenbes Sinberniß

<sup>1)</sup> Die akkabischen Ramen dieser beiben Gottheiten wurden zu keiner Beit durch entsprechende semitische ersetzt.

<sup>\*) 3</sup>m Affabifchen: Rin=bara, Amar=utufi, Rir=gal ober Re= urugal, Sufus und Af; bie Lefung bes Letteren ift jeboch zweifelhaft.

<sup>5)</sup> In ben mythologischen Urtunden der Chaldier ist von den beiden Istar die eine Tochter bes Anu, die andere Tochter bes Sin. Im assprischen Cultus gab es eine Istar von Arbela und eine Istar von Aintve; jene war Kriegerin, diese Göttin der Wollust; auch waren sie die Gottheiten der beiden Monatshälften.

<sup>4)</sup> Genauer genommen ist Rebo der Gott der Kenntnisse und Wissenschussen, Rugtu der Diener und Bote des Bel.

für so und so viele andere nebenbei unterhaltene Liebesverhält= nisse, welche die mythologische Legende auf's umständlichste, häusig sogar auf's anstößigste schilbert. Uebrigens sind alle diese planc= tarischen Götter, wie die Urkunden in zahlreichen Stellen be= weisen, nur Nebengestalten und secundäre Offenbarungen der Götter höheren Ranges: Abar=Samdan entspricht dem Anu, Maruduk dem Bel, Nebo dem Éa; die Beziehung des Rergal ist weniger erkennbar.

Mit diesen Personificationen der Planeten schließt die Reihe der zwölf großen Götter, welche den eigentlichen chaldäischebabyslonischen Olymp, den höheren Rang der göttlichen Hierarchie bilden. Diodorus Siculus nennt sie in seiner genauen Ausslegung des astronomischstheologischen Systems der Chaldäer "Meister" oder "Herren der Götter" und bemerkt gleichzeitig, daß sie die zwölf Wonate des Jahres und die zwölf Zeichen des Thierkreises regieren '). Auf mehreren Denkmälern, wie auf dem Monolith des Assure na sirshabal und dem Obelisk des Salsmanusasir in Nimrud, werden diese zwölf Götter in solgender Reihe genannt:

- 1. Anu, König ber himmlischen und irbischen Erzengel, König ber Welt.
- 2. Bel, Bater ber Götter, Schöpfer.
- 3. Éa, König des Oceans, Lenker des Schickfals, Gott der Weisheit und Erkenntniß.
- 4. Sin, herr ber Rronen, jum bochften Glanze ertoren.
- 5. Bin, ber Rrieger und herr ber befruchtenben Canale.
- 6. Samas, Richter bes himmels und ber Erbe.
- 7. Marubut, gerechter Fürft ber Götter, Berr ber Beburt.
- 8. Abar = Samban, ber Mächtige, Krieger unter ben friegerischen Göttern, Bernichter bes Bofen.
- 9. Rergal, ber Ebelmüthige, Ronig ber Schlachten.
- 10. Rebo, Trager bes bochften Scepters.
- 11. Belit, Gattin bes Bel und Mutter ber großen Gotter.
- 12. Iftar, die Aelteste des Himmels und der Erde, die das Antlit der Krieger mit Glanz erfüllt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) II. 30.

<sup>\*)</sup> Die Götter ber zwölf Monate sind folgende (W. A. I., IV, 33, & 86-48, a):

<sup>1.</sup> Rifannu. - Anu und Bel.

<sup>2,</sup> Miru. - La. Gebieter ber Menichheit.

#### III.

Die Erscheinung, daß Marubuk unter den zwölf großen Göttern nicht immer ein und dieselbe Rangstuse einnimmt, daß er auf manchen Denkmälern nicht der siedente, sondern der fünste ist und dann Bin und Samas vorausgeht, rührt mehrentheils von der Rolle her, die ihm von einem bestimmten Zeitpuncte an dei dem Werke der Schöpfung zugetheilt wurde. Er ist der zweite Weltbildner, der Schöpfer der irdischen Welt und wird so zum Bel-Marubuk, zum zweiten Bel, von welchem der erstere, der Bel der höheren Trias, als Bel labiru (im Akkadischen Elim uara) "Bel der Aeltere" unterschieden wird, — ein Ausdruck, welcher übrigens mit dem Bodassip, den die griechischen Schriftsteller als bei einigen sprischen Bölkersschaften vorkommend bezeichnen, vollkommen identisch ist.

Dank der unschätzbaren Entdeckung der Fragmente der Schödpfungsberichte durch George Smith in den Keilschrift= Täfelchen des britischen Museums, können wir uns jetzt schon von der Genesis der Chaldäo=Babylonier, die mit der biblischen Genesis übereinstimmt und sogar die überraschendsten Analogien zeigt, eine genügende Vorstellung machen. Auch nach dieser Ueber-lieferung geschah die Erschaffung der Welt in sieden Tagen; aber sie ist nicht ein Werk des Elohim, des Einen Gottes, des Einen

<sup>3.</sup> Sivanu. - Sin, Erftgeborener bes Bel.

<sup>4.</sup> Dugu. - Udar, ber Rrieger.

<sup>5.</sup> Abu. - Allat, herrin bes Bauberftabe (Rin=gis=ziba).

<sup>6.</sup> Ululu. - Iftar, herrin ber Schlachten.

<sup>7.</sup> Tafritu. - Samas, Belb ber Belt.

<sup>8.</sup> Arath=famna. - Marubut, gerechter Fürft ber Gotter.

<sup>9.</sup> Rifilivu. - Rergal, ber große Rrieger.

<sup>10.</sup> Tebitu. - Bap=futul, Diener bes Anu und ber Anat.

<sup>11.</sup> Sabatu. - Bin, Feldherr bes himmels und ber Erbe.

<sup>12.</sup> Abbaru. - Die fieben großen Götter (ber Blaneten).

<sup>13.</sup> Mafru fa abbari (Schaltmonat). — Affur, Bater ber Götter.

Die Erwähnung bes letztgenannten Gottes läßt übrigens einen Zufat zur alten babylonischen Liste erkennen; nichts besto weniger erhielt aber Assur, ungeachtet seines Ranges, nur den Schaltmonat zugewiesen.

Meisters allein, sondern jeder der Urgötter nach einander hat seinen Antheil an ihr. Sar schied den Himmel von der Erde und schuf das Firmament (asar); Bel und Éa versertigten und befestigten die großen Himmelslichter am vierten Tage. In seiner Eigen schaft als zweiter Weltbildner war Maruduk, als Diener seines Baters und Vollstrecker seiner Besehle, der Anordner der Schöpfung der Erde, indem er die lebenden Wesen, insbesondere die Menschen erschuf.

aufgefaßt als aus ben Sänden bes Lettere werben Schöpfers hervorgegangen, in einem Zustande völliger Unschuld und absoluter Reinheit. Ea, ber Meifter bes Wiffens, nimmt an ihnen einen besonderen Antheil. Er ift es, ber über bie Ordnung in ber ganzen Natur wacht und das Unheil, welches bie Damonen in berfelben anftiften, wieder gut macht; und fo wird er der Gesetzgeber der Menschen. Auch ist es sicherlich Êa'), ben man in bem Des bes Hellabius, in bem Dannes bes Berofus und bem Guahanes bes Syginus (im Attadischen Easthan, "Ea ber Gifch"), b. h. in bem Gotte wiedererkennen muß, ber sich baburch offenbarte, daß er täglich, halb Mensch, halb Fisch, aus dem Erythräischen Meere emporftieg und ben erften Menschen bie beiligen Bucher mit ben Borfchriften bes religiöfen und burgerlichen Gefetes aab. sowie die Namen der Götter, die Mysterien der Religion und bie Beschichte ber Schöpfung lehrte.

Aber Tiamat, die noch ungeläuterte Urquelle aller Dinge, ist neidisch auf die ihr entstammenden Götter, die den Weltenbau ordnen und dem Chaos, in welchem sie vormals unumschränkt herrschte, ein Ende machen; und sie wird die eifrigste Gegnerin derselben. Sie führt die Menschen in Versuchung und verleitet sie zum Ungehorsam gegen die Lehren des Éa; und so ist die Sünde entstanden. Der Unordnung muß aber gesteuert und Tiamat wieder machtlos gemacht werden; es entspinnt sich zwischen den beiden Welten des Himmels und der Hölle, des Lichtes und der Kinsterniß, ein gewaltiger Kampf, gewisser-

<sup>1)</sup> Bgl. Anhang I.

maaßen die Gigantomachie der chaldässchen Ueberlieferung. In diesem Kampse wird Maruduk, von seinem Vater veranlaßt, der Kämpe und Streiter der Götter. Diese dewassen ihn mit dem Blitzstrahl und dem Sichelschwert; und an der Spitze der himmlischen Heerschaaren zieht er aus zum Kampse gegen die Tiamat, welcher alle Dämonen, Ungeheuer und Ausgeburten des Chaos zur Seite stehen. Tiamat wird schließlich überwunden und in den Abgrund gestürzt.

Dies ift, in kurzem Auszuge, der Bericht der Tafeln aus der Palaftbibliothek von Ninive und ihrer Urtexte, die sich noch viele Jahrhunderte in Erech erhielten. Berosus giebt allerdings einen ziemlich abweichenden, wiewohl in den Grundlagen übereinstimmenden Bericht, welcher aus den Priesterschulen von Babylon und Borsippa stammt. In demselben fällt der Kampf gegen Tiamat mit dem Schöpfungswerk selbst, dessen Wodus er wird, zusammen; überhaupt verschwindet in ihm die Thätigkeit der übrigen Sötter vollkommen vor derjenigen des Bel-Maruduk, welcher allein zum Weltbildner wird.

"Als Alles noch in wüstem Durcheinander war, kam Belos, (Bel=Marubuk) und hieb das Weib Omoroka (Um=Uruk) oder Thavat (Tiamat) in zwei Theile. Aus der unteren Hälfte ihres Körpers machte er die Erde, aus der oberen den Himmel; und alle Wesen, die in ihr vorhanden waren, versichwanden. Darauf schnitt Belos sich selber den Kopf ab 1); das Blut, welches dabei gestossen war, durchkneteten aber die anderen Götter mit Erde und bildeten daraus die Menschen, welche in Folge dessen mit Verstand begabt sind und an der göttlichen Einsicht Theil haben.

"Belos, welcher bei den Griechen Zeus heißt, war es bann wiederum, der nach Zertheilung der Finfterniß den Himmel von der Erde schied und die Welt ordnete; aber alle lebenden Wesen, welche die Einwirkung des Lichtes nicht ertragen konnten,

<sup>1)</sup> Man vergleiche hiermit die Darstellung eines Chlinders, wo dem sceptertragenden Maruduk ein abgeschnittener Kopf zu Füßen liegt; Lajard, Culte de Mithra, Tfl. XXXVII, Rr. 6.

kamen um 1). Und da nun Belos sah, daß die Erde trotz ihrer Fruchtbarkeit verödet war, befahl er einem der Götter, ihm den Kopf abzuschneiden; und er durchknetete das herabgestossene Blut mit Erde und bildete die Menschen sowie die Wesen, welche die Berührung mit der Luft, ohne Schaden zu nehmen, ertragen können. Endlich schuf Belos auch die Sterne, die Sonne, den Mond und die fünf Planeten."

Diese Version bes Schöpfungsberichtes steht mit den bildslichen Darstellungen im Heiligthum des Maruduk zu Babylon vollkommen in Einklang; aber sie trägt offendar ein locales Gepräge. Maruduk war der Specialgott von Babylon, und man war daher eifrig bemüht, ihm daselbst eine hervorragende Bedeutung zu verleihen: Bel-Maruduk verdrängte den alten Bel und trat mit Uebernahme aller seiner Attribute und Titel vollständig an dessen Stelle. Zur Zeit des Nabu-kudurtiusur und der übrigen Könige des letzten chaldäischen Reiches ging man sogar noch weiter; man machte aus ihm einen deus exsuperantissimus, stellte ihn an die Spitze des Pantheons und erhob ihn über alle anderen Götter.

Menschen mit Leibern von Bögeln der Büste, menschliche Wesen mit Rabengesichtern,

welche die großen Götter geschaffen

und für die sie eine Bohnstätte auf Erden errichtet hatten.

Diamat hatte ihnen Rraft verlieben,

die Gebieterin der Götter hatte ihr Leben erwedt;

in der Mitte der Erde waren fie geboren und groß geworden

und fie hatten fich zahlreich vermehrt.

Beiter wird berichtet, daß diese Besen nur "das trübe Wasser (bes Chaos) schlürfen und unfähig sind, reines Wasser zu trinken." Da aber das Sonnenlicht zum ersten Wale vor ihren Bliden strahlte,

ba verfolgte es mit sciner Flamme und Baffe diese Menschen,

es traf und vernichtete sie.

Auch wird erzählt, daß es sechstausend dieser Unholde gab; sie waren halb Wenschen halb Thiere, konnten die Macht des Lichtes nicht ertragen und wurden von sieden Königen regiert, deren Namen leider zum großen Theil mit den Bruchstüden der betreffenden Tasel verloren gegangen.

<sup>1)</sup> In einem Fragment, das in Kutha von den Schreibern des Affur = banhabal copirt worden, haben wir folgende Ueberreste einer Erzählung, die sich weit mehr als die von Erech den Angaben des Berosus nähert:

Die Erzählung aus Erech hingegen beschränkt feine Rolle; auch verleiht fie bem Gotte burchaus nicht bie hohe Bebeutung, die er in Babylon hatte. Marubuf wird in ihr zu einem Weltbilbner zweiten Ranges; er ift hier ben brei höchften Göttern untergeordnet und handelt nur nach den Befehlen des Éa. feines Baters. Aber felbst auf diese Grenzen beschränkt, beweift bie Ertheilung ber Rolle eines Schöpfers an Marubut feineswegs, daß bies fein ursprünglicher Charafter gewesen. Es sprechen vielmehr fehr gewichtige Grunde dafür, daß man ihm diese Rolle erft später zutheilte, in Folge bes religiösen und politischen Ginflusses von Babylon, welcher etwa zwanzig bis sechzehn Jahr= hunderte v. Chr., also gerade zu jener Zeit sich geltend machte, ba die heiligen Bücher verfaßt und niedergeschrieben wurden. Marubuf, ber bisher ein burchaus localer und unbedeutender Gott gewesen war, wurde nunmehr bem affabischen Silit= mulu-fhi, bem göttlichen Mittler, Erftgeborenen und beftanbigen Gehilfen bes Ea, beffen Charafter wir späterhin in ben magischen Büchern näher erkennen werben, affimilirt. ältesten Kassung der tosmogonischen Texte mar Silit=mulu= thi offenbar der zweite Weltbildner. Aber er wurde im akkabischen Urtext ber religiösen und magischen Bücher, ebenso wie in ben älteften Inschriften, niemals mit bem Amar = utufi (aus welchem ber Marubut ber semitischen Schriften entstanben) verglichen ober gar mit biesem verwechselt; es geschah bieses nur in ben affprischen Versionen, welche bekanntlich weit junger find als ber akkadische Text. Ja noch mehr: wäre Marubuk schon zur Beit der Feststellung der Hierarchie des Bantheons als ein weltbilbender Gott und beständiger Mittler aufgefaßt worden, so murbe man ihm offenbar einen höheren Rang angewiesen haben als ben, ber ihn unter bie fünf planetarischen Bötter versette. wurde ohne Zweifel erst nach der Feststellung dieser Hierarchie mit bem alten Silit=mulu=thi der Affader identificirt und mit der tosmogonischen Rolle deffelben belieben.

#### IV.

Wie die erhaltenen Texte lehren, bildeten die zwölf "großen Bötter" fast ben einzigen Gegenstand bes allgemeinen und officiellen Landescultus; aber die Theologie und Mythologie von Babylonien und Affprien kannte außer ihnen noch eine lange Reibe von dii minores, welche niedere Stufen ber Emanation repräsentirten, jedoch niemals so genau charakterisirt und eingetheilt waren, wie die Baupter selbst ber göttlichen Bierarchie; fie bilbeten, mit einem Worte, eine untergeordnete Götterwelt, welche vornehmlich auf die Localculte beschränkt blieb. Die niederen Gottheiten, welche im Schöpfungsbericht bes Berofus die Befehle des Bel=Marubut vollziehen und letteren bei seinem schöpferischen Werke unterstüten, besgleichen bie vielen Götter, bie in ben mythologischen und astrologischen Tafeln genannt werben, gehören alle berselben Kategorie an. Und man würde baher besonders von diesem Gesichtspuncte aus alle Tafeln ber Göttergenealogien zu prufen und zu beurtheilen haben, zumal jenes werthvolle Fragment eines Textes, in welchem der Reihe nach alle Gottheiten genannt werden, die in den vornehmsten Beiligthümern von Babylonien und Affprien die Altare ber großen Götter theilten 1).

Es unterliegt keinem Zweisel, daß viele Namen, welche diese Denkmäler als solche besonderer Persönlichkeiten nennen, wiederum auf anderen mythologischen Taseln als bloße Rebenbezeichnungen oder Titel der großen Götter wieder auftauchen; und es war daher jedenfalls nur der volksthümliche Cultus, der ihnen eine gesonderte Existenz verlieh, während sie sonst im allgemeinen wissenschaftlichen Religionssystem als verschiedene Gestalten einer und derselben Gottheit betrachtet wurden. Aber es treten einzelne dieser dii minores auch als Personen mit deutlich individuellem Charakter und nicht unwesentlicher Rolle auf. So z. B. Ungalsturda, dessen Name vielleicht in der Form Sarrusikdu in's Assprise überging und dessen Berwandlung in einen Bogel ein

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 66.

merkwürdiges Fragment erzählt 1); Serakh, auch Nirba genannt, der Gott der Ernte und der Scheuern; Manu der Große,
der Lenker des Schickfals (der Göttin Mamituv entsprechend); Dibbara (akkadischer Name), auch Ungal-nirra genannt,
der Berbreiter der Seuchen 2), dessen Berheerungen ein von G. Smith wiederaufgefundenes Fragment schildert; Itak,
oder vielmehr Isuv 3), der beständige Helfershelfer des Borhergenannten, welcher auch die Beinamen Muttalliku, der Umher-

1) W. A. I., IV, 14, 1:

Der Gott Ungalsturda [begab sich] nach bem Gebirge, an einen entlegenen Ort,

er zog] in bas Gebirge von Sabu.

Seine Mutter bewohnte es nicht, und nicht . . . . . .; sein Bater bewohnte es nicht, auch [ging er nicht] mit ihm [dahin. Den Preis seiner Erkenntniß . . . . er nicht, er, der den Willen seines Herzens, den Willen nicht . . . . .

In seinem eignen Herzen [faßte] er einen Entschluß,

in einen Bogel seine Gestalt zu verwandeln,

in einen Sturmvogel seine Gestalt zu verwandeln,

zu nehmen ein Weib . . . . . ,

das Beib des Sturmvogels, den Sohn des Sturmvogels wohnen zu lassen in seiner Gemeinschaft.

Die folgenden Verse schildern die Göttin, mit welcher sich der verwandelte Ungal-turda vermählt; doch enthalten sie so vieles Zweiselhafte, daß mir eine zusammenhängende Uebersehung derselben vorläusig noch nicht gerathen erscheint. Den Sturmvogel, dessen Gestalt Ungal-turda annimmt, nennt die assyrische Version den "göttlichen zü"; er wird als riesenhafter Raudvogel von wunderbarer Stärke beschrieben, ähnlich dem rok der arabischen Wärchen; vgl. Fr. Delissch, Assurische Studien, S. 96 und 116.

2) Eine Rebengestalt des Abar, W. A. I., II, 54, 3. 57.

\*) Nach der sinnreichen Ableitung, welche Fr. Delißsch (G. Smith's Chaldüsche Genesis, S. 310) für Jtak annimmt, würde dieser Name, "der erhabene Zerstörer" bedeuten. In der einzigen zweisprachigen Urkunde, welche diesen Gott erwähnt, ist es aber nur die assprischen Sersion, die den in Frage stehenden, wegen der Polyphonie des zweiten Schriftzeichens noch zweisschaften Namen angiedt; der akkabische Text hingegen nennt ihn Passakse, oder auch Passaksenal, welche Lesung noch zweiselhaft ist (W. A. I., II, 18, B. 46, a—b). Dieser Name scheint mir daher semitsischen Ursprungs zu sein, und ziehe ich deshalb die Lesung Juv, das personisieirte "(Krankseits-) Feuer", vor, um so mehr, da dieselbe dadurch bestätigt zu werden scheint, daß dieser Gott, unter den Gottheiten niederen Ranges, welche "im Tempel des Unssaps, dessen Name unzweiselhaft semitsch ist, genannt wird (W. A. I., III, 66, recto, b).

gebende" 1), ober "ber oberfte Auflauerer unter ben Göttern" 2) batte und in den Urkunden bald als einfacher Genius, bald als Gott des Flusses Tigris und zugleich als Gatte einer Göttin mit attabischem Namen. Nin=mut, erwähnt wird: Martu. ber Westen, Sohn bes Anu: endlich Asmun, Samila, Usu und viele andere, beren Aufzählung zu weit führen würde. Neben ben Gottheiten, die in ben höchften Classen ber Bierarchie einen Rang haben, giebt man fobann auch ben brei oberften Göttern noch zahlreiche Söhne, welche fich indeffen nicht über die niederfte Stufe erheben. Bu benfelben gehören bie neun Sohne bes Unu: Ungal=zinna8), Latarak, Ab=qula, Equ, Mut=qurra, Rusu, Sirutu, Anun-ti4), Asis-ti, und sechs Sohne bes La: Dumuzi=abzub), Ri...la, Nera, Barra, Barra= qula, Burnunta-sa, alles affabifche Ramen, bic man nicht burch gleichbebeutende affyrische ersetzte. In biesen Schwarm ber dii minores verwies man endlich auch die alten Götter aus rein akfabischer Zeit, beren Cultus in ber Folgezeit zwar ganglich außer Gebrauch gekommen war, von benen aber boch manche noch in ben überlieferten magischen Büchern erwähnt wurden; fic repräsentiren daher nur herrenlose Güter einer früheren Religionsphase, wie wir später noch ersehen werben.

Nicht anders verhält es sich mit den Localgöttern von Flüssen oder Städten, deren Verehrung niemals im Lande allzemein wurde und denen man auch bei der Eintheilung des Panztheon keine höhere Stelle angewiesen hatte, wie z. B. Subulal, der Gott des Euphrat, Sarrakhu von Kis, Kanisurra von Kutha. Einige von ihnen haben sogar einen fremden Ursprung. In den östlichen Provinzen längs der elamitischen Grenze wurden häusig Götter verehrt, die dem Nachbarlande entlehnt waren, wie z. B. Laguda in Kisik, Lagamal oder Lagamar in Surippak, und in anderen Orten Susinka und Armannu,

9

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 66, recto, 3. 8, b.

<sup>2)</sup> W. A. I., II, 18, 3. 47, a-b.

<sup>3)</sup> Im Attadischen "ber König ber Büste".

<sup>4)</sup> Der irdifche Erzengel.

<sup>5)</sup> Im Affadischen "ber Sproß bes Oceans". Lenormant, bie Magie.

welch' letterer mit Umman, bem großen Gotte von Sufa, ibentisch ist.

Wie die Könige auf der Erde, so find auch die großen Götter des chaldäisch = babylonischen Olymp außer von ihren Söhnen, Töchtern und legitimen Gemahlinnen noch von zahlreichen Rebsweibern und Dienern umgeben, welche man ebenfalls au ben Göttern gahlt. Jeder Gott hat seinen Boten und Boll= ftreder feiner Befehle (im Attabischen lug, im Affprischen sukkallu). Die bekannteften biefer Art find Bap-fukul, ber Bote bes Unu, ben man gewöhnlich auch als "Boten ber großen Götter" bezeichnet, und Nugfu, ber Bote bes Bel. Außer feinem Diener Uamû gruppiren sobann bie Götterverzeichnisse um Ea noch acht verschiedene Thorwächter seines Balaftes, besgleichen amei Stiere por ber Bforte feines eigenen Thronfagles und amei Stiere por ber Bforte bes Thronfaales feiner Gattin Davfina, welche alle ihre besonderen Namen haben: Marubut werden endlich vier Sunde, Uffumu, Affulu, Iffuda, Iltebu, zwei göttliche Thurhüter, sowie noch andere bienende Götter feines Beiligthums E-saggal (die Pyramide von Babylon) zur Seite geftellt. Diefe Beifpiele mogen genügen gum Rachweife, welches zahlreiche Contingent das Hoflager der großen Götter zu den Liften ber als göttlich betrachteten Befen ftellte.

Aus der Zahl der Götter, die sich als niedere Mächte und Emanationen gleich unterhalb des höchsten Eyclus gruppiren, müssen übrigens die vielen Personificationen von Sternen, die sogenannten "himmlischen Wächter und Heerschaaren"), dess gleichen alle Sternenbilder und einzeln betrachteten Sterne noch ausgeschieden werden. Sie entsprachen allein den astrologischen und apotelesmatischen Vorstellungen, welche schon in ältester Zeit die chaldäische babylonische Religion, und zwar mehr als ein anderes Religionsssystem des Alterthums durchdrungen hatten. Sie waren ebenfalls mit vieler Gelehrsamkeit in Elassen gestheilt und nach dem Grade ihrer Bedeutung und ihrer Befugnisse in ein systematisches Verzeichniß gebracht, dessen Anordnung

<sup>1)</sup> Zweites Buch ber Könige, XXIII, 5.

Dioborus Siculus 1) genau auseinandersett. Sie gehörten aber nicht alle zur Zahl der eigentlichen Götter; man dachte sich viele Sterne nur von übernatürlichen Wesen aus der Gattung der Geister oder Genien (musedu) belebt; und diese führten die Reihe der Emanationen immer weiter und tieser fort, indem sie allerdings noch am göttlichen Wesen Theil hatten, aber doch schon der Menschheit sich näherten und in immer höherem Maaße mit ihr und ihrem Geschicke verschmolzen.

Bur letteren Rategorie gehörten auch die vier hauptfachlichsten Schutgenien: ber Sebu ober Rirubu (im Affabischen Alab), ein Stier mit menschlichem Antlit; ber Lamaffu ober Nirgallu (im Affabischen Lamma), ein Löwe mit Menschenfopf: ber Uftur, eine völlig menschliche Geftalt; endlich ber abler- ober geierköpfige Rattig, welchen Sefekiel2) bei feiner Beschreibung der vier symbolischen Befen, die in seinen Bisionen ben Thron bes Sahveh tragen, zum Borbilbe nahm. biesen Genien standen aber noch in zwei besonderen Gruppen bie Engel ober Beifter: Die Sgigi ober Sgaga3), Die Beifter bes himmels, und bie Anunna fir giti (im Affadischen Anunna=ae), die Beifter ber Erbe. Nach ben Angaben eines Täfelchens ber Bibliothek zu Ninive gab es überhaupt nicht weniger benn sieben hochste Götter 4), funfzig große Götter bes Himmels und ber Erbe, breihundert Beifter bes himmels und sechshundert Geifter der Erde 5); und es erscheint daher völlig erflärlich, daß biefe Annahme fo zahlreicher Chore von Engeln und untergeordneten Beiftern und Benien auch eine Zulaffung ber Dämonologie der alten affabischen Bücher zur Folge haben mußte, ebenso wie fie eine Verflechtung der priefterlichen Biffen= ichaften mit der Magie der früheren Sahrhunderte veranlaßte, obgleich lettere noch keinen ber Götter kannte, die in Rukunft

<sup>1)</sup> II, 30 und 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 10; X, 14.

<sup>3)</sup> Sie entsprechen volltommen ben Rabirim ber Phonicier, vgl. Gazette archéologique, 1877, S. 32.

<sup>4)</sup> Offenbar die beiden obersten männlichen Triaden nebst Belit, wie dies auch aus mehreren Texten hervorgeht.

<sup>5)</sup> G. Smith, North British review; Januar 1870, S. 309.

die ersten wurden, vielmehr auf einem früheren Religionssssstem basirte und ihrer ganzen Theologie nur ein einfacheres System von Göttern und guten ober bosen Naturgeistern zu Grunde legte.

## V.

Die Darftellung, die ich vorstehend unter alleiniger Benutung ber bezüglichen Quellenangaben und ohne Beifügung eigener Bufate ober Vermuthungen entworfen, burfte wohl genugen zum Nachweise, daß biefes fo gelehrte und geschickt geordnete Syftem fein urfprüngliches fein tann, vielmehr einen mächtigen Aufschwung religiöser und philosophischer Ibeen in sich vereinigt, ber mehrere Jahrhunderte fortbauernder Arbeit in ben Briefterschulen erfordern mußte. In der That reichen unsere wiewohl noch geringen Renntnisse von der alten Geschichte Chalbaas vor ber Entwickelung ber affprischen Macht zu ber Behauptung vollkommen hin, daß das vollendete Syftem der chalbaisch=babylonischen Religion mit ihrer Götterhierarchie und un= unterbrochenen Reihe von Emanationen nur das Resultat einer priefterlichen Reformbewegung sein konnte. umfassenden Umwälzung, die sich hierbei vollzog, war eine ähnliche wie die Umgeftaltung ber alten Religion ber Bebas, welche ebenfalls unter bem Ginflusse ber Brahmanenschulen vor sich ging. fie mar bas Werk einer fest organisirten Briefterkafte, Die sich ju ben abstractesten Speculationen und zum Nachbenken über hobe religiöse Probleme hinreißen ließ, wie sie nur von pantheistischen Borurtheilen durchdrungene Beifter aufwerfen tonnten; fie mar bas Werk einer Priefterkafte, beren Ursprung wir in einer weit entfernten Zeit werben suchen muffen und bie eben mit jener Umwälzung ihre religiöse Herrschaft zu begründen begann. können sogar bas Jahr 2000 vor ber christlichen Zeit, in welchem bie Dynastie von Agane mit Sargon I. an ber Spite in Babylonien zur Regierung gelangte, als ben eigentlichen Beitpunct ansehen, wo die angedeutete religiöse Umwälzung, nach

Feftstellung und Bollendung ihres Systems die Oberhand gewann und ihre Herrschaft über das ganze Land ausdehnte. Daß die Provinzen des Südens und Nordens, daß Chaldäa und Babylonien gerade damals unter der Dynastie von Ugans unter einem Scepter vereinigt waren und es auch unter der neuen, durch Eroberung zur Herrschaft gelangten Familie des Hammuragas blieben, mußte natürlich ihren erfolgreichen Durchbruch bei Weitem erleichtern.

In der That besiten wir viele zuverlässige Belage für ben früheren Zustand und die frühere Form der Religion. ziemlich zahlreich erhaltenen Inschriften ber ersten Dynastien bes alten chalbäischen Reiches findet sich noch teine Spur von jener gelehrten fpftematischen Ordnung und Gintheilung ber Bötterwelt, wie sie bereits in den Büchern, deren Abfassung ausdrücklich in die Zeit Sargon's I. verlegt wird, zu Tage tritt. Götternamen find in ihnen allerdings dieselben wie auch später noch; aber die Gottheiten selbst find weder burch ihre Stellung einander genähert, wie dieses in dem von mir dargelegten theo= gonischen System geschieht, noch find sie schon in die vielen verschiedenen Grade der Bedeutung und Emanation einer geordneten Hierarchie gruppirt und eingereiht. Ihre Befugnisse sind weit weniger präcifirt und von einander unterschieden als später; fie gleichen einander mehr und zeigen noch alle einen fast ausschließlich localen Charakter. Auch wird jeder einzelne dieser Götter, mit seiner Gemahlin, nur selten mit einem Sohn, welcher die nach dem Mufter der menschlichen Familie gebildete Trias vervollständigt, in einer besonderen Stadt verehrt, wo er dauernd sein vornehmstes Seiligthum hat und für den ersten aller Götter gilt.

So wird Anu (Ana) mit Nana (Dingiri) in Erech versehrt; Bel (Mul=ge) mit Belit (Nin=ge) und seinem Sohn Abar (Nin=bara) in Nipur; Éa mit Davkina und seinem Sohn Silik=mulu=khi in Eribhu; Sin (Uru=ki) mit Nana in Ur1); Samas (Utu) mit seinem Sohn Nergal in Larsam

<sup>1)</sup> Der im Anhang IV. überfeste homnus an Sin oder Alu hat speciell. auf den Cultus von Ur Bezug.

in Chalbaa, besgleichen in Sippara in Babylonien, wo Ununit feine Gattin ift; boch scheinen bie beiben Samas von Larfam und Sippara nicht unwesentlich von einander abgewichen zu haben. Die Götter von Babylon find Marubut und Barpanit; Rebo ift ber Gott von Borfippa, wo er ausnahms= weise Nana zur Gemahlin hat; Rergal und Lag werben in Rutha verehrt; Bin (Mermer) und Sala in Muru. lange die Dynastie von Ur über gang Chaldag herrschte, war Sin ber Specialgott biefer Stadt und fein Borrang murbe überall anerkannt: boch ging biefer Borrang auf Samas über. ba die Hegemonie in die Hände von Königen aus Larsam gelangte. Reine einzige Inschrift aus biefer fernen Beit (etwa 3000-2000 v. Chr.) liefert indessen ben Beweis, daß, wie dies in den späteren Spochen so häufig geschah, dem ganzen Rreise ber großen Götter an irgend einer Stelle eine gleichzeitige Berehrung gezollt worden wäre.

Auf ebensolche Zustände und auf die nämliche Geschichts= periode ist auch die in akkadischer Sprache abgesaßte, von einer interlinearen assyrischen Uebersetzung begleitete Sammlung litur= gischer Hymnen zurückzusühren, mit denen ich mich bereits in einer anderen Arbeit eingehend beschäftigte 1). Die trefslichen Forschungen des Grasen de Vogüé haben nachgewiesen, daß die Religionen der Bölker Syriens und Palästinas, welche nicht wie die des unteren Euphratlandes den Einfluß einer einzigen, mäch= tigen Priesterkaste ersahren hatten, ununterbrochen in eben= demselben Zustande blieben 2). Das Geset, welches der genannte Gelehrte für diese Erscheinung aufstellte, ließe sich aber unver= ändert auch auf die Form anwenden, welche die chaldäisch=baby= lonische Religion noch vor ihrer in manchen Puncten so künst=

<sup>1)</sup> Un Vêda chaldeen, im zweiten Bande meiner Premières civilisations (in der deutschen Nebersetzung Bb. II, S. 107-148.).

Nogüé, Mélanges d'archéologie orientale, S. 51—57. — Bergi. mein Manuel d'histoire ancienne de l'Orient, 3. Aufi., Bb. III, S. 127 ff., 303, 352 ff.

Im zweiten Bande meiner Lettres assyriologiques habe ich bereits nachs gewiesen, daß es sich mit der alten Religion Arabiens im Allgemeinen ganz ebenso verhielt.

lichen systematischen Umgestaltung hatte. Es bestand also eine ganze Reihe eng mit einander verwandter Religionen, welche man die kuschitisch=semitischen oder euphratisch=syrischen nennen könnte und welche bei überwiegend gemeinsamen Götternamen auch ein und dieselben Grundgedanken auswiesen: gewiß eine der ausgeprägtesten und interessantesten Gruppen, die sich dem Studium der Religionen nur bieten könnte.

Die Vorstellung des einen und allgemeinen göttlichen Befens, das fich mit der stofflichen, aus der Substanz hervorge= gangenen und nicht von ihm geschaffenen Welt verbindet, trifft man in biefen Religionen überall als Basis an und sie ist gewiß auch ihr Grundbegriff gewesen. Aber die Beschaffenheit dieses Gottes ift, wie in jedem Bantheismus der Borzeit, Diejenige eines Wefens, bas eine Ginheit und Bielheit zugleich ift. ift ein Naturgott, ber in ber ganzen Welt wirkt, ber Urheber bes phyfischen Lebens, ber jedes Jahr fein Werk vernichtet, um ce im Wechsel ber Sahreszeiten wieder zu erneuern. Diefes ununterbrochene Bert ber Berftörung und Biebererzeugung übte er, wie man in Folge ber pantheistischen Auffassung feines Befens annahm, nicht nur an der von ihm unterschiedenen Belt, sondern mittelft einer Rückwirkung auf sich selbst auch an seiner eigenen Substanz aus. Jeder Bhase Dieser Berrichtungen bes Gottes entsprach ein besonderer Name und eine verschiedene Erscheinungsform, bie in ihrer außeren Geftalt zu einer besonberen Personification wurde. Und hierauf begründete sich jene ursprüngliche Entwickelung der Mythologie, welche einen voll= ftändig localen Charafter annahm, felbst an den Ufern des Euphrat und Tigris, bis jum Gintritte ber umfaffenden, ein= heitlichen Umgeftaltung und sustematischen Anordnung, welche weder Sprien noch Phonicien kennen lernten. Jeber Bolksftamm, jede Stadt betrachtete bas gottliche Befen specieller unter Erscheinungsformen, deren es fähig war, also in bestimmten Natur= phänomenen oder in einem der Urstoffe, welche die mangelhafte Naturwissenschaft jener Zeiten annahm. Und hieraus ent= iprangen ebensopiele in ber Erscheinung verschiedene Götter, welche aber bei aufmerksamer Beobachtung gar balb in einander zusammenfallen und sich auf die ursprüngliche Einheit der gött= lichen Substanz zurückführen lassen.

Als Grundursache und Urbild ber sichtbaren Welt hat ein Naturgott nothwendiger Beife ein doppeltes Befen; benn er befitt und vereint die beiden Principien aller irdifchen Entstehung, bas active und bas passive, bas männliche und bas weibliche Princip in sich. Wir haben hier also eine Zweiheit in ber Ginheit, eine Borftellung, welche ben Begriff ber weiblichen Gott= heiten entsteben ließ. In den Religionen der euphratisch-fprischen Gruppe wird die Göttin als "Offenbarung" bes ihr entsprechenben männlichen Gottes betrachtet. Sie unterscheibet sich also von biesem nicht wesentlich, sondern ift, so zu sagen, eine subjective Form ber ursprünglichen Gottheit, eine zweite gottliche Berson, von der ersten hinlänglich unterschieden, um mit ihr ehelich ver= bunden sein zu können, aber boch wieder nichts Anderes als die Gottheit felbst in ihrer äußeren Offenbarung. Die weibliche Sottheit in dieser allgemeinen Auffassung zerfällt, ebenfo wie bie männliche, in eine Menge Unterabtheilungen localer ober attributiver Personificationen. Wie in Sprien und Phonicien, fo fteht auch in Chalbaa und Babylonien nothwendiger Beije jedem Botte eine entsprechende Gottin gur Seite; die gottlichen Personen lassen sich auch hier nicht einzeln, sondern nur in Baaren begreifen; und ba ein jedes biefer Paare eine vollständige Einheit bildet, welche als ein Wiederschein der Ureinheit betrachtet wird, so erganzen sich auch die Bersonen, die das Baar zu= fammenfeten, burch gegenseitige Bechselbeziehung: hat ber Gott einen solaren Charafter, so hat die Göttin eine lunare Natur; ift er ein Gott bes Tages, so ist sie eine Göttin ber Nacht; ift er die Personification der für activ geltenden Elemente, des Reuers und ber Luft, so vertritt sie die passiven, bas Baffer und die Erbe.

Die Gottheiten der euphratisch-sprischen Religionen haben also auf dieser gemeinsamen Grundlage manches Unbestimmte und Schwankende an sich. "Sie zeigen," wie Soury ganz richtig bemerkt, "keine Festigkeit in den Umrissen, keine merkbare Bestimmtheit, seine Eigenschaften, welche an die Lebendigkeit und

Bersönlichkeit der homerischen Götter erinnert: sie gleichen vielmehr jenen Göttern ber Rindheit ber arischen Rasse, jenen vebischen Gottheiten, die fast aller Consistenz entbehren und, wie Baruna, Indra und Agni, häufig in einander verschmelzen, ober aber ber Reihe nach, mögen fie Inbra, Savitri ober Rubra beigen, sämmtlich als bie bochften und mächtigften Sotter betrachtet und gepriefen werben 1)." Und biefes Urtheil gilt auch für die Götter Chaldas und Babylons, denen wir noch vor dem Eintritte der reformatorischen Arbeit, welche die hier= archische Rangordnung biefer Götterwelt feftstellte, in ben ältesten Inschriften und in ber Sammlung affabischer liturgischer Gefange begegnen. Denn eine bestimmtere und ausgeprägtere Berfonlichkeit mit scharfer begrenzter Rolle erhielten biefe Gottheiten doch nur erst bann, als man sie, so zu sagen, in ben aroken Simmelskörpern lacalifirte und baburch nicht felten auch ihr ursprüngliches Wefen recht merkbar modificirte.

#### VI.

Ich glaube schon an anderer Stelle ) bewiesen zu haben, — und im Grunde genommen ist es ja auch die allgemeine Ansnahme, — daß Abar Samban, der chaldässchrassprische He rakles, aus dem man später den Gott des Planeten Saturn machte, ursprünglich eine Personisication der Sonne war. Er bewahrte sogar in seiner neuen Rolle manchen Zug seiner alten Physiognomie; auch nennen ihn die mythologischen Taseln noch immer "die Sonne des Südens". Im Cult von Sippara wird Abar Malik (der biblische Insult von Sippara wird Abar Malik (der biblische Insult), der dem Moloch Phöniciens entspricht, mit Samas identissiciet, oder er repräsentirt wenigstens eine Form desselben s).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Revue des Deux-Mondes vom 1. Febr. 1872.

Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose,
 110 ff.

<sup>9</sup> Gelger, Beitichr. für ägppt. Spr.= unb Alterthumst., 1875, S. 133.

Enblich wird der ursprüngliche Charakter dieses Gottes auch durch die zu Ehren des assyrischen Heraktes veranstalteten Todtensceremonien, mit welchen sich R. Rochette sehr eingehend beschäftigte 1), auf's deutlichste nachgewiesen. Er wurde, in sosern er die Sonne darstellte, als ein Gott betrachtet, welcher in bestimmten Zeiträumen freiwillig starb, um sodann von Neuem gesboren zu werden, eine Anschauung, auf welche auch solgendes Fragment 2) eines Hymnus Bezug haben dürfte:

Er ist gekommen, er ist hinabgestiegen in den Abgrund der Erde; Selbst Sonne, ist er eingegangen in das Land der Todten.

In einem unheilvollen Monat geschah seine Niebersahrt, auf bem Wege, den alle Wenschen wandeln, in das Gebiet der Todten, freiwillig, nach dem fernen Lande, wo man ihn nimmer wieder sieht.

Die Berbindung eines ursprünglich solaren Gottes mit dem Planeten Saturn wird übrigens auch von Diodorus Siculus³) in seiner Darstellung des religiösen astronomischen Systems der Chaldäer bezeugt. Im zweiten Buche, wo er speciell von den Planeten handelt, sagt nämlich dieser Schriftsteller wörtlich: "Dem Planeten, der bei und Saturn heißt, geben sie (die Chalbäer) als dem ausgezeichnetsten, welchem sie die meisten und wichtigsten Weissaungen verdanken, den Namen Sonnen stern (xalovar "Hloor) 1)." Und hiermit übereinstimmend wird der Saturn auch in dem Grundriß der Astronomie des Eudogus, auf einem Papyrus des Louvre, d rov hloor dorige genannt 5).

Man kann im Allgemeinen wohl sagen, daß in der ältesten Berfassung der chaldäisch=babylonischen Religion, ebenso wie in der sprischen, die männlichen Gottheiten vorwiegend solare waren, wie man sonst auch ihre Physiognomien entstellen oder die

<sup>1)</sup> Mémoire sur l'Hercule assyrien, 38b. XVII ber Mémoires de l'Académie des Inscriptions.

<sup>2)</sup> W. A. I., IV, 30, 2.

<sup>8)</sup> II, 30.

<sup>4)</sup> Bgl. Simplic., De coelo, II, S. 499. — Hygin., Astronom., II, 42. — Th. H. Astronom., Theon. Smyrn. Platon. lib. de astron., S. 88.

b) Notices et extraits des manuscrits, Bb. XVIII. S. 54.

Götter selber individualisiren mochte, um sie in ben Rahmen bes aufacstellten hierarchischen Systems einzuzwängen. Dagegen scheint die planetare Auffassung, welche in der folgenden Religionsphase eine so wichtige Rolle svielte, in der ersten Epoche fait gänzlich geschlt und baber auch der vorwiegende Sinfluß der damit zusammenhängenden aftrologischen Ideen erft mit dem Augenblicke begonnen zu haben, wo sich die Wandelung, welche die Religion in ein bestimmtes System brachte, zum großen Theil ichon unter der Eingebung dieser neuen Ideen vollzog. einzige Gottheit, welche seit ben altesten Zeiten eine ftart ausgeprägte planetare Physiognomie zeigt, ift Iftar: bagegen ift nichts deutlicher und bestimmter als der solare Charafter ihres Gemahls Dumugi oder Tammug, beffen Mythus, fammt ben von ihm veranlaßten alljährlichen Trauerceremonien, sich von Babylonien auf Bhönicien übertrug 1). Diese ben Culten Borberafiens eigenen Götter, welche in bestimmten Zeiträumen sterben und wieder aufleben, find lediglich Bersonificationen der Sonne und der ununterbrochenen Phasen ihres täglichen und jährlichen Ein folder Gott war ursprünglich auch Marubut, der Schutgott Babylons, den man später im Planeten Jupiter localisirte; er starb, um wieder aufzuerstehen; sein Grab wurde Byramide von Babylon allen Gläubigen gezeigt 2). in der

<sup>1)</sup> Bgl. meine Abhanblung Sur le nom de Tammuz, Bb. II des Congrès international des Orientalistes.

<sup>\*)</sup> Bolf Baudissin (Theolog. Literaturzeitung von Schürer, 1876, S. 75) bekämpst diese Auslegung: "Bielmehr," sagt er, "ist daraus zu entnehmen, daß der Haublegt Babels später als ein menschlicher König aufgesaßt wurde, bessen Grab man zeigte wie das des Zeus auf Kreta." Dies läßt sich auch in gewissem Maaße aufrecht erhalten; denn sicherlich hat man den Marudut für einen alten babylonischen König gehalten und als solchen zum sagenhasten Nimrod (eine semitische Zusammenziehung des Attadischen: ana Amarutu) gemacht. Man könnte sogar das Grad, welches man in Kinive als das des Ninos oder des Sardanapal, zweier heroischer irdisscher Gestalten des Adar=Samdan (vergl. meine Abhandlung La légende de Sémiramis, S. 41 und 52), zeigte, zum Bergleiche heranziehen. Aber ist es nicht dennoch seltsam und auffallend, daß sich in Borderassen. Aber ist es nicht dennoch seltsam und auffallend, daß sich in Borderassen und wieder auferstehen, wie wir dieses soehen an Adar gesehen? Bon Sin galt es für gewiß, daß er auf Erden regiert hatte, und er war deshalb der Typus

Uebrigens bebeutete auch sein alter akkadischer Name Amar utuki, welcher in der semitischen Sprache in Marubuk verwandelt wurde, den "Glanz der Sonne". Selbst Bin wird noch in einigen astrologischen Urkunden als "Sonne des Südens über Elam" bezeichnet"). Und wie Wolf Baudissin richtig bewerkt, gestattet der völlig solare Charakter des Baal Phöniciens die Annahme, daß es sich mit dem Bel von Babylon, vor seiner Identificirung mit dem akkadischen Mulsge, welche seine Physiognomie von Grund aus änderte, ganz ebenso verhalten habe. Erwuchs doch das vornehmste Spos Babyloniens aus einer ähnlichen Grundlage; der Hauptheld desselben, Izdhub ar oder vielmehr Dhubar, war eine Personification der Sonne und seine zwölf großen Abenteuer entsprachen den zwölf Zeichen des Thierkreises").

Es gab aber auch einige männliche Gottheiten, welche seit ben ältesten Zeiten ber chaldäisch-babylonischen Religion dieses allgemeinen solaren Charakters nicht theilhaftig waren. So wurde z. B. Sin, der Wond (bessen Namen er auch im Ussprischen trägt), als männlich und im Besitze einer thätigen Kraft gedacht, jedoch nur im Berhältniß zur Erde, da er im Berhältniß

bes Königthums; aber nichts gestattet bis jest die Annahme, daß seine heilige Stadt Ur behauptet habe, sein Grab zu besissen. Hingegen zeigte man das des Abonis in Byblos wie das des Marudut in Babylon. Es scheint mir daher, daß es nur die religiöse Borstellung von dem sterbenden und wieder auferstehenden Gotte gewesen sei, welche die Einrichtung von Göttergräbern hervorrief, und daß das Borhandensein dieser Gräber, anstatt aus Sagen von Göttern entstanden zu sein, die sich in Könige verwandelten, vielsmehr zur Ersindung und Ausbildung dieser Sagen beigetragen habe.

<sup>1)</sup> Zu ben vorhandenen Spuren des ursprünglichen solaren Charakters des Bin dürste vielleicht auch die Thatsacke zu rechnen sein, daß man unter den niederen Gottheiten, welche ihn im Tempel zu Assur (den er mit Anutheilte) als Gesolge umgeben, auch Namen wie Niphussamsi, der (personissicirte) Sonnenaufgang", Nurussamsi, "das Sonnenlicht", Barqu "das Betterleuchten", Jusaarqi "das Feuer des Betterleuchtens" und Rämu "das Rollen des Donners" vorsindet, alles Personisicationen, die sich weit eher mit der ursprünglichen Rolle des Bin in Berbindung bringen lassen (W. A. I., III, 66, recto, b.).

<sup>9)</sup> Bergl. "Le déluge et l'épopée babylonienne, im II. Bande meiner Premières civilisations. — In der deutschen Uebersebung Bb. II. S. 3 ff.

zur Sonne, als aus der Vereinigung von Gula und Samas hervorgegangen, für weiblich galt. In seinem Heiligthum zu Ur hatte er eine wesentlich chthonische Göttin, eine Personification der Erde zur Gattin: ein Verhältniß, welches auch in seinem akkadischen Namen Uruski, der die Erde erleuchtet") zum Ausdruck gelangt. Diese doppelte Stellung, die man dem Monde zuwics, veranlaßte aber auch, daß Sin in manchen mythologischen Berichten, wie in denen des Ktesias, als androgynischer Gott ausgefaßt wurde, gleich Wen, dem Mondgott der kleinsasiatischen Religionen, mit welchem er große Aehnlichkeit hat.

Als himmel, Zeit und Welt zugleich, realisirt Anu in ber ältesten Beriode ber Religion bes Guphratlandes bie Ibce bes uranischen und tosmischen Gottes, ben die Griechen, wenn sie von affatischen Culten sprachen, mit Aeon, die Römer mit Saeculum bezeichneten. In Phonicien hieß biefer Gott Ulom ober Eichmun, in Gaza Marna, in anderen Theilen Baläftinas Baal= Saldim, in Arabien Audh ober Sobal2). Der "Alte ber Tage" burfte vielleicht unter allen göttlichen Berfonificationen, welche die euphratisch-fprischen Religionen annahmen, gerade biejenige fein, bie man ihrem Wesen nach am weitesten gefaßt hatte und die daher dem Begriffe der ursprünglichen Ginheit am nächsten tam; aber sie blieb, wie zum Theil auch bie Auffassung bes vedischen Baruna und bes Uranos ber ältesten Griechen, jugleich die verschwommenfte und unbeftimmteste. Daß Anu "ber Alte" xar' & Eoxyn, "ber Erzeuger" und "Bater ber Götter" genannt wurde, beruht allein barauf, bag man gur Zeit ber alten chalbäischen Dynaftien, wie auch noch in der Anfangsperiode der Systematisfirung der Religion, ba man eine Berbindung zwischen ihm und den übrigen Göttern berstellen wollte, ihn zum alleinigen Repräsentanten bes Urstoffs, sum Urquell aller Emanationen, mit einem Worte zum Träger

<sup>1)</sup> So übersett man ihn im Assprichen; die ursprüngliche Bedeutung des Ramens Urusti scheint aber ausdrucksvoller gewesen zu sein: "der seine Wirkung auf die Erde erstreckt", "der die Erde bebrütet".

<sup>\*)</sup> Ueber diese Auffassung vol. meine Lettres assyriologiques, Bb. II, S. 164-178.

aller jener Eigenschaften gemacht hatte, die man später für Ilu in Anspruch nahm, da man diesen, in einem neuen Anlauf nach der abstracten Idee des göttlichen Wesens, von Anu unterschied.

Entsprechende Beobachtungen ließen sich indessen auch an La (den ich nicht für semitischen Ursprungs halte), überhaupt an allen Göttern des chaldäischebabylonischen Pantheon machen, wenn man ihre ältesten Auffassungsformen zu ergründen suchte. Es würde dies aber eine vollständige und eingehende Darlegung der Mythologie des Euphrate und Tigrissandes erfordern, mithin die Behandlung eines Themas, welches nicht unmittelbar in den Kreis der mir gestellten Aufgabe gehört; und ich will daher hoffen, daß schon die wenigen angeführten Beispiele genügen werden, die Natur und den Geist der chaldäischebabylonischen Religion in ihrer ältesten Form, desgleichen auch ihre Identität mit den Religionen erkennen zu lassen, welche andauernd und ohne Aenderungen zu erfahren über Sprien, Phönicien und die übrigen Länder gleichen Bolksstammes herrschten.

## VII.

Wir besitzen aber auch zuverlässige Urkunden, wie die Insichriften der Könige und die durch Ueberlieserung in den Heiligsthümern Chaldäas erhaltenen liturgischen Hymnen, welche uns vollkommen in den Stand sein, die chaldäischedbylonische Resligion noch weit über die Zeit ihrer Systematisirung, welche Ansangs des zwanzigsten Jahrhunderts v. Chr. eintrat, hinaus zu verfolgen und daher in einem verhältnismäßig ursprünglichen Zustande zu erfassen. Die alten Zaubersprüche von Akkad versmögen und in die früheste Vergangenheit dieses Landes zurück zu führen, — in eine Zeit, da hieselbst noch so abweichende resligiöse Anschauungen herrschten, daß wir in ihnen ohne Zweisel Vorstellungen einer ganz anderen Rasse erkennen müssen.

Ich halte es übrigens für erforderlich, hier erft nach Kräften ben Standpunct zu rechtfertigen, auf ben ich mich bei ber

Schätzung dieser babylonischen Religionsalterthümer stelle; benn er entsernt sich in der That gar merklich von dem, welchen gesenwärtig die Mehrzahl der Asspriologen behauptet, insbesondere Sayce in England und Cherhard Schrader) in Deutschsland mit so außerordentlicher Gelehrsamkeit vertreten.

Ohne Zweifel bin ich in der ersten französischen Ausgabe des vorliegenden Werkes zu sehr in's Extrem gegangen. Ich ging vor Allem zu weit, indem ich, auf bloße Muthmaaßungen hin, zwischen der akkadischen und der chaldäische dabylonischen Religion einen historischen Antagonismus annahm, von dem sich allerdings keine unmittelbare Spur nachweisen läßt. Ich mußte daher bei der Revision meiner Arbeit nicht unwichtige Modisiscationen vornehmen; aber ich halte trozdem auch heute noch im Wesentlichen meine früheren Ideen aufrecht, ungeachtet der hohen Autorität, welche sich an die Namen der Vertreter der entgegensgesetten Ansicht, zumal an das Urtheil Schrader's knüpft.

Ich kann nicht zugeben, daß das Religionsssistem, welches ich eben in Kürze dargestellt, ganz und gar akkadischen Ursprunges und daß es von den Bölkern semitischer Sprache von der früheren nicht semitischen Bevölkerung entlehnt sei. Auch Bolf Baudissin<sup>2</sup>), der hierin meine Ansichten theilt, hat dieses mit Recht bestritten: "Sicher," sagt derselbe, "sind nicht alle Borstellungen, welche in akkadischen Texten niedergelegt sind, darum den Akkadern zuzusprechen. Die babylonischen Semiten behielten lange die Sprache dieses Bolkes neben der eigenen, besonders als heilige Sprache, im Gebrauch und können darum ihre eigensten und echtsemitischen Gedanken in diesem Idiom aussesprochen haben."

Die Ueberschätzung bes Einflusses der Aktader auf die Semiten des Nordens ist eine Klippe, deren Bermeidung in Andetracht der Gegenwart und Zukunft unserer Wissenschaft von besonderer Wichtigkeit ist. Denn wenn man gewisse unter den

<sup>1)</sup> Bornehmlich in seiner trefflichen Arbeit: Semitismus und Baby- lonismus (Jahrb. für protest. Theol., 1875.)

<sup>9)</sup> Bgl. Shürer's Theologische Literaturzeitung, 1876, S. 76.

Assuriologen herrschende Tendenzen auf die Spitze triebe, so würde man gar bald dahin gelangen, eine jede Originalität des Geistes und der Civilisation bei den anderen Semiten, wie bei den Arabern, wegleugnen zu wollen. Dies wäre aber meiner Ueberzeugung nach eine ebenso unrichtige Theorie, wie die des Ultrasemitismus Halbrugen. So Es ist allerdings geschichtlich uns bestreitbar, daß die Bevölkerungen Aramäas und Palästinas der mächtigen Einwirkung, welche Babylon als Wittelpunct der Cultur ausübte, unterworfen waren. Allein dieser Einsluß hat nie eine völlige Assimilation herbeigesührt, sondern jene Bölker haben ebenso im Hinblick auf Babylon stets ihre Originalität bewahrt, wie Babylon ihnen gegenüber durchaus original und eigenartig geblieben ist.

Man wird aber auch Unrecht thun, für Babylon und Chalbaa bas semitische ober kuschitisch-semitische Element in ber historischen Culturentwickelung, namentlich in religiöser Sinsicht, zu beschränken. Denn biefe Cultur ift im Wefentlichen ein ge= mischtes Product. Wie weit wir auch an ber Sand ber Dentmäler in die Bergangenheit Babplons und Chaldags zurückgehen mogen, sehen wir die turanische und die semitische Rasse in den Ebenen, die vom Guphrat und Tigris bewässert werden, stets neben einander bestehen; und der wechselseitige Ginfluß, den beide auf einander ausübten, offenbart sich überall, sogar in den Es giebt keine Urkunden in akkabischer Sprache, in benen man, seien sie auch noch so alt, nicht einige Entlehnungen aus dem Affpro-Semitischen nachweisen könnte, desgleichen auch keine Urkunden in affprischer Sprache, in denen man nicht umgekehrt noch zahlreichere Entlehnungen aus dem akkadischen Sprachschate festgestellt hätte. Ja wir sehen, so weit auch immer die Denkmäler uns guruckführen mogen, über alle Bewohner biefer Gegenden, ob sie nun affprisch ober akkabisch fprechen und ichreiben, die nämliche Civilisation herrschen. es mußte daher Diefelbe offenbar bas Product ber Bereinigung bes Gingebrachten zweier Stämme fein, beren Culturftufe bic nämliche war, wiewohl ihre Sprachen verschieden blieben. Denn es giebt, fo weit wir biefes mit Sulfe ber gleichzeitigen Denkmaler beurtheilen können, keine rein akkadische, von dem semitischen oder kuschitisch-semitischen Elemente völlig unabhängige Civilisation, sondern nur eine gemischte, eine solche, die beiden Rassen gemeinsam war und an deren Entstehung eine jede von ihnen ihren Antheil hatte. Und hieraus erklärt sich denn auch in natürlicher Weise, wie im Laufe der Jahrhunderte, in schon historischer Zeit, das anfänglich überwiegende nicht semitische Idiom, ohne eine durchgreisende Aenderung der Culturverhältnisse, allmälich verschwinden und vor dem zunehmenden Uebergewichte des semitischen Idioms zurückweichen konnte. Denn eine bloße Verrückung des politischen Schwerpunctes dieser Länder (wie sie ja auch die allerdings noch sehr lückenhaften Annalen durchblicken lassen) mußte an sich schon genügen, dieses Ergebniß herbeizusühren.

Beschränken wir uns nun ausschließlich auf bas Gebiet ber Religionsalterthumer, so wird die chaldaisch-babylonische Religion ber völlig hiftorischen Zeit - felbst in ihrer altesten Gestalt und vor ihrer bestimmten Systematifirung — ebenfalls, und zwar noch mehr als alles Andere, als ein Mischproduct erscheinen. Wir erkennen in ihr gang beutlich bie beiben Clemente, Die gu ihrer Bildung beitrugen: auf ber einen Seite eine Mythologie. welche ursprünglich einen vorzugsweise solaren Charakter hatte und mit ber fprifchen, phonicischen, paläftinischen, ja sogar mit der arabischen Götterlehre verwandt war, - wobei wir aller= binge nicht verschweigen burfen, daß die Denkmäler, die une über lettere belehren, erft aus späterer Zeit find; auf ber anderen Seite die mythologischen und religibsen Anschauungen, welche wir fast ohne fremdartige Beimischung in den akkadischen Baubertexten vorfinden, - Anschauungen, die ihrem ganzen Wefen nach völlig verschieden sind, ja zu verschieden, als daß man ihre Abweichung von der officiellen chaldäisch = babylonischen Religion allein aus der Gigenart der Urkunden, in denen man ihnen begegnet, erflären fönnte.

Man ist nun allerdings zu der Einsicht gelangt, daß alle Götter der chaldäisch=babylonischen Religion, welche in den afsy=rischen Texten rein semitische Namen tragen und sich mit gleichem Charakter und gleicher Physiognomie in den Religionssystemen

Digitized by Google

Spriens und Phoniciens wieberfinden, gleichzeitig auch besondere akkadische Namen hatten. Ich füge dem noch hinzu, daß diese Namen im Allgemeinen ber alten Mythologie von Affad angehören und durchaus nicht erft später zur Uebersetzung ber semi= tischen Bezeichnungen erfunden zu sein scheinen. Für biejenigen bieser Namen, welche uns in ben magischen Urkunden wieder begegnen, läßt sich aber leicht bestimmen, um wieviel sich die Rolle und der Begriff bes damit bezeichneten Gottes pon feiner fpateren Auffassung im chaldäisch-babplonischen Religionespitem entfernt. Wir befinden uns hier in der That Affimilationen gegenüber, welche benjenigen awischen ben Göttern von Rom und Hellas vollkommen entsprechen. Denn von Allem, was sich in ber flassischen Literatur ber Romer an bie Ramen Jupiter, Mars, Minerva, Mercur und Ceres knupft, - mit an= beren Worten: von allen griechischen Zeus-, Ares-, Athene-, Bermes = und Demeter = Sagen gilt die Ansicht, bag fie ur= iprünglich der Religion der Römer fremd waren, desaleichen daß manche ber erstgenannten Götter, ihrer Abstammung nach, sich von den hellenischen Göttern, mit benen fie identificirt murben. burchaus unterscheiden. Daher auch die Mythologen sich keinesweas veranlaßt sehen, diese Afsimilationen zum Gegenstande langer Erörterungen zu machen; fie geben vielmehr weiter und suchen bas innerste und eigenste Besen ber Religion ber Römer burch das Studium gang anderer Quellen zu ergründen, insbesondere durch Prüfung der Fragmente der Indigitamenta bes Numa, ber Gefange ber Arvalbrüber, bes Carmen saliore sowie der Sagen, welche Griechenland überhaupt fremd blieben und sich für einen jeden ber genannten Götter, neben ben erft später aufgenommenen griechischen Mythen, erhalten haben. Gine ahnliche Arbeit ist aber, meines Grachtens, an der hand ber magischen Texte auch für die alte Religion von Affad möglich; wenigstens habe ich bieselbe zu liefern versucht.

Weit schwerer wiegt bagegen ber Einwurf, daß das chals däisch-babylonische Pantheon der historischen Zeit eine Anzahl von Göttern — sogar ersten Ranges — umfaßte, welche auch in den assyrichen Urkunden rein akkadische Namen bewahrten. bie man nie durch semitische Aequivalente ersetze; so 3. B. Anu, Êa, Marubuk, Dumuzi, Davkina, Gulau. s. w. Bondiesen Göttern läßt sich natürlich mit Bestimmtheit annehmen, daß sie von Akkad kamen, zumal wir sie mit gleichen Zügen in den magischen Texten wiedersinden. Aber ich bin doch weit das von entsernt, den Akkadern die Grundelemente der chaldäischsbabylonischen Religion zuzuschreiben; ich halte dieselbe lediglich sür ein Mischproduct und glaube, daß nur die Götter, die in den semitischen Sprachen ihre ursprünglichen Namen behielten, in ihr den akkadischen Antheil bilden.

Jedenfalls ift hiebei gang besonders auffallend, daß diefe Götter mit akkadischen Namen fast alle der chaldäisch=babylo= nischen Religion ausschließlich eigen blieben und fogar die charafteristische Seite ihrer Physiognomie bilbeten, mahrend sich weber in Sprien noch in Phonicien ober Balaftina analoge Geftalten nachweisen laffen. In biefer Sinficht liefert besonders Ea ein schr interessantes Beispiel. Er ist ber Gingige, beffen Auffassung die chaldäisch-babylonische Mythologie der historischen Beit, ungeachtet ihres reichhaltigen Sagenfreises, weber burch Rufape ausdehnte, noch durch Abzüge schmälerte; er ist allezeit einer ber hervorragenbsten Götter ber Staatsreligion, beffen Cultus von höchster Bedeutung war. Wenn aber irgend ein Gott affabischen Ursprungs, so hatte sicherlich ber Bott ber Gemässer und ber Beisheit, ber Gebieter bes Oceans und Schutgott ber Seefahrer, in allen feinen Auffassungen in Phonicien Burgel faffen und einen für die volltommenfte Entwidelung feines Cultus gunftigen Boben finden muffen. Er ift jedoch im Cuphrat- und Tigristande localifirt geblieben; sein Cultus ist nicht über Babylonien und Chaldaa hinausgegangen; weder in Sprien noch in Balaftina, noch felbft bei einem feefahrenden Bolfe wie bie Phonicier, finden wir von ihm irgendwelche Spur. in ber Beftalt bes Fischgottes, welche jenen Ländern nicht fremb blieb, findet er sich nur an einem speciellen Puncte, im eigentlichen Centrum ber Einwanderung ber euphratischen Culte, in Affalon, wo biefe Geftalt mit ben Sagen ber affprischen Semi= ramis auf's engste verflochten erscheint.

Diese Thatsache ist es vor allen, die mich zu der Annahme peranlakt, man überschätz ben religiöfen Ginfluk ber Affader auf bie Semiten bes Norbens nach ihrer erften Berührung mit Die Götternamen akfabischen und nicht semitischen Uriprungs, beren Uebertragung von Babylon auf bie Semiten Spriens und Balaftinas wir conftatiren, befchranten fich ebenfalls auf eine fehr geringe Bahl: auf Saffuth 1), mit welchem fich Schraber fehr eingehend beschäftigte, auf Anath und Tammuz²). Erwägt man indessen, daß ber Unath = Cultus in Baläfting fehr weit über die Eroberungen ber Aegypter in ber achtzehnten und neunzehnten Dynastie zurückreicht, so ergiebt sich, daß ber Name biefer Göttin nicht rein affabisch, sondern ein semitisches, von Anu, bem schon semitisch gewordenen akkadischen An a, abgeleitetes Kemininum war, bessen Ginführung bei gleichzeitiger gründlicher Mobification bes Charakters ber Göttin felbst stattfand. Jebenfalls steht die friegerische Anath Balaftinas ber Unatu ober chthonischen und kosmogonischen Nana Chaldaas fehr fern 3).

Was endlich Tammuz betrifft, so gehören die wenigen Erwähnungen, die sich bisher von ihm finden ließen, erst einer späteren Zeit, der Periode der großen Eroberungen der Assprer in Sprien, an. Erst damals also dürfte er eingeführt worden sein. Zudem sehlen uns bisher noch alle Mittel zur Feststellung, ob seine Geschichte in der That eine rein akkadische war, oder ob nicht vielleicht auch in ihr, wie in der des Maruduk von Baschlon, ein großer Theil semitischer Ideen unter akkadischem Namen Eingang gefunden hatte.

Hierzu kommt, daß wir unmöglich die Religionen Spriens und Paläftinas als entartete Töchter der Religion Babylons

<sup>1)</sup> Amos, V, 26.

<sup>3)</sup> Ich vermag nicht, mit Friedrich Delitich auch noch Istar hins zuzufügen; ift trot seiner quadriliteralen Form ein altes semitisches Bort, ein Eigenschaftswort, das im Assprischen mit generischem Sinne "Göttin" bedeutet.

<sup>3)</sup> Bergs. meine Abhandlung über die Artemis Nanaca im ersten und dritten Heft der Gazette archéologique von 1876.

betrachten können. Sie sind vielmehr Schwestern derselben, welche bis zulett ein mehr ursprüngliches Acußere bewahrten, indem sie nicht dieselbe Resorm und Systematisirung erfuhren wie jene: ein Factum, welches jedenfalls als Gewähr für ihre Originalität zu betrachten ist.

Man kann daher, ohne die Thatsache eines ursprünglichen Einflusses der Affader auf die Semiten bes Nordens, mahrend ihrer frühzeitigen Berührung mit Babylon zu leugnen, ohne Beiteres ben umgekehrten Fall annehmen, daß bie Semiten schon weit vor der Zeit, in welche die erhaltenen Denkmäler zu= rudreichen, einen Ginfluß auf Babylon und Chaldaa ausübten und einen bedeutenden Antheil an der Entwickelung der ältesten hiftorischen Civilisation dieser Gegenden hatten. Die Nichtan= erkennung diefer Thatfache wurde, meines Crachtens, nur eine mangelhafte Schätzung bes Antheils ber verschiedenen Raffen an der ursprünglichen allgemeinen Culturentwickelung zur Folge Jedenfalls dürfte aber eines ber besten Kriterien gur Feststellung bessen, was in der chaldäisch-babylonischen Cultur von den Semiten ober Ruschito-Semiten herrührt, auf der gleichzeitigen Witprüfung der Sitten, Gewohnheiten und Anschauungen aller übrigen Semiten beruhen. Diese Berfahrensweise wird allerdings nicht in allen Fällen unbedingt und gleich von vornherein zum Richtigen führen, und es wird daher stets erforderlich fein, nebenbei auch andere Betrachtungen und Beobachtungen anzustellen, um baburch gewiffermaaßen bie Richtigkeit bes ein= geschlagenen Weges zu controliren. Aber nichts besto weniger bin ich doch der Ueberzeugung, daß es gerathen ist, sich von ebendieser Verfahrensweise nur mit gutem Vorbedacht und erst dann zu trennen, wenn ihre Unrichtigkeit thatsächlich und durch Beibringung zutreffender Beweisgrunde nachgewiesen sein wird.

Ich fasse baher zum Schlusse noch einmal meine gegenwärtige Ansicht kurz bahin zusammen, daß ich den Antheil des Semitismus an der chaldäisch=babylonischen Religion für überwiegend betrachte; ich halte diese letztere für eine ihren Grundlagen und wesentlichsten Borstellungen nach semitische, obwohl mit einer ziemlich starken Zuthat akkadischer Elemente gemischte Religion,

anstatt umgekehrt den Akkadern die Grundelemente der Religion und Mythologie der Semiten des Nordens zuzuschreiben. Und dieses Resultat meiner Studien hat in der That nichts Uebersraschendes; denn gerade auf religiösem Gebiete offenbart sich durchweg die Originalität und Ueberlegenheit der Semiten; sie haben hier Spuren hinterlassen, die in der Geschichte nicht verschwinden werden, während sie andererseits die Oberherrschaft sowie die Erfindung und Ausbeutung der materiellen Cultur, die Entwickelung der Künste, der Wissenschaften und der Philosophie anderen Bölkern überließen.

# Capitel IV.

# Das Religionssiftem der attadischen Zauberbücher.

I.

Betrachtet man zuvörderst das Religionssssstem, welches von Babylon und Chaldäa auf Assprien überging, und zwar gleichviel ob in seiner ursprünglichen, noch ungeregelten Berfassung,
oder in seiner späteren Gestaltung, welche ihm die reformatorische Thätigkeit der Priesterschulen verlieh, — und geht man sodann
zum Studium der alten akkadischen Zaubertexte über, so fühlt
man sich unmittelbar in eine ganz andere Ideenwelt versett.

Die Gottheiten, um die sich's hier handelt, sind durchweg anderer Art. Namen, welche später vollständig aus den Beschwörungen und der Mythologie verschwinden 1) und in den assprischen Uebersetzungen kaum genannt oder entsprechend ersetzt werden, spielen in den magischen Urkunden eine wesentliche Rolle. Die Götter, welche späterhin auch dem Pantheon der officiellen Religion angehören, oder aber von den assyrischen Uebersetzern, so gut es eben geht, mit Gottheiten dieser Religion identificirt werden, treten hier meist in Rollen und mit Attributen ganz anderer Art aus. Mit Ausnahme der Sonne werden alle Perssonissicationen der Himmelskörper, alle Götter der Atmosphäre



<sup>1)</sup> Diese rein aktadischen, nicht durch semitische Acquivalente ersetten Ramen wurden fortan nur noch in den Göttergenealogien erwähnt; doch wurde ihnen auch hier eine nur untergeordnete Stellung zugewiesen, welche ihrer ehemaligen Bedeutung in keiner hinsicht entsprach.

und der Planeten, welche in dem durchdachten und wohlgeordneten theologischen System der Priesterschulen eine so hohe Rangstuse behaupten und sogar für die ersten Weltbeherrscher und Lenker der Ereignisse gelten, in den magischen Texten an keiner hervorzagenden Stelle erwähnt 1); sie werden nur in wenigen Sprüchen genannt, an völlig untergeordneter Stelle, etwa unter den Anzusungen am Schlusse der Beschwörungen. Auch werden hier in Folge eines ebenso auffälligen als charakteristischen Umstandes, den ich späterhin erörtern werde, im Allgemeinen nicht etwa die Sternengötter selbst, sondern nur ihre Geister berusen, deren besondere Existenz man anscheinend annahm.

So lesen wir z. B. am Schlusse einer Beschwörung gegen bie Best (Namtar), gegen Krankheiten, bose Geister und Zausbereien überhaupt \*):

Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie! Geist des Mul=gelal3), Herr der Länder, beschwöre sie! Geist der Nin=gelal4), Herrin der Länder, beschwöre sie! Geist des Nin=dara5), gewaltiger Känne des Mul=gelal, beschwöre sie! Geist des Nul=gelal, des Geist des Nul=gelal, des

Geift des Eni=zunas), Erstgeborner Mul-gelal's, beschwöre sie! Geift der Sukus?), Herrin der Heerschaaren, beschwöre sie! Geift des Mermers, König, bessen Stimmes wohlthut, beschwöre sie! Geift des Utu<sup>10</sup>), König der Gerechtigkeit, beschwöre sie! Geister der Erzengel (Anunna), große Götter, beschwöret sie<sup>11</sup>)!

<sup>1)</sup> Daß der Mondgott, selbst unter seinen akkadischen Namen Aku und Uru-ki, außer in den beiden nachstehend angeführten Anrusungen und in der bereits früher mitgetheisten Erzählung des Kampses der sieden bösen Geister gegen den Mond, an keiner weiteren Stelle erwähnt wird, ist jedensalls sehr bezeichnend.

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 3.

<sup>3)</sup> Affprifch: Bel.

<sup>4)</sup> Belit.

<sup>5)</sup> Affgrisch: Abar.

<sup>6)</sup> Assprisch: Sin.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Affyrisch: Fstar.

<sup>8)</sup> Affprifch: Bin ober Ramanu.

<sup>9)</sup> In der assyrischen Berfion: "stürmisches Andringen".

<sup>10)</sup> Affgrifch: Samas.

<sup>11)</sup> Bgl. die Anrufungen am Schlusse ber unmittelbar vorhergehenden, auf demfelben Täselchen befindlichen Beschwörung:

Reben diesen Geistern siderischer Gottheiten sinden sich ins dessen in ähnlichen Anrufungen auch Geister solcher Götter erswähnt, die man in der officiellen Religion der Glanzperiode von Babylon und Ninive keinesweges mehr kannte, ja zum Theil sogar reine Naturgeister; es wird aber unter ihnen kein Unterschied gemacht, sie werden alle als gleichartig und auf gleicher Rangstufe stehend behandelt. Am deutlichsten entnehmen wir dieses aus solgender Aufzählung, der ausstührlichsten des großen magischen Sammelwerkes, dessen Abschrift Assurbanhabal veranlaßte 1):

Das Fieber, - Beift bes himmels, beschwöre es! Beift ber Erbe, beschwöre es! Männliche Geifter, Herren der Erde, beschwöret es! Beibliche Geister, Herrinnen ber Erde, beschwöret es! Männliche Beifter, herren ber Sterne, beschwöret es! Beibliche Beifter, Berrinnen ber Sterne, beschwöret es! Männliche Geifter, herren ber Feindseligkeiten, beschwöret es! Beibliche Geifter, Herrinnen ber Feindseligkeiten, beschwöret es! Beifter Eni=bagarma ), befchwöret es! Geifter Rin=bagarma8), beschwöret es! Männliche Geister, herren bes glanzenden (himmels=) Reltes, be= ichwöret ce! Beibliche Geifter, Berrinnen des glanzenden (himmels=) Beltes, beschwöret es! Männliche Geister, Herren des Lebenslichtes, beschwöret es! Beibliche Geifter, Herrinnen des Lebenslichtes, beschwöret es! Männliche Geister, Herren der Unterwelt, beschwöret es! Beibliche Geifter, Berrinnen ber Unterwelt, beichwöret es! Gebietende Geifter ber Mutter und bes Baters 1) bes Mul=gelal, beichwöret es!

Geist bes himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie! Geist des Mul=gelal, herr der Länder, beschwöre sie! Geist der Nin=gelal, herrin der Länder, beschwöre sie! Geist des Nin=dara, Sohn des Feuerhimmels, beschwöre sie! Geist der Sulus, herrin der Länder, die das nächtliche Dunkel erleuchtet, beschwöre sie!

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 2.

<sup>9)</sup> Borüber biefe Geister geboten (eni = Herren), lagt fich leiber nicht ertennen.

<sup>\*)</sup> Beibliche Geister, die in ihrer Eigenschaft den vorgenannten männlichen entsprechen (nin — Herrinnen).

<sup>4)</sup> Affprifche Berfion: bes Baters und ber Mutter.

Beibliche Geister ber Mutter und bes Baters bes Mul-gelal, beschwöret es!

Geift bes Uru=fi1), ber fein talismanisches Schiff ben Fluß burchsegeln läßt, beschwöre es!

Geift bes Utu, bes Königs, bes Schiebsrichters ber Götter, be-

Geift ber Sutus, beren Geboten tein Erzengel bes Abgrundes (Anunna=ge) wiberftebt, beschwöre es!

Beift ber Göttin Bitu"), Mutter bes La, befchwore es!

Geift der Rinuah4), Tochter bes Ea, beschwöre es!

Geift ber Rin-si-ana (ober Rin-gun-ana) b, . . . . beschwöre es!

Geift bes Feuergottes, bes oberften Priefters auf Erden, beschwöre es! Geift der Nin=gis=zidas), die die Erdoberstäche verheert, beschwöre es!

Beifter ber fieben Beltthore, befcmoret es!

Geifter ber Berichlüffe ber fieben Beltthore, beschwöret es!

Geist des Gottes Regab, des gewaltigen Thorhüters der Belt, beschwöre es!

Geift Khusbi=få7), Gattin des Ramtar, beschwöre es! Geift Khi=tim=fur=fû8), Tochter des Ocean, beschwöre es!

Solch' lange Aufzählungen sind übrigens sehr selten. Auch muß besonders hervorgehoben werden, daß gegenwärtig noch jedes Kriterium sehlt, um das Alter der verschiedenartigen, im großen magischen Sammelwerke vereinigten Stücke beziehungs-weise sestzauftellen. Allem Anschein nach gehören sie, wie dies auch mit den einzelnen Theilen der Bedas der Fall ist, sehr verschiedenen Zeiträumen an, und dürfte sich demnach die Abfassung bieser Beschwörungen, Sprüche und Hymnen auf eine längere

<sup>1)</sup> Affprisch: Sin.

<sup>9)</sup> In der affprischen Berfion lefen wir nur: "sein Schiff"; jedenfalls liegt in diesem Berse eine Anspielung auf einen noch unbekannten Rythus.

<sup>3)</sup> Der himmlische Ocean.

<sup>4)</sup> Eine allerdings noch sehr zweifelhafte Lesung, zumal im vorliegenden Falle; der Name ist hier durch das nämliche Schriftzeichen angegeben, welches anderwärts zur Bezeichnung von Ninive dient, "Fischwohnung", akkadisch unu-za.

<sup>5)</sup> Die Herrin der Abend= und Morgenröthe, Beiname bes Planeten Benus.

<sup>9)</sup> Herrin des Zauberftabs, Beiname der Höllengöttin Rin = ligal, ber affprifchen Allat.

Der Rhusbi=turu, wörtlich: ihr Anfturmen ift gludverheißend.

<sup>8) &</sup>quot;Die Quelle, die das hobe Gebirge umsprudelt".

Reihe von Jahrhunderten vertheilen, welche noch vor der Beenbigung ihrer befinitiven Zusammenstellung und Aneinanderreichung Bezüglich ihrer chronologischen Reihenfolge dürfte fich indeffen vorläufig im Allgemeinen nur fo viel annehmen laffen, daß die Beschwörungen, deren Abfassungsform in jeder Sinsicht von ursprünglicher Einfachheit zeugt, zu den ältesten Urkunden zählen, während andererseits alle Texte, welche — wie die lett= erwähnten - längere Aufzählungen von Göttern und Geiftern enthalten, ober mit weitläufigen epischen Erzählungen verflochten find 1), ober endlich von bem Bedanken einer Beftrafung ber Sunde durch Rrantheiten, sowie von der Nothwendigkeit ber Reue und Buge burchdrungen find, ju ben jungften gerechnet werben muffen. Denn biefe Ibeen bekunden allem Anschein nach cine lette Bildungsphase ber magischen Urkunden, eine Beriobe, in welcher die Berschmelzung der tuschitisch-semitischen und tura= nischen Bevölkerungselemente bereits die religiösen Borftellungen erzeugt hatte, die zulcht im officiellen Cultus maaggebend murben. Die alte Geifterlehre, auf welche die Magie ausschließlich ge= gründet war, bestand zwar zu biefer Zeit noch völlig unabhängig fort, als Lehre ber Zauberpriefter, welche - was fie später ein= geftellt zu haben scheinen - noch immer fortfuhren, Beschwörungen abzufaffen und mit ben von ihren Borgangern über= lieferten Grundideen in Berbindung zu bringen. auch diese Lehre unverändert blieb und sich neben der neuen emporstrebenden Religion behauptete, so nahmen ihre Bertreter bennoch auf die Bopularität der Götter der rivalisirenden neuen Religion Ruchficht und es fiel ihnen babei nicht schwer, in ber unermeglichen Beifterwelt, wie fie biefelbe bachten, auch biefen letteren Böttern eine Stelle anzuweisen.

Diese Annahme mag immerhin gewagt erscheinen, auch mag man versucht sein, im Vorstehenden nur grundlose Hypothesen zu erblicken. Aber ich glaube doch, daß ein Jeder, der daß große, von Henry Rawlinson entdeckte magische Sammelwerk ein=

<sup>1)</sup> Bon folden Texten find nur zwei Exemplare erhalten, die wir bereits im erften Capitel mitgetheilt haben.

gehend prüft, zur Kenntniß positiver Thatsachen gelangen wird, welche meine Anschauungsweise vollkommen rechtsertigen.

Man kann aus den Beschwörungen und Sprüchen dieser Sammlung, vornehmlich aus den Hymnen des dritten Buches derselben das ganze Religionssystem ausziehen, welches der masgischen Lehre zur Grundlage diente. Dieses System ist von demsjenigen der officiellen Religion durchaus verschieden; es beruht auf anderen Grundlagen, während beide Systeme gewiß auch ihrem Ursprunge und ihrer Fortbildung nach von einander unsahhängig sind. Sie sind Religionen, die zwei verschiedenen Rassen angehören; es offenbart sich in ihnen eine Dualität, gleich dersjenigen, welche die Geschichte heutzutage in den Bevölkerungsselementen von Chaldäa und Babylonien anerkennt; und ich glaube nachweisen zu können, daß die magischen Texte uns in ihrem Religionssystem auch die religiösen Anschauungen der ältesten Völkerschicht überliesern, welche den Boden dieser Gegenden ursprünglich bedeckte.

Wie dem aber auch sein mag, es mußte ungeachtet der merkbaren Unterschiede zwischen beiden Systemen, ungeachtet ihrer gegenseitigen Unabhängigkeit, immerhin bis zu einem gewissen Grade auch eine wechselseitige Beeinflussung stattfinden; und dies um so mehr, da doch sicherlich beide Systeme eine geraume Zeit hindurch neben einander bestanden. So erklärt es sich einerseits, daß manche der späteren Beschwörungen Götternamen enthalten, welche dem eigensten Ideenkreise der neuen, rivalisirenden Reliz gion entsprungen und dem alten Bestande dieser Texte fremd sind; andererseits, daß in das Pantheon der chaldäisch=babylo= nischen Religion auch Gottheiten Eingang fanden, welche wesentlich dem akkadischen System angehören und in den eng verwandten Eulten Phöniciens und Syriens nicht angetroffen werden.

Im Grunde genommen war indessen biese gegenseitige Beseinflussung nur unbedeutend. Denn beide Lehren, — sowohl die der ältesten Religion, welche von den Körperschaften der Zauberpriester forterhalten wurde, als die der neueren Religion, durch welche die erstere mit dem Anwachsen des kuschitisch-semistischen Bevölkerungselementes allmälich verdrängt wurde, —

blieben aller Wahrscheinlichkeit nach unabhängig und vielleicht jogar im Gegensat zu einander bis zu ber großen Reform, bie ber Brahmaismus bes Euphratlandes genannt werben könnte und ungefähr 2000 Jahre v. Chr., zur Zeit ber Thronbesteigung Sargon's I. sich vollzog. Thatsächlich hatte diese Reform nicht nur ben Zweck und bas Ergebniß, daß fie bie vielen, in ben verschiedenen Gegenden verehrten Götter in ein einziges Religionssystem zusammenbrachte und baraus eine Hierarchie nach naturphilosophischen Borftellungen geregelter Emanationen bildete; sie beabsichtigte vielmehr, alle im Lande bestehenden religiösen Anschauungen, ohne Rücksicht auf ihren verschiedenen Ursprung in ein Ganzes zu verschmelzen, ebenso wie der Brahmaismus mit den alten Glaubensfägen der Bedas und bem eigenen Sbeenfreise eine Reihe von Borftellungen verband, die den vorarischen Bevolkerungen Indiens entlehnt waren. Und die Folge biefer Religionsmengerei war, daß der akkadische Cultus der Naturgeister neben der Berehrung der chalbäisch=babylonischen Götter fortbe= stand, jedoch fo, daß er selbst in den zweiten Rang zurücktrat und auch die Beifter, die er anrief, in die untere Classe der Emanationen versetzt wurden, welche eine mittlere Stellung zwischen ben Göttern und Menschen erhielten. Damals wurden Alle, die den Ueberlieferungen der ursprünglichen Zauberpriefter treu geblieben waren, in die große priefterliche Körperschaft aufgenommen, wie auch in Indien viele Priefterfamilien der braunen Raffe, welche ber arischen voraufging, zu den Brahmanen ge-Nach dieser Aufnahme bildeten aber die Zauberzählt wurden. priefter innerhalb bes Briefterstandes besondere Gemeinschaften, welche ben übrigen im Range nachstanden: die khartumim, hakamim und asaphim, wie fie bas Buch Daniel nennt. Die Sammlung ihrer überlieferten Beichwörungen, beren Busammenftellung zu dieser Zeit ihren Abschluß erreicht zu haben scheint, wurde unter die Bahl ber heiligen Bucher aufgenommen und erhielt somit einen canonischen Charakter; fie bilbete ben Specialcober biefer ber Magie ergebenen Brieftercollegien, ebenso wie man auch in Indien das Atharva-Beda, obwohl es in vielen Stücken nicht nur mit bem ursprünglichen reinen Glauben ber Arier, sondern auch mit der strengen brahmanischen Orthodoxie in Widerspruch stand, unter die heiligen Schriften aufnahm, sofern es als den Priestersamilien Goptris oder Angiras angehöfend betrachtet wurde.

#### II.

Wir wollen nunmehr das Religionssthstem der akkadischen Zauberbücher vornehmlich dadurch zu erhellen suchen, daß wir zur Begründung unserer Analyse die Hymnen des dritten Buches der großen magischen Sammlung in Betracht ziehen.

Es ift biefes Syftem fein anderes, als bas ber Naturgeifter; auch ift es burchaus nicht minder bestimmt und ausgeprägt, als es bei ben altaischen Stämmen und im ältesten China zu irgend einer Zeit sein konnte. Die akkabische Magie beruht auf bem Glauben an zahllose perfonliche Beifter, die überall in der Natur verbreitet find und bald mit den von ihnen belebten Gegenständen verschmelzen, bald eine von ihnen gesonderte Eriftenz Diese Borstellung vom Uebernatürlichen und von der unbekannten Macht, welche die Welt regiert, ift gewiß eine ber robesten, aber auch eine ber ursprünglichsten; benn sie nähert fich bem Fetischismus, mit bem fie bas blinde Bertrauen zu ben Talismanen und ber geheimnigvollen Wirtungefraft berfelben Die allerorten verbreiteten Geifter erzeugen alle Natur= erscheinungen; sie beherrschen und beleben alle Wesen der Schöpfung; fie verursachen bas Bute und Bofe, fie leiten ben Lauf ber Planeten, sie führen die regelmäßige Wiederkehr ber Jahreszeiten herbei, sie bewirken bas Wehen ber Winde und erzeugen den Regen sowie alle heilfamen oder schädlichen Erscheinungen der Atmosphäre; fie verleihen dem Boden Fruchtbarteit, ben Pflanzen Reim und Frucht, fie forgen für die Entstehung und Forterhaltung aller Lebensfraft, fie fenden aber auch ben Tob und bie Rrankheiten. Geifter biefer Art haufen überall, im Sternenhimmel, auf ber Erbe und im Luftraum.

Elemente sind von ihnen bewohnt, die Luft, das Feuer, die Erde, das Wasser; Alles besteht nur durch sie. Icder Himmelskörper, jedes Wesen, jedes Ding der Natur hat einen besonderen Geist. Man verleiht ihnen eine sichtbare bestimmte Persönlichkeit; aber man gewahrt über diesem unzähligen Bolke von übernatürlichen Wesen keine Spur von der Borstellung eines höchsten Gottes, eines ersten Princips, welches sie mit einander verbände und von dem sie ihre Existenz hätten. Und hierin unterscheidet sich dieser Naturdienst, wie ja auch der der tartarischen und mongolischen Bölkerschaften, von demjenigen der ebleren Rassen, z. B. der alten Arier, bei denen man immer, wenn auch mitunter nur unsicher und unbestimmt, eine monotheistische Grundidee antrist, welche die Anbetung der zu Göttern personissierten kosmischen Erscheinungen überragt.

Wie in ber Natur allerorten Bofes und Gutes, schäbliche und förberliche Ginfluffe, Tod und Leben, Bernichtung und Biebererzeugung in icharfem Gegenfate einander gegenüberfteben, so findet sich, wie in der Religion Boroafter's so auch bei ben attabischen Zauberprieftern ein ausgeprägter Dualismus in ihrer Borftellung von der übernatürlichen Welt, von der fie weniger Wohlthaten erwarten, als schäbliche Einwirkungen fürchten. Es giebt Beifter, Die ihrem Wesen nach gut, besgleichen auch folche, die von Natur aus bose sind. Ihre einander gegen= überstehenden Gruppen bilben einen großen, das ganze Beltall umfaffenden Gegenfat und befämpfen fich unaufhörlich in allen Theilen ber Schöpfung. Die bofen Beifter find, ebenfo wie die auten, allerorten verbreitet: im himmel, auf Erben und im Luftraum; beibe Rategorien befehben sich mit größter Erbitterung. Ihre wechselnden Siege und Niederlagen sind die Urfache, daß auf die Wohlthaten der Natur ihre Blagen folgen und der regelmäßige Lauf aller Dinge burch plögliche Ratastrophen gestört wird. Mit jedem himmelstörper, jedem Element, jeder Erscheinung, jedem Ding und Wefen fteht nicht nur ein guter, sondern auch ein bofer, befämpfender Beift in Berbindung. auch überall Zwietracht herrscht und Nichts von diesem immerwährenden Rampfe des Guten und Bofen verschont bleibt; letterer wird vornehmlich als ein physischer betrachtet, während die mosralische Seite des herrschenden Dualismus völlig in den Hintersgrund tritt und sogar in den Hymnen, wo sie sich am leichtesten hätte entwickeln können, kaum wahrgenommen wird. Die masgischen Texte scheinen fast kein anderes Bergehen zu kennen als die Unterlassung der sühnenden Gebräuche, und besonders den Bund mit den bösen Geistern, an Stelle der Anrusung der guten Geister durch heilige und fromme Gebräuche und mittelst der besrusenen Zauberpriester.

Auf dieser dualistischen Auffassung ruht bas ganze Gebäude ber geheiligten Magic, welche als ber fromme und erlaubte, durch göttliche Gebräuche vermittelte Berkehr zwischen bem Menschen und den ihn umgebenden übernatürlichen Wefen betrachtet wird. Der Mensch ift selber in biefen immermährenden Streit ber guten und bofen Geifter verwickelt und kann ihm nicht entrinnen; er spürt in jedem Augenblicke das Berhängnifpolle dieses Rampfes, ber sein Loos bestimmt. Alles Bute, bas ihm widerfährt, rührt von den einen, alles Bose von den anderen ber. Er bedarf baher eines Beiftandes gegen die Angriffe ber bofen Beifter, gegen die Plagen und Krankheiten, die sie über ihn verhängen; und diesen Beiftand gemähren ihm die Beschwörungen, die ge= heimnisvollen und allmächtigen Worte ber Rauberpriefter, des= gleichen ihre bannenden Gebräuche und Talismane. Durch diese allein werben die bosen Damonen entfernt, die wohlthätigen Beifter gewonnen und zu Sulfe gerufen. Ja, man hat einen fo hohen Begriff von der Macht und dem Erfolge dieser Beschwörungen, Bebräuche und Amulete, daß man fie fogar für befähigt erachtet, die Kraft der guten Geister selber in ihrem Kampfe gegen die Dämonen zu erhöhen; man glaubt, daß sie ihnen Beiftand leiften und unüberwindliche, ben Sieg verbürgende Waffen in die Hand geben. Daher ist die übernatürliche Macht bes Zauberpriefters nicht nur ein schützender Schild für ben Menschen; sie hemmt auch die größten Katastrophen der Natur, fie beeinflußt den Berlauf der Erscheinungen in derfelben und schlichtet auf entscheidende Beise Die Zwistigkeiten ber Beifter= welt.

Diese Anschauungen liegen allen magischen Texten zu Grunde; sie traten auch in den bereits angeführten Belägen so deutlich hervor, daß es wohl kaum erforderlich sein wird, sie neuerdings durch Citate zu bestätigen.

Im Berlaufe ihres Bilbungsprocesses und indem sie zu einem ftreng wissenschaftlichen Spftem zu gelangen suchte, führte jedoch die magische Lehre auch eine bestimmte hierarchische Ordnung unter ben gablreichen Beiftern ein, beren Grifteng fie an-Sie theilte die guten Geifter in Classen, welche ben schon angegebenen ber Dämonen parallel liefen. Die urfund= lichen Angaben über die Gintheilung und gegenseitige Rangftellung dieser Chore ber guten Geifter find aber noch ungenquer, als es bezüglich der dämonischen Gruppen der Kall ist. sich nur soviel ersehen, daß man sowohl unter die guten als unter bie bosen Beister Benien ber Rategorien alad und lamma und Dämonen ber Rategorie utuq versette. Der "gute alad", ber "gute lamma", ber "gute utug" werben in ben Raubersprüchen fehr häufig bem "bösen alad", bem "bösen lamma", bem "bösen utuq" gegenübergestellt. Auch ift von Beiftern im engeren Sinne (zi), welche vorzugsweise mit ben Elementen ober bestimmten Wefen und Dingen in Berbindung ftehen, sowie von unabhängigeren, forperlich gestalteten Engeln die Rede, benen die fast immer auf Erden hausenden Anunna und die im himmel wohnenden Sgigi ober 3gaga unterschieden werben.

An der Spitze dieser Geisterhierarchie befindet sich sogar eine Anzahl von Göttern (ana, dingir oder dimmer). Aber sie sind nicht wesentlich von den Geistern (zi) unterschieden; sie werden sowohl zi, als auch Götter genannt und behaupten vor den Ersteren nur in sosern eine besondere Eigenschaft, daß man ihre Macht für eine größere hält und ihnen einen weiteren Wirkungsekreist. So weit wir die ganze Anlage des betreffenden Systems zu durchblicken vermögen, unterscheidet sich ein Gott von einem einfachen Geiste nur darin, daß er an einen weniger engen Raum gebunden ist und einen größeren Theil des Weltsalls, eine Gesammtheit von Naturerscheinungen, eine ganze Gruppe

Ben ormant, bie Magie.

Digitized by Google

verwandter Wesen oder Dinge, von denen übrigens jedes noch seinen besonderen Geist hat, belebt und regiert. Die Götter sind also, so zu sagen, die Geister ganzer Kategorien natürlicher Wesen und Erscheinungen; sie werden von den individuellen Geistern unterschieden und ihnen überlegen gedacht. In allem Uebrigen haben sie aber eine ebenso bestimmte Selbstheit wie die niederen Geister; ein erstes Princip, das sie ihrem Wesen oder ihrem Ursprunge nach mit einander verbände, wird jedoch auch bei ihnen vermißt. Die beiden hervorragendsten Götter, welche über allen anderen thronen, Ana und Éa, haben keine höheren Namen als "Geist des Himmels" (Zi ana) und "Geist der Erde" (Zi kia); als solche werden sie überall in den seierlichsten Anrusungen angeredet, und ist somit auch ihre eigentliche und ursprüngliche Natur aus beutlichste gekennzeichnet.

Die Bötter biefer Art scheinen übrigens fehr zahlreich gewesen zu sein. Biele werben in ben Beschwörungen gegen bie Dämonen oder Krankheiten und in den magischen Symnen ge-Aber viele haben auch nur an einer einzigen Stelle und unter Umständen Erwähnung gefunden, bag wir nichts Bestimmtes über die Rolle und Attribute bes betreffenden Gottes baraus entnehmen können, um so weniger, ba unsere unvollkommene Renntniß ber affabischen Sprache uns oft nicht in ben Stand fest, seinen Namen, ber immer bezeichnend für ihn ift, zu er= flaren, und auch ber affprische Ueberfeter ihn lediglich abschrieb. ohne zugleich den Versuch zu machen, ihn mit dem eines Gottes seines eigenen, so überaus reichen Bantheon zu vertauschen. Welche Bedeutung haben 3. B. ber Gott Rin=atha=qubbu, ber Gott Nin=gur und viele andere, beren Namen nur ver= einzelt in den magischen Urkunden auftauchen? Nur neue Texte können uns barüber belehren. Bielleicht bezeichnen einige dieser Namen göttliche Berfonen, die wir unter anderen Benennungen beffer kennen. So wiffen wir 3. B. beftimmt, bag Nin = fa = si "die Herrin mit gehörntem Antlit" ein Beiname ber Mana, ber Gattin des Una, besgleichen Rin=gis=giba "bie Berrin bes Bauberstabes" eine Nebenbezeichnung der Göttin Nin-kigal ift, ebenfo wie Nina=su "ber Berr ber Bemaffer". Nin=fi=fu

"ber Herr hellen Auges", Eni-figa ober Mul-figa "ber herr ber Erbe" nur Beinamen bes Ea sind.

Wenn wir aber auch nicht im Stande sind, den Charakter und die besondere Machtbefugniß einiger Götter genauer zu bestimmen, so erstreckt sich diese Unsicherheit immerhin doch nur auf die seltener erwähnten göttlichen Personificationen zweiten Ranges, wogegen wir aus den Beschwörungen und besonders aus den Hymnen zahlreiche Aufschlüsse über die vornehmsten Götter entnehmen können. Daß sich Lettere jetzt schon auf's genaueste erkennen und charakterisiren lassen, werden wir im Nachstehenden ersahren; wir wollen jedoch vorher noch auf eine eigenthümliche Vorstellung von der Gestalt der Erde, mit welcher Iene in engerem Zusammenhange stehen, einen Blick werfen.

"Die Chaldäer," sagt Dioborus Siculus"), "hegen eine ganz besondere Ansicht über die Gestalt der Erde; sie glauben, sie habe die Form einer umgestülpten Barke und sei nach unten zu ausgehöhlt." Diese Ansicht behauptete sich dis zulet in den Priesterschulen Chaldäas; ihre Astronomen billigten sie, und es scheint, edenfalls nach Diodorus, daß sie dieselbe sogar durch wissenschaftliche Beweisgründe zu rechtsertigen suchten. Aber sie ging dis in die ältesten Zeiten zurück; sie war ein Bermächtniß der Vorstellungen der rein akkadischen Periode; und man muß daher diese Angabe zum eigentlichen Ausgangspunct nehmen, wenn man alle einzelnen, auf Form und Einrichtung des Weltzalls bezüglichen Angaben der magischen Texte, sowie die Verstheilung der hauptsächlichsten Partien dieses Weltalls unter die Herrschaft der verschiedenen Götter genau und richtig ersassen.

Man stelle sich also eine umgestülpte Barke vor, jedoch keine solche, wie wir sie zu sehen gewohnt sind, sondern eines jener runden Boote (kufa), deren man sich noch heute zur Uebersahrt über den unteren Tigris<sup>2</sup>) und Euphrat bedient, und deren Abbildung auch die historischen Sculpturen der afsprischen Pa=

<sup>1)</sup> II, 31.

 <sup>\*)</sup> Bgl. Chesney, Expedition to the Euphratis and Tigris, Bb. I,
 57, Bb. II,
 60. 640.

läste zeigen 1); die Seitenwände dieser Boote sind kurz oberhalb der Stelle, wo sie am weitesten auseinandergehen, nach innen eingebogen, so daß das Ganze dem größeren Theil einer in zwei ungleiche Hälften durchschnittenen Hohlkugel gleicht. Genau so dachten sich die Verfasser der akkadischen Zaubersprüche, sowie die chaldässchen Astrologen der späteren Zeit, die Gestalt unserer Erde; es bildete hiebei die obere convere Fläche die eigentliche bewohndare Erde (kî) oder die aus Erde und Wasser bestehende Oberstäche (kî-a), welche zuweilen auch mit dem Collectivnamen Land, kalama, bezeichnet wird; die innere, nach unten geöffnete Höhlung war der Abgrund, die Unterwelt (ge), in welcher die Todten hausen (kur-nu-ga, kîgal, arali). In dieser sinsteren Gegend legte auch die Sonne ihre nächtliche Wanderung zurück.

Ueber ber Erde behnt sich "gleich einer Decke" ber Himmel (ana) aus, der mit seinen Fixsternen (mul) sich um den Berg des Ostens (xarsak kurra), eine Säule, die den Himmel mit der Erde verbindet und dem Himmelsgewölde als Achse dient, dreht. Der Culminationspunct des Himmels, der Zenith (nuzku), fällt aber nicht mit dieser Achse 2) zusammen; denn er besindet sich unmittelbar über dem Lande Affad, welches für den Wittelpunct der bewohnten Erde gilt, während der Berg, auf dem der Fixsternhimmel ruht, nordöstlich dieses Landes gelegen ist. Jenseits dieses Berges, und zwar ebenfalls in nordöstlicher Richtung, breitet sich endlich das Land Aralli aus, der goldreiche 3) Wohnsitz der Götter 4) und seligen Geister.

Später nahmen die chaldäischen Aftrologen einen sphärischen Himmel an, welcher die Erde nach allen Seiten hin umschloß; jedoch lassen mehrere charakteristische Ausdrücke vermuthen, daß man zur Zeit, da der größere Theil der magischen Urkunden

<sup>1)</sup> Bgl. die Unmerkungen zur englischen Herodot-Ausgabe von G. Raw- linfon, I, 194.

<sup>2)</sup> Nach W. A. I., II, 48, 3. 55 u. 56, c—d, wären der Zenith (nuzku, ass. elit same) und die Mitte des Himmels (ana sâga, ass. kirib same) nicht ein und dasselbe.

<sup>3)</sup> W. A. I., II, 51, 3. 11, a-b.

<sup>4)</sup> Auch auf die Affprer war diese Borstellung übergegangen, wgl. die große Inschrift des Sargon zu Khorsabab, B. 156.

verfaßt wurde, das Firmament nur als Halbkugel dachte, deren unterste Ränder als .. Fundamente des Himmels" (uru ana) auf ben äußersten Enben ber Erbe, jenseits bes großen Bafferbe= hälters (abzu 1)) ruhten, der das Festland, genau so wie der Ofeanos bes homer, auf allen Seiten umgab. Wir wollen baher letteren ebenfalls "Dcean" ober "Bafferbehälter" nennen, und ben Ausbruck "Abgrund", womit bas akkabische abzu und das gleichbedeutende assyrische apsu 2) zuweilen übersett worden, nur zur Bezeichnung ber unterirdischen Söhlung gebrauchen. Die periodischen Bewegungen ber Blaneten (lu-bad), welche ihr aktabischer Name belebten Geschöpfen 3) gleichstellt, geschehen in einer nieberen Himmelszone, ul-gana, unterhalb bes Firmamentes (ê-sara 4)) ber Fixsterne; später hat ihnen die Aftrologie sieben concentrische Bahnen mit gleichen Abständen zugetheilt; aber in den magischen Urkunden findet sich Nichts der Art vor. Kirmament trägt den Ocean der himmlischen Gewässer, ziku. welcher ebenso wie der irdische Ocean zuweilen auch als "Fluß" (arra ober aria) bezeichnet wird 5).

Zwischen ber Erbe und bem Himmel befindet sich endlich ber Raum, in welchem die atmosphärischen Erscheinungen aufstreten, wo die Winde (imi) und Stürme (imi-dugud) wehen, und die Wolken (imi-diri) jagen, welch' letztere, durch den Blitz (nim-gir) und den Feuerstrudel des aus den Planeten niedersfahrenden Blitzftrahls (amatu) gespalten, den Regen (sur) durch

<sup>1)</sup> Wörtlich: "das große Wasserbeden, die große Wassertiese"; die Bildung dieses Wortes beruht auf einer älteren Form, deren Bestandtheile in umgestehrter Ordnung (zuab) geschrieben wurden; wie die Spllabare lehren, erstepte man jedoch diese Form in der lebenden Sprache durch abzu.

<sup>\*)</sup> Eine nur geringfügige Abanderung des ursprünglichen attabischen Bortes.

<sup>\*)</sup> Lu-bad, affprisch bibbu, Leithammel.

<sup>4)</sup> Die aktabische Schreibung verleiht diesem Worte den Sinn: "die Stätte des Anstohes"; im Assprichen ist es mit estru, von der Wurzel Wu, überssett. Die eine der beiden Sprachen hat daher offendar das der anderen entslehnte Wort erst geändert, um demselben bei sich die richtige Bedeutung versichaffen zu können.

b) W. A. I., II, 50, 3. 27, c-b.

ihre Rinnen (ganul ober xidû, die Lesung ist noch zweifelhaft) abfließen lassen.

Das Weltall besteht also aus drei verschiedenen Bonen: bem himmel, der Erdoberfläche mit ber Atmosphäre, und bem unterirdifchen Abgrund. Ucber biefe Bonen gebieten bie ihnen entsprechenden brei mächtigften Götter: Una, Ea und Mul-ge ober Clim. Diefe stimmen mit ben Göttern ber oberften Trias der chaldäischebabylonischen Religion, mit Unu, Ea und Bel überein, von denen die beiden ersteren sogar ihre akkadischen Namen behalten; in Birklichkeit ift aber, Ea ausgenommen, ihre ursprüngliche Auffassung in ben magischen Fragmenten grundverschieden von derjenigen ber späteren Religion. Unu bewahrt noch einige wenige Buge bes attabischen Una; vergleicht man inbessen ben Mul= ge ber alten Rauberbücher mit Bel, so ergiebt fich ohne Beiteres, daß eine durchaus fünstliche Unnäherung des affabischen Gottes an einen völlig semitischen stattfand, welcher, wie wir bereits früher bemerkten, ursprünglich allem Unschein nach Sonnengott mar.

Unter allen erhaltenen Theilen ber magischen Sammlung befindet fich leider kein einziger Hmnus an Una; er wird nur in der Schlufformel aller Beschwörungen burchgängig als "Geift bes himmels" (Zi ana) erwähnt. Wie fein Name andeutet, ist er von dem materiellen Himmel keineswegs unterschieden; er ift felber der himmel, ebenso wie er auch beffen Beift ift; er ift unter allen übernatürlichen Beiftern vielleicht ber einzige, ber am wenigsten von dem Gegenstande, mit bem er verbunden war, getrennt gedacht wurde. Der Ana der ältesten akkabischen Bauberurfunden entspricht baber auf's genaueste bem Thian ber ältesten Chinesen; benn biefer ift nicht allein Thian "ber Himmel", sondern auch Changeti "ber oberfte Berr"; er thront über den Beistern der Natur, als oberster Gebieter und erstes Brincip, sodaß das Gebäude des Geistercultus hier in der That burch eine rein monotheistische Vorstellung gefrönt wird. Letteres mag vielleicht ursprünglich auch beim akkabischen Bolke der Fall gewesen sein; wenigstens sprechen zwei wichtige Anzeichen dafür: erftens, daß das eine der beiben Borter, welche den absoluten Begriff der Gottheit zum Ausdrucke bringen', ana, zusgleich auch "Himmel" bedeutet; zweitens, daß die alte Hierroglyphe des Zeichens, welches in der akkadischen Keilschrift den Begriff "Gott" darstellt, die einfache Figur eines Sternes ) ist. Wenn sie aber auch anfänglich vorhanden war und in der chalsdäschabdhlonischen Keligion wieder auftaucht, so hat sich in den Fragmenten der magischen Sammlung doch jede Spur einer solchen Vorstellung verloren. Ana gebietet hier nicht im Geringsten über die beiden anderen großen Götter der zwei übrigen Zonen des Weltalls; und er ist ebensowenig das erste und höchste Princip, aus dem diese Götter hervorgegangen wären.

Der Name Ea bedeutet "Wohnort" (ê, fa, Wohnhaus) und gehört daher offenbar jener Zeit an, wo der Gott noch mit der von ihm beherrschten Weltzone, dem "Wohnort" der Menschen und lebenden Wesen, verschmolzen gedacht wurde; die Vorstellung, bie man von ihm hegte, hat sich jedoch später weit mehr von bem materiellen Gegenstande losgelöft, als es bei Ana der Fall war. Er ift ber Berr ber Erdoberfläche, eni-kî ober mul-kî, und biefer Titel wird zu einer zweiten Benennung für ihn, bie ebenfo häufig vorkommt wie sein eigentlicher Name Ea. Daher wird er in ber Schlufformel ber Beschwörungen als "Geift ber Erbe" ober genauer als "Geist ber aus Erbe und Baffer bestehenben Dberfläche" (Zi kî-a) angerufen. Zugleich ift er ber Berr bes Luftraums. Er ift ber Beift biefer Bone bes Beltalls, bie Seele, die bort Alles belebt und burchdringt und allem daselbst Borhandenen Lebens- und Bewegungsfraft verleiht. Die Affader, sowie die späteren Chaldao-Babylonier, betrachteten das feuchte Element als Triebfeber allen Lebens und als Urquell ber Schöpfung; sie fanden bieses Element überall in ber Zone ber Erdoberfläche und Atmosphäre thätig und bachten baher auch Ea, die Seele und den Beift dieser Bone, mit dem feuchten Elemente



<sup>1)</sup> Die Anwendung dieses Zeichens beweift übrigens nicht nothwendig, wie man anfänglich glauben könnte, daß die Religion ursprünglich eine Art Stersnendienst war. Die Sternfigur diente ursprünglich, bevor sie zur Darstellung des Begriffes "Gott" angewandt wurde, nur zum Ausdrucke der allgemeinen Bezeichnung "Himmel"; verdreisacht bedeutete sie "Gestirn" oder "Stern".

auf's engfte verbunden. Er ift ber specielle Beherricher beffelben : bie Bewässer (a), die in ihrer materiellen Wirklichkeit verehrt wurden, und die Beifter, welche barüber walten, find feine Kinder. Man giebt ihm keinen Bater; aber ba er sich im Schoofe bes feuchten Elementes ewig selber erzeugt, so sagt man von ihm mitunter 1), er sei aus bem zu einer Göttin Biku personificirten himmlischen Ocean bervorgegangen. Sein gewöhnlicher Sit ift in dem großen Wasserbehälter abzu ober arra, welcher, wie bereits gesagt murbe, die Erde umgiebt; und es lag baber nabe, biefen Gott in der fichtbaren Geftalt eines Fisches barguftellen, was auch wirklich geschehen ift; eine seiner üblichsten Nebenbe= zeichnungen ist "ber gewaltige Fisch bes Oceans" (gal xana abzu) ober "ber erhabene Fisch" (zan max). Als Geift der bewohnten Belt, die Seele, die die Erscheinungen berfelben leitet und regelt, ist Ea ber Träger allen Wissens. Und wir begreifen auch ben Ibeenzusammenhang, welcher zu ber sonderbaren Borstellung führte, bag ber allwissende Gott ein "Gott in Fischgestalt" fei. Diese Borstellung ist zugleich mit ber Berfonlichkeit selber bes La in die chaldäisch = babylonische Religion übergegangen; in Fischgestalt erscheint ber Gott auch in ber tosmogonischen Legende bes Berofus, wo er als Dannes (La-ran = La ber Rijch) ben Menschen religiöse und sociale Gefete offenbart 2). hatte," wie es in ben Auszügen biefes Geschichtschreibers beißt, "einen vollständigen Fischleib, jedoch unterhalb seines Fischkopfes noch einen zweiten, menschlichen Ropf, beggleichen Menschenfüße, bie aus seinem Schwanze hervorkamen, und eine menschliche Sprache. Dieses Ungeheuer verbrachte ben ganzen Tag unter ben Menschen, ohne die geringste Nahrung zu sich zu nehmen, und lehrte sie bie Wiffenschaften und die Grundlehren aller Rünste, die Regeln der Städtegründung, des Tempelbaues, der Meffung und Grenzscheibung ber Ländereien, bas Saen und Ernten, turz alles was die Sitten milbert und die Civilisation ausmacht, bergeftalt, daß seitbem Niemand etwas Neues erfunden

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 2, 8. 36.

<sup>\*)</sup> Ueber die Identität des Dannes und Ea vgl. Anhang I.

hat. Bei Sonnenuntergang kehrte dieser wunderthätige Danne 8 in das Meer zurück und brachte die Nacht inmitten der unersmehlichen Fluthen zu; denn er war amphibienartig." Uebrigens geben die Sculpturen der affyrischen Paläste 1), sowie die dabyslonischen Chlinder 2), das Bildniß dieses gesetzgebenden und schützenden Fischgottes genau so wieder, wie es Berosus beschrieben.

Als Geift der bewohnten Beltzone, des "Wohnortes" xar' έξοχήν, sorgt Êa beständig für Aufrechterhaltung der guten Ordnung sowie für die Bannung der bosen Geister, welche unaufhörlich Verheerungen anrichten. Als Gott bes Wiffens kennt er alle ihre Schliche; er allein besitzt die Renntniß ber magischen Beheimniffe, burch welche die Dämonen befiegt und verjagt werden tonnen; baber auch feine bobe Bebeutung in ber Beschwörungs= funft, beren allmächtiger Gott er ift. Die Beläge, welche wir vorher dem Leser vorgeführt, haben über seine Eigenschaft eines oberften Beschützers ber Menschen und ber Natur im ewigen Kampfe bes Guten und Bosen, eines deus averruncus, ber bie schädlichen Ginflusse vernichtet ober abwendet, eines Urhebers ber theurgischen Macht, volles Licht verbreitet. Bei ihm suchte man den höchsten Beiftand, wenn weder Worte noch Gebräuche noch Talismane, ja nicht einmal bas Ginschreiten eines anderen Gottes bie Macht ber Damonen zu brechen vermochten.

Die magischen Texte geben Éa bieselbe Gemahlin wie die spätere Mythologie, Damkina ober Davkina, während sie an den wenigen Stellen, wo die Gefährtin des Ana erwähnt wird, nicmals den Namen Nana, sondern immer Ninskasigebrauchen. Ihrem Namen zusolge, der sich nur durch das lateinische uxor ex terra (dam-kîna) genau wiedergeben ließe, scheint daher Damkina ursprünglich die GattinsErde gewesen zu sein, d. h. eine Personisication der Erdobersläche, welche der Gott beherrscht und befruchtet. Auch enstanden aus der Verdins

<sup>1)</sup> Layard, Monuments of Nineveh, new. ser., Iff. 6.

Lajard, Culte de Mithra, Tft. XVI, Rr. 7; Tft. XVII, Rr. 1, 3, 5 u. 8.

dung des Ea mit der Damkina alle materiellen Gewässer, welche über die Erde hinweg fließen 1).

Wie ich bereits früher erwähnte, ist Éa ber einzige Gott der alten akkadischen Mythologie, welcher unverändert, mit seiner ursprünglichen Physiognomie in die chaldäischedabylonische Religion überging, ebenso wie auch er und seine Gemahlin in Ninive ihre akkadischen Namen behielten, ohne daß überhaupt ein Versuch gemacht worden wäre, dieselben in's Semitische zu übertragen.

Im Sintfluthbericht spielt Ea neben Rhasifatra, bem chalbäischen Noah, dem Xisuthros ober Sisithros der Berofus'ichen Fragmente, Die Rolle eines Befchüters und Retters. Nachdem Berofus") erzählt, wie bas Schiff bes in ber großen Wasserfluth verschonten Gerechten auf einem hoben Berge steben geblieben, fährt er fort, indem er mit dieser Ueberlieferung ma= gifche und talismanische Gebräuche in Berbindung bringt: "Ein Theil biefes gestrandeten Schiffes ift noch vorhanden in ben fordyäischen Bergen in Armenien, und Wallfahrer holen von ba Erdpech, das sie vom Wrad abschaben, um es zur Abwehr des Einflusses ber Behexungen zu gebrauchen." Der Auszug bes Abybenus 3) fagt gleichfalls: "Aus bem Bolze bes Schiffes machen die Bewohner des Landes Amulete, die fie zum Schut gegen Beherungen um den Sals hängen." Die Borftellungen, die sich anfänglich nur auf das Schiff bezogen, in welchem Ea wenn er nicht in ber Gestalt eines Halbfisches gebacht wurde bas Meer burchfuhr, sind baher von ber Legende auch auf bas Schiff bes Rhasifatra, beffen angebliche Ueberrefte man ben Gläubigen zeigte, übertragen worben. Ein Symnus ber ma= gischen Sammlung 4), welcher übrigens nur im akkabischen Texte erhalten und wegen der vielen vorkommenden technischen Ausbrucke noch äußerst schwer zu verstehen ist, handelt ausschließlich von diesem Schiffe des Éa, welches "das Herz bei Tagesanbruch Die äußeren Bande biefes Fahrzeuges find mit erfreut".

<sup>1)</sup> W. A. L, IV, 14, 2, erste Seite, 3. 13 u. 15.

<sup>9)</sup> Fragm. 15 meiner Ausgabe.

<sup>8)</sup> Fragm. 16.

<sup>4)</sup> W. A. I., IV, 25, Col. 1.

"siebenmal sieben Löwen ber Wüste" verziert; ber Fußboben seines inneren Gemaches und sein Mast sind von Cedernholz (bekanntlich ein Mittel gegen jede Bezauberung). Auf dem Schiffe selbst fahren "Êa, der Lenker der Geschicke, Damkina, die Trägerin des lebendigen Wortes, Silik=mulu=khi, der Berkünder des gnadenreichen Namens, Munu=abge¹), der Führer des Gebieters der Erde, und Nin=gar²), der große Steuerlenker des himmels." Der Hymnus nennt alle Theile des Schiffes und schließt mit dem Wunsche:

Möge das Schiff vor dir die Canäle besahren! Möge es hinter dir den (Wasser-)Spiegel durchfurchen! Möge sich in ihrer ganzen Fülle die Freude beines Herzens entsfalten!

Aus dem Fragment eines Täfelchens 3) des britischen Mujeum entnehmen wir die Reste einer kleineren Specialsammlung von Gebeten halb liturgischen, halb magischen Inhalts, welche sämmtlich dazu bestimmt waren, über die verschiedenen Abzeichen der Königswürde den himmlischen Schutz zu erslehen. Eines dieser Gebete, welches wir bereits früher mitgetheilt, erbittet für den Landesfürsten einen Besitz, der mit Hülse der gnädigen Geister zum Heile gereicht; ein anderes betrifft die kostbaren Steine, "die als Insignien die Brust des Herrschers schmücken"; ein brittes endlich die Kriegswasse besselben:

Die Baffe, die Schreden verbreitet, und durchbohrt im Dienste bes Königthums,

die Waffe, die fich erhebt, die das Geschoß ist zu den Seiten bes Königthums,

die unermegliche Kraft ihres Stoßes verwirrt, Reiner widersteht ihrer Bucht,

sie verwüstet das rebellische Land, sie schmettert die Feinde nieder.

Diese Waffe wird sodann mit der des "Èa, des Königs des Oceans", verglichen, und endlich zu Gunften des Herrschers, der sie führt, der himmlische Steuermann, an dieser Stelle Ninssissanz genannt, um Beistand gebeten:

<sup>1) &</sup>quot;Wohlthätig über ben Wogen".

<sup>&</sup>quot;) "Meister des Steuerrubers (?)".

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 18, 3.

Komm, Rin=fi=gar, mächtiger Lootse bes himmels, Schleubere vor dir her den glanzenden Schaft, beinen Specr!

Ea wurde also zuweilen auch bewaffnet und von kriegerischen Gefährten umgeben gedacht, wenn er auf seinem Schiffe den "großen Wasserbehälter" befuhr und die Erde bewachte.

Bielleicht ist es auch Êa¹) in dieser kriegerischen Aus= stattung, dem jener stolze, wegen seiner zahlreichen mythologischen Anspielungen so schwierige Dithyrambus³) in den Mund gelegt ist, jene Siegesode, in welcher ein Gott die Macht seiner Wassen, zumal seines Discus mit fünfzig Stacheln und sieden concent=rischen Speichen, ähnlich dem Tschakra der indischen Helden und dem "rollenden Schwerte" des Cherubs am Thore Edens, ver=herrlicht³).

Angesichts des Schredens, den meine unermesliche Stärke, gewaltig wie der Himmel, verbreitet, wer richtet sein Haupt noch empor? Ich gebiete über die schroffen Berge, die da hestig erbeben und deren Gipsel den Himmel berühren.

Den Berg von Alabaster, von Lapis und Onnx, in meiner hand ich ibn sbalte.

Als Erzengel der Abgründe, gleich einem Raubvogel, der ungeftüm auf die Sperlinge niederschießt,

schlichte ich ben Zwist im Gebirge, vermöge meiner helbenmuthigen Tapferkeit.

Ich halte in meiner Rechten ben Feuerdiscus,

in meiner Linken ben gerfleischenben Discus.

Die Sonne mit funfzig Gesichtern, die erhabene Waffe meiner Gottbeit, ich halte sie.

Den Tapfern, ber die Berge zermalmt, die Sonne, beren Einwirkung man nimmer entrinnt, ich halte fie.

<sup>1)</sup> In der französischen Ausgabe dieses Buches habe ich mich hierüber allerdings mit größerer Entschiedenheit ausgesprochen; ich muß indessen einzräumen, daß dieser Siegesgesang vielleicht ebensogut auch La's Sohn, Silik=mulu=khi oder Maruduk, dem siegreichen Bekämpser des Drachen des Abgrundes, in den Mund gelegt sein kann. In jedem Falle handelt es sich aber nur um einen der beiden Götter, welche speciell die Dämonen und die Mächte der Finsterniß bekämpsen.

<sup>9)</sup> W. A. I., II, 19, 2.

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Premières civilisations, Bb. II, S. 193 ff. — In ber beutschen Uebersetzung Bb. II, S. 141 ff.

Die Baffe, die wie ein Behrwolf 1) die Leichen 9) verschlingt, ich halte sie.

Die die Berge zermalmt, die mächtige Wasse des Ana, ich halte sie. Den, der die Berge frümmt, den Fisch mit sieben Flossen, ich halte ihn.

Die flammende Klinge der Schlacht, die das rebellische Land verheert und in Trauer stürzt, ich halte sie.

Das Sichelschwert, das die Reihen der Tapferen lichtet, das Schwert meiner Gottheit, ich halte es.

Die, beren Streichen ber Berg nicht entrinnt, die hand ber gewaltigen Kämpen, ich halte sie.

Die Freude der Helden, die Lanze, die Kraft verleiht in der Schlacht, ich halte sie.

Die Schlinge, die die Menschen umschnürt, und den Bogen bes Blipftrabls, ich halte sie.

Die Reule, die die Bohnsitze des rebellischen Landes zermalmt, und ben Schild der Schlachten, ich halte sie.

Den Blipftrahl der Schlacht, die Waffe mit funfzig Köpfen, ich halte sie. Wie die gewaltige siebenköpfige Schlange ihre Köpfe heftig schüttelt, so schwinge auch ich die siebenköpfige

Bie die Schlange, bie bie Wogen des Meeres peitscht, ihren Feind von vorn [angreift],

so führe auch ich die Berheererin im tobenden Schlachtengetümmel, die Beherrscherin von himmel und Erde, die siebenköpfige Baffe.

Der seine Strahsen leuchten läßt wie das Tageslicht, ben lichtwollen Gott des Ostens, ich halte ihn.

Den Schöpfer des Himmels und der Erde, den Gott, dessen Macht keinen Widersacher hat, ich halte ihn.

Die Basse, die mit dem Schrecken ihrer unermestlichen Bucht die Erde serfüllt.

in meiner Rechten mächtiglich das Geschoß von Golb und Onyz . . . Die auf wunderbare Weise den Gott zum Herrn und Gebieter des Lebens macht, ich halte sie;

die Waffe, die gleich . . . . das rebellische Land bekämpft, die Waffe mit funfzig Köpfen, sich halte sie.

¹) Die Chaldäer und Assprenglaubten an das Borhandensein der Wehrzwölse; die akkadische Bezeichnung dieser Wesen war utag-gal, woraus das assprische utaggellu oder utaggillu. "Deine Wasse gleicht dem Rachen des Behrwolss, der nimmer vom Tode (assprender: vom Blute) sich trennt", sagt ein Humus an Nebo (W. A. I., IV, 20, 3, 3. 14—16). In W. A. I., II, 58, 3. 9 s. wird der "Zahn des Wehrwolss" sogar zu einem göttlichen Besen gemacht; auch haben wir schon früher gefunden, daß der eine der sieben dösen Geister als Menschensersesser Wehrwolss bezeichnet wurde (W. A. I., IV, 5, Col. 1, 3. 14—15).

<sup>\*)</sup> Affprische Berfion: "Die Baffe, die wie ein Wehrwolf Alles versichlingt".

Während Ea bei seiner Aufnahme in die chaldäisch-babylonische Mythologie nur eine geringe Namensänderung erfuhr, in allem Uebrigen aber völlig unberührt blieb, gleicht bagegen ber Mul=qe ber magischen Urtunden bem Demiurgen Bel, bem Gotte bes organisirten Weltalls, bem er affimilirt murbe, fo wenig, daß man in ber Religion, die ihn entlehnte, kaum einen rechten Erfat für ihn wiederfindet; eine geringe Identität amischen beiden ließe sich vielleicht nur in der Uebereinstimmung nachweisen, welche zwischen ber wortlichen Bedeutung bes semitischen Namens Bel und berjenigen einer akkabischen Nebenbenennung bes Mul= qe, nämlich Elim, "ber Mächtige, ber Gefürchtete. ber Bebieter", herrschte. Beffer glüdte jedoch bie Berschmelzung feiner Gattin Nin=ge mit ber Belit, fofern man Lettere als chthonische Göttin charakterisirte. In ber That sind Mul=qe und Rin=ge (ober Mul=gelal und Rin=gelal, wenn man ben zweiten Bestandtheit biefer Namen mit einem gang unwes fentlichen Suffigum verfieht 1), wie ihre Namen angeben, ber herr und die herrin des unteren Abgrundes, des Inneren der Erde; wenigstens werben fie in ben affabischen Texten nur als folche erwähnt. Der Name Nin-figal, "die herrin ber Tobtengruft" (welche in ben zweisprachigen Liften mit ber femi= tischen Göttin Allat identificirt wird), findet sich bald als Rebenbenennung ber Nin-ge, balb als Bezeichnung einer beson-Auch wird die Höllengöttin Nin-figal in beren Göttin. einigen mythologischen Urfunden einem Gotte beigefellt, welcher vorzugsweise Anunna = ge, "der Erzengel bes Abgrundes", ge= nannt wird. - ohne Zweifel eine Rebenform bes Mul=ge. Nur an einer einzigen Stelle, in ber großen, zu Anfang biefes Buches mitgetheilten Beschwörung, wird Nin-kigal als Gattin Nin=a=śu's erwähnt; und sie würde demnach, da Nin=a=śu nur ein Beiname bes Ea ift, in biefem speciellen Falle mit ber Damfina zusammenfallen. Uebrigens werden Mul=ge und

<sup>1)</sup> Die Benennungen des Mondgottes Eniszuna und Eniszu, "der Herr der Zunahme", sind ebenfalls unterschiedslos, gleichviel ob mit ober ohne Suffixun.

Rin=ge auch "ber Berr und die Berrin ber Länder" genannt; und es möchte biefes wohl barauf zurückzuführen sein, baf man fie, als Besitzer bes Inneren ber Erbe, zugleich auch als Besitzer ber zugehörigen Erdoberfläche bachte; wenigstens waren die eigentlichen Grenzen der Reiche des Ea und Mul=ge nicht näher bestimmt.

Im unteren Abgrunde (ge), dem unbestrittenen Bereiche bes Dul=ge, befindet fich, wie bereits erwähnt, ber Aufent= haltsort der Todten, d. h. "das Land ohne Beimkehr" (kur nuga), "bas Grab" (arali), ober in euphemistischer Ausbrucksweise "ber Tempel" (o-kur), "ber Tempel ber Tobten" (okurbat, Synonymum zu arali), "das große Land" (kî-gal), "die große Stadt" (uru-gal), "die geräumige Wohnung" (unu-gal). Bur Zeit ber Entstehung bes chalbäisch=babylonischen Epos wurde "bas Land ohne Heimkehr" (im Affprischen mat la tayarti), wie wir aus ber Erzählung von Iftar's Höllenfahrt entnehmen, mit ebenso bufteren Farben geschildert wie in ber hebraischen Boesie der scheol:

> Die Tochter des Sin (Iftar) hat ihren Geist gerichtet auf die Stätte ber Auflösung, ben Sit bes Gottes Irfalla, auf die Stätte, in die man eintritt ohne wiederzufommen, auf den Pfad, den man wandelt ohne wiederzukehren, auf die Statte, wo Allen, die ba eintreten, das Licht burch Blindheit (erfett wird). wo die Menge nur Staub für ihren hunger, nur Schlamm ju ibrer Nabrung hat.

wo man das Licht nicht erblickt und im Finstern wohnt,

wo die Schatten, gleich Bogeln, gekleidet find in ein Gewand von Flügeln.

wo auf der Thur und den Thurflügeln der Staub sich anhäuft.

Nicht minder duster ist die Schilderung in den akkadischen Zaubertexten. Gin Hymnus 1), bessen theilweise Zerftörung leiber feine zusammenhängende Uebersetzung gestattet, nennt bieses Tobtenreich "ben Tempel, in welchem keine Empfindung mehr herrscht . . . . die Grundstütze des Chaos (gi umuna), den Ort, wo es keine Segnung giebt . . . . bas Grab, ben Ort, wo

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 24, 2.

Uebrigens gewahren wir in der Auffassung dieser Unterwelt, sowohl in den mythologischen Urkunden der chaldäisch=babylo= nischen Zeit als in ben magischen Urkunden ber rein akkadischen Beriode, weder die fittliche Borftellung einer Wiedervergeltung, noch einen wesentlichen Unterschied zwischen Belohnung und Strafe; die Betrübnisse bes Landes ohne Beimkehr sind für alle Menschen dieselben, ganz ohne Rücksicht auf beren Rührung zu Lebzeiten; Die einzigen Belohnungen, welche der Frommigkeit und Tugend zu Theil werben, sind rein irbischer Art. wird in der epischen Erzählung von Istar's Böllenfahrt eine "Quelle des Lebensmaffers" erwähnt, die fich im Hintergrunde bes Landes ohne Heimkehr befindet und mit eifersuchtiger Sorgfalt von den unterirdischen Mächten bewacht wird; nur ein Befehl der himmlischen Götter kann eine Annäherung zu benselben gestatten; wer aber vom "Baffer bes Lebens" genoffen, fehrt lebend an's Tageslicht jurud. Gine ahnliche Borftellung mußte übrigens schon zur Zeit der Abfassung der magischen Texte existiren, da wir späterhin noch erseben werden, daß ein Hymnus auch dem Mittler Silit=mulu=thi1) die Macht zuschreibt, "die Todten in's Leben zurudzuführen". Aber wir wissen freilich nicht, unter welchen Umftanden diese Auferstehung vor sich geben follte; vielleicht wurde fie nur angenommen, um die Behauptung ber Zauberpriefter zu rechtfertigen, daß sie vermöge ihrer Be= schwörungen ähnliche Wunder bewirken könnten. Diogenes Laërtius?) berichtet ausbrücklich, daß die Philosophenschulen Chaldaas an eine Auferstehung glaubten, nach welcher alle Menschen unsterblich sein sollten; und es liegt hierin jedenfalls

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 29, 1. — In einer anderen zweisprachigen Urkunde (W. A. I., IV, 19, 1 verso) wird dieselbe Macht, die Todten in's Leben zu=rückzurufen, der Göttin Gula beigelegt, die hier ausnahmsweise dem Silit=mulu=thi, in der assyrischen Uebersetzung Warudut, zugesellt wird.

<sup>1)</sup> De Vit. philosoph., procem.

ber Endpunct ber Fortbildung, welche bie hier in ihrem ersten Reime wahrgenommene Borstellung ersuhr.

In der epischen Erzählung der Abenteuer Istar's ist bas Land ohne Beimkehr, wie die Bölle des Dante, nach dem Borbilde der planetarischen Sphären in sieben besondere Rreise ge= Diese Anschauung kann aber nur als eine Folge bes Einflusses der aftronomischen Lehren auf die Religion betrachtet werden, umsomehr ba wir in den alteren Bruchstücken ber ma= gischen Bücher burchaus teine Spur bavon finden. Die "sieben Thore und sieben Verschlüsse ber Welt" 1), die hier erwähnt sind. scheinen allein auf die Gin= oder Ausgange Bezug zu haben, die von der Oberfläche der Erde in die unteren Regionen hinab= führten und wahrscheinlich rings um den Saum der Erde vertheilt gebacht wurden. Jebenfalls war ber Haupteingang in die Unterwelt, welchen ber Gott Regab 2), "ber große Thurhuter ber Belt", bewachte, im Westen gelegen, in ber Nähe bes "großen Berges", ber auf biefer Seite bem "Berge bes Oftens" ober genauer des Nordostens entspricht, b. h. ber "Wiege des Menschengeschlechts", bem "Bater ber Länder", bem "Bol ber Himmelsbewegungen", wohin die babylonische Mythologie den Versamm= lungsort ber Götter verlegte. Der Berg bes Weftens, wo bie Sonne untergeht, ift nebenbei auch bie Geburtsstätte bes Gottes Mul=qe, ein vorzugsweise schauerlicher Ort; das Fragment eines Symnus 3) beschreibt benfelben folgendermaaßen:

> Der große Berg Mul-gelal's, ber Ruhm ber Berge, bessen Stirn den Himmel berührt, der Ocean birgt seine Wurzel; unter den Bergen (ist er) wie ein gewaltiger, ruhender Büffel; es leuchtet sein Horn wie ein Sonnenstrahl, wie der prophetische Himmeldstern<sup>4</sup>), der ihm Glanz verleiht<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 2, 3. 49.

<sup>9) &</sup>quot;Thürhüter".

<sup>8)</sup> W. A. I., IV, 27, 2,

<sup>4)</sup> Dilbat, ber Benusftern.

b) Zuweilen wird dieser "große Berg" auch als persönlicher, thätiger Gott gedacht und dann im Akladischen Kur=gal, im Assprischen Sabü=rabu genannt. Der Steuermann Khasisatra's hieß übrigens Buzur=Sadu=rabu (Friedrich Delitsch, George Smith's Chaldäische Ge=nesis, S. 319.).

Der Eingang in die Unterwelt befindet sich aber auch jensseits der Gewässer des großen Wasserbehälters oder Oceans. Diese Annahme, welche noch zur Zeit der Absassung des Gesdichtes von Istar's Höllenfahrt bestand, ergiebt sich nicht allein aus der hier gebrauchten Bezeichnung des Thürhüters der sinstern Stätte als "Thürhüter der Gewässer" (nigad me), sondern auch aus den Worten, welche letterer bei der Anmeldung Istar's zur Allat spricht: "Diese Gewässer hat Istar, deine Schwester, überschritten".

In einem der dunkelsten und merkwürdigsten Fragmente des dritten Buches der magischen Sammlung 1) findet sich übrigens eine gleiche Angabe. Dieses Bruchstück enthält eine ganze Reihe von Anrusungen, welche häusig an die des ägyptischen Tobtens buches crinnern und auf alle Phasen einer Höllensahrt Bezug haben. Ob jedoch das betreffende Täselchen eine Art Todtensliturgie enthielt, oder nur bezügliche Beschwörungsgebräuche beshandelte<sup>2</sup>), läßt sich nicht genauer bestimmen; die Ausschlüsse, die wir darin sinden, sind aber darum nicht minder werthvoll.

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 23, 1.

<sup>\*)</sup> Sir Benry Rawlinson, welcher biefe Urtunde bilingual tablet on the manufacture of a sacred bull in bronze nennt, but die Bestimmung biefer Gebete gang anders aufgefaßt; doch beruht diefe abweichende Erklärung lediglich darin, daß wenn auch der Sinn der Gebete selber nicht zweiselhaft und eine Uebersetung berselben berhaltnigmäßig leicht ift, bie beigegebenen Bollftredungsformeln noch fehr unverständlich find und fich größtentheils einer Deutung verschließen. Der so hochverdiente Begründer der Affpriologie legt dem Worte lilis, welches im attadischen wie im affprischen Text steht, und welches ich mit "Gehege" ober "Gitter" übersete, die Bedeutung "Tiegel, in welchem Metall geschmolzen wird" bei; ich werbe jedoch an einer anderen Stelle versuchen, meine abweichende Uebersetung durch neue Beispiele philologisch zu rechtfertigen. Borläufig möchte ich nur bemerten, daß henry Rawlinfon fich vielleicht von dem affprischen Wortlaut am Ende des Täfelchens, wo von einem Stier die Rede ift, verleiten ließ; wir lefen hier nämlich: enuva alap ana bit mummutu scribu "banach läßt man ben Stier in ben bit mummutu eintreten". Bas ift nun aber biefer bit mummutu? Ziehen wir zur Bergleichung das Bort mummu, "das Chaos, hebr. המהמה, "Berwirrung", in Betracht (vgl. Friedrich Delitich, George Smith's Chalbaifche Genefis, G. 297), fo bebeutete cs "Stätte der Berwirrung, bes chaotischen Zustandes"; und diese Bezeichnung erscheint auch für "die finstere

Die Anrufung, welche das Täfelchen eröffnete, ist fast gänzlich vernichtet; sie war an "die sieben Götter, die in der Flamme 1) hausenden Söhne des Gebieters der Hölle" (Eni-mesara) und an "die zwölf broncenen Götter, die innerhalb des broncenen Geheges stehen und das broncene Gehege aufrecht erhalten", gerichtet. Die solgende ist "den Ohren des Stieres zur Rechten des Broncegeheges" gewidmet. Man dachte sich also das Höllenthor ebenso wie die Thore der Paläste auf beiden Seiten von Stieren mit menschlichem Antlitz bewacht, die man als wirklich lebende Genien auffaßte:

Großer Stier, gewaltiger Stier, der du glänzend stampfest 2), der du in das Innere eintreten läßt 3), der du weit die Canäle öffnest,

der du als Stüte dienst dem Gotte Ulesara4), dem Schnitter ber Felber8),

meine Banbe, glangend von Reinheit, fie opfern vor bir.

Eine dritte Anrufung richtet sich hierauf "an den Stier zur Linken des Broncegeheges" 6):

Höllenregion" um so passender, als das attabische Aequivalent von mummu: umun ist, und die Hölle, wie wir soeben gesehen, gi-umuna heißt.

Nebrigens würde selbst dann, wenn die von Henry Rawlinson angesebene Bedeutung richtig wäre und er den Zwed dieser Gebete genau erfaßt bätte, meine Nebersetzung dennoch ebenfalls richtig bleiben, da die Anspielungen auf die Bertheilung der Höllenräume so klar und unzweiselhaft sind, daß sie den ursprünglichen Zwed, den ich diesen Bruchstücken zuweise, vollständig rechtsettigen. Handelt es sich nämlich hier wirklich um einen Tiegel, in welchem Bronce geschwolzen wird, so vergleicht man eben alle seine Theile mit denen des Einganges zur Höllengruft; und wir würden auch so über die Vorstellungen, die man sich von letzterer machte, einen nicht unerwünschten Aufschluß erhalten.

<sup>1)</sup> Ein Berzeichniß dieser sieben Götter findet sich auf einer mythologischen Tasel: W. A. I., III, 69, 3.

<sup>\*)</sup> Affprische Berfion: "an den glänzenden Thoren".

<sup>8)</sup> Affprische Berfion: "ber bu öffnest".

<sup>4)</sup> Ober Du=fara. In ber affprifchen Berfion Serath, ber Gott ber Ernten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Es wird also in metaphorischer Ausbrucksweise gesagt, daß dieser Gott bie Erbe und ihre Ernten auf seinen Schultern trägt.

<sup>9)</sup> Diefer Text ist nur in assprischer Sprache vorhanden, während alle übrigen in beiden Sprachen versaft sind.

Die vierte bezieht sich auf einen Vorgang "im Inneren des Broncegeheges" und ist an den Berg, der den Eingang desselben beherrscht, wie an einen persönlichen, handelnden Gott gerichtet:

Der du die Ebene beschattest, o Herr, der du beschattest und deinen Schatten über die Ebene breitest, gewaltiger Berg, Bater Mul-ge's, der du die Ebene beschattest, Hirt, der du die Geschiede bestimmst, der du die Ebene beschattest.

Auf die beiden nächsten, leider gänzlich verstümmelten Bersc folgt sodann eine Anrusung Mulge's sowie einiger anderer ihm beigesellten Götter. Die Schlußworte der Zeilen sind inbessen mit einem Bruchstück des Täfelchens verloren gegangen und daher nur theilweise zu ergänzen:

> Bahrer Sirt, [erhabener] Sirt, Mul=aelal. [wahrer] Sirt. Berr ber Gesammtheit ber Länder, [wahrer] Birt, herr ber Gesammtheit ber himmlischen Erzengel [mabrer] hirt, Herr der Gesammtheit der . . . . . . . . . (wahrer) Hirt, Berr, ber fein Land beschirmt, [mabrer] Sirt, herr, ber fein Land beschirmt . . . . Reichthümer fpenbend . . . . Besithum begründend . . . . . . die glänzende Residenz . . . ben glänzenden Ort . . . . . . Den glänzenden Rubeort . . . . Die Stadt erhöhend . . . . . Herr, Gebieter der Erde (Ea), König . . . . herricher Silit=mulu=thi . . . . Serr, Bater, Mermer . . . . . . Mächtiger Berricher, Utu . . . . . .

<sup>&#</sup>x27;) Im Texte steht hier: "der Gott zu", mit Anspielung auf die bereits früher erwähnte Berwandlung Ungal-turda's in den gleichnamigen Bogel.

<sup>3)</sup> Das hier fehlende Wort ist sowohl im Affadischen als im Assprischen unübersethar.

Bon ber letzten Anrufung sind nur noch wenige Schriftzüge und zwar die Ausgänge der einzelnen Zeilen vorhanden; man ersieht aus denselben, daß die meisten Verse mit dem Worte "reinige" abschlossen und daß die beiden letzten die Bitte entshielten, "das Thor zu öffnen", worauf endlich der räthselhafte Sat folgt:

Dann lätzt man den Stier eintreten in die Stätte des chaotischen Zustandes.

Welches nun aber auch die Bestimmung dieser Gebelle gewesen sein mag und auf welcherlei Gebräuche sie sich auch
immer beziehen mögen, — die Anspielungen auf den Eingang
in die Unterwelt sind in ihnen, und zwar besonders in den an
die Stiere gerichteten, durchaus nicht zu verkennen. Allerdings
scheint mir das ganze Fragment wegen seiner zahlreichen mythologischen Anspielungen, wie sie die alten einsachen Beschwörungen
nicht kannten, erst einer späteren Zeit zuzuschreiben zu sein als
viele andere Stücke der betreffenden Sammlung. Doch sind die
darin enthaltenen Ideen ohne Zweisel nur eine Fortbildung
von Keimen, die bereits in den ältesten Borstellungen vorhanden
waren.

<sup>1)</sup> Eine der Nebenbezeichnungen des Nin=dara, oder Abar, wie ihn die affyrische Bersion nennt.

<sup>\*)</sup> Der "Held bes Anbruchs ber Dämmerung" und Gott bes Planeten Wercur, hier mit seinem Gestirnnamen bezeichnet. — Die Aufsassung dieses Gottes ist übrigens älter als die Zeit, wo man den Planeten Wercur dem Rebo der chaldäisch=babylonischen Religion zuwies. In den Götterverzeich=nissen wird der atkadische Dun=kun=ubdu, asspr. Dapinu (Abkürzung von yum dapinu "den Tag geseitend") an keiner Stelle übergangen; in den Anstusungen der späteren Zeit wird er jedoch sast gar nicht mehr erwähnt. — Aus der Liste seiner akkadischen Namen, W. A. I., III, 67, Z. 15—20, c—d, heben wir besonders eni-gusur und ungal gusurra "Herr des Lichtes", sowie ungal-udda "König des Tages" hervor.

Die Dämonen sowie die Geister ber Krankheiten "geben aus ber golle hervor 1)"; fie find "Geschöpfe bes Arali 2)" und "Rinder der Erde 3)". Einer der furchtbarften unter ihnen, Namtar, die versonificirte Best, wird indessen als "Lieblingsfohn Mulge's und Sprosse ber Nin-figal4)" bezeichnet. Wir sehen alfo, daß ein Gott, ber seinem Befen nach bem bofen Brincip nicht angehört und sogar als guter und wohlthätiger Gott gepriefen und angerufen wird, andererfeits bennoch Bater eines ber mächtigften und gefährlichsten Dämonen fein tann. Achnlich werden die sieben bosen Beister, die den himmel verheeren und den Mond befriegen, gleich dem Feuergotte, dem gewaltigften Begner ber bofen Mächte, als Sohne bes Una bezeichnet, besgleichen die Gemahlin des Namtar zu den guten Beiftern gerechnet b), wie bies ichon ihr Name Rhusbi-fa, "ihr Einschreiten ift von guter Bedeutung, von gunftigem Erfolge", ergiebt. Gine sittliche Grundlage fehlt also bem Dua= lismus der Religion der akfadischen Zauberbücher ganzlich. auten und bofen Beifter find in ihrem gegenseitigen Berhältniß nicht streng und nach Maakgabe ber verschiedenen sittlichen Brincipien von einander geschieden; sie konnen sich auch gegenseitig erzeugen und mit einander verbinden. Sind die einen gut, bie anderen bofe, so ist bas lediglich bie Folge eines blinden Berhängnisses, und ihr ewiger, mehr scheinbarer als wirklicher Rampf ist weiter Nichts als das beständige Ringen der Natur= gewalten, - die nothwendige Bedingung allen Lebens im Weltall.

Mit logischer Consequenz wird baher das finstere Reich des Mul=gc nicht ausschließlich mit Dämonen bevölkert. Wir finden "die männlichen und weiblichen Geister, die Gebieter der Höllenregion 6)" auch unter den Schutzeistern erwähnt; des=

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 22, 1, 8. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. A. I., IV, 1, Col. 1, 3. 12. <sup>3</sup>) W. A. I., IV, 1, Col. 1, 3. 22.

<sup>4)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 1, 3. 22.

<sup>5)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 2, 3. 51.

<sup>6)</sup> W. A. I., IV, 1, Col. 2, 3. 23 und 24.

gleichen läßt man bem "Beherrscher bes Abgrundes", außer bem ichrecklichen Namtar, noch einen zweiten Gott, Nin = bara ober Uras, entstammen, welcher alle Dämonen, Ungeheuer und Blagen ber Natur mit möglichstem Gifer und Nachbruck bekämpft. Man hat denselben später mit dem Abar der chaldäisch-babylonischen Religion identificirt, deren Physiognomie er in der That manche charafteriftische Ruge verliehen hat. Rin=bara ift bie Nachtsonne, die ihren Lauf in ber unteren Bemisphäre verbirgt; und da fein Wesen das Licht ist, so bekämpft er auch auf seiner nächtlichen Wanderung die Finsterniß, die er endlich bei seinem Aufgang überwindet. Er ist daher ber kriegerische Gott xar' &forin; und weil er ferner auf seiner Wanderung Beit und Stunden regelt, so ift er auch ber Lenker und Leiter bes Lebens und Treibens ber gangen Natur, und - wie Utu, die Tagessonne — ber Gebieter, Richter und Bestimmer bes Schickfals.

In einem größeren magischen Hymnus an Nin=bara') lesen wir mehrere hierauf anspielende Anrufungen, die sich in bestimmten Abständen refrainartig wiederholen:

Nin=bara, Herr, Sohn Mul=ge's, Maafftab und Richter!

ober:

Rin=bara, herr, Sohn Mul=ge's, bestimme bu das Geschid!

und an anderer Stelle:

Das Gebot der Sonne ist dein Gebot; Geleite als Richter die Länder, dein Gebot ist Allen bekannt, die da leben.

Dieser stellenweise recht schwungvolle Hymnus ist in ber Form eines Zwiegesprächs zwischen dem Gotte und dem ihn Anrusenden versaßt; die Heldenthaten Nin=dara's sowie seine triegerische Wacht werden oft mit trastvollen Zügen geschildert: "In beinem Wirken brüllest du wie ein Bär u. s. w.", es wird seiner Rüstung gedacht: "Du (umgürtest dich), wie mit einem Felle, mit haltbarem Erz", und endlich der Gott selber gebeten,

<sup>&#</sup>x27;) W. A. I., IV, 13, 1.

"von den Bergen des Hochlandes" (Elam) und "von den Bergen von Mâkan" herbeizueilen, also von der Sinaïhalbinsel, deren berühmte Bergwerke die Aegypter bekanntlich schon seit der vierten Dynastie ausbeuteten.

Wieberholt werben in diesem Hymnus auch fostbare Steine erwähnt, beren talismanische Kräfte ihr Besitzer Nin=bara, gegen das seindliche Land" richtet; und hieraus dürfte sich wohl erklären lassen, weshalb das Alterthum den Ursprung der abergläubischen Borstellungen von der Zaubermacht der geschnitztenen Steine immer wieder auf Chaldäa zurücksührte. Das Buch, welches nach Plinius' Angabe') ein gewisser Zachalias von Babylon über diesen Gegenstand versaste und dem Könige Mithridates widmete, gehörte jedensalls auch nur zu den Producten jener griechisch=babylonischen Literatur, welche kurz vor der christlichen Zeit einen so bedeutenden Aufschwung nahm und mit den cchten babylonischen Lehren in ebenso enger Bersbindung stand, wie die griechische Literatur der hermetischen Bücher mit den Lehren der alten Aegypter.

Die Sonne in der unteren Hemisphäre galt übrigens auch als Gott der verborgenen metallischen und mineralischen Schäße, die ebenfalls nur des Augenblickes harren, um die Erde zu verslassen und in lichtvollem Glanze zu strahlen. Und diese Ansichauung führt uns in einen neuen, höchst charakteristischen Ideenstreiß der Bölker turanischer Rasse ein: die Berehrung der Götter der Metallurgie und der Geister, die im Schooße der Erde versborgene Reichthümer hüten. Wie d'Eckstein ") richtig bemerkt, "giebt es nicht allein Stämme, wie die pelaszischen u. s. w., welche die Götter der Unterwelt wegen der Fruchtbarkeit des Bodens und der Erzeugnisse des Ackerdaues, die sie spenden, versehren, sondern auch solche, wie die sinnischen, türkischen, mongoslischen, tungusischen, welche diese Götter aus einem ganz anderen Geschähpuncte verehren, indem sie dem Glanz der Metalle huls digen und diesen eigenartigen Cultus mit magischen Gebräuchen

<sup>1)</sup> Hist. nat., XXXVII, 10.

<sup>2)</sup> Athénaeum français, 19. August 1854.

und abergläubischen Vorstellungen von der Macht der Talismane verbinden." Spuren solcher Anschauungen begegnen wir aber auch in den akkadischen Zauberbüchern; neben Silik=mulu=khi finden wir hier als Schutzgötter nicht nur einen Gott des Goldes, "der das Gold läutert", einen Gott des Silbers und einen Gott des Kupfers, sondern auch einen "Gott und Herrn des Ostens in seinem Berge von Edelsteinen" sowie einen "Gott der Ceder" erwähnt, welch' letzterer ganz besonders befähigt war, alle schädslichen Einflüsse und Zaubereien zu vernichten 1).

## III.

Der Hölle entsprossen, hegen natürlich die Dämonen, wie auch die Schwarzkünstler, die beständig mit ihnen verkehren, eine besondere Vorliebe für die Finsterniß, in der sie geboren wurden. Sie schleichen vorzugsweise im Schutz der Dunkelheit umher, als Plagegeister, die den Menschen allerorten belästigen und heimssuchen; daher denn die Finsterniß für eine sichtbare Offenbarung des bissen Princips galt, wie andererseits das Licht eine Offensbarung des guten ist. — Vor der Nacht scheinen die Aktader denselben Schrecken empsunden zu haben, wie die Arier der vesdischen Zeiten; und sie unterscheiden sich hierin wesentlich von den Chaldäos-Vabyloniern der späteren Zeiten, die sich an der Pracht ihrer sternhellen Nächte weideten und keinen glänzenderen und erhabeneren Ausdruck der Gottheit kannten, als diese Lesgionen von Himmelskörpern, denen sie beständige Ehrsucht beszeugten.

Den Akkabern galt Utu, die Tagessonne, die am Mittelspunct des Himmels erglänzt und die Finsterniß verscheucht, für einen der mächtigsten Schutzötter und gewaltigsten Feinde der Dämonen und Zauberer.

<sup>1)</sup> W. A. I., II, 58, 6.

Ich habe dich angerufen, o Sonnengott, in den glänzenden himmeln. Im Schatten der Ceder bist du;

es ruhen beine Füße auf bem Bipfel . . . . .

es haben bein begehrt die Länder, sie haben dich herbeigesehnt, o Gebieter 1)!

Dein strahlendes Licht erleuchtet alle Länder;

bezwinge, was dir Biderftand bietet, führe die Länder zusammen, benn dir allein, o Sonne, ift bekannt, was ihre Eintracht forbert.

Du machst bie Lüge schwinden, bu vernichtest ben bosen Einfluß ber Bunder, Borbedeutungen, Zaubereien, Träume und schäblichen

der Bunder, Borbedeutungen, Zaubereien, Träume und schäblichen Erscheinungen;

bu verleihest ben boshaften Anschlägen einen glücklichen Ausgang; bu führst Menschen und Länder in's Berberben,

bie sich ber Zauberei und ber Schwarztunft ergeben; — ich habe eingeschlossen [vor bir

in die hohen Getreidehausen ihr (der bösen Geister )) Chendild . . . Laß diejenigen, die Zauberei treiben und verstodt sind, nicht aufstommen !

Möge der Gott, der mich schuf, meine Sande ergreifen! leite den Athem meines Mundes! führe besgleichen meine hande, o herr, Licht des Beltalls, Sonne, o Richter\*)!

Im Religionssystem der akkadischen Wagie gehört die Sonne zwar nicht zu den obersten Gottheiten, auch reicht ihre Wacht nicht entsernt an die der großen Geister der drei Weltzonen hinan; aber gerade diese minder hohe Stellung macht sie den Bitten der Menschen zugänglicher. Ihre unmittelbar wahrnehms dare Einwirkung auf die Menschheit und alle Verhältnisse des Lebens verleihen ihr die Rolle eines Gebieters über die Ereigsnisse und das Schickfal. Und da sie die Finsterniß überwindet und die bösen Geister unablässig bekämpst, so zählt sie zu den übernatürlichen Wesen, an die sich die magischen Anrusungen am häufigsten wenden.

Es gab viele Texte, die sie mit wahrer und tiefer Poesie feierten; so z. B. der Anfang eines leider nur zum Theil ers haltenen Hymnus ):

<sup>1)</sup> Friedrich Delitsich, George Smith's Chaldaifche Ge= nefis, S. 284.

<sup>\*)</sup> Ein neues Beispiel, baß abschredenbe Damonenbilber als Talismane zur Bertreibung boser Geister gebraucht wurden.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) W. A. 1., IV, 17, verso.

<sup>4)</sup> W. A. I., IV, 20, 2.

- D Sonnengott! Aus bem hintergrunde bes himmels bist bu getreten.
- die Riegel des glanzenden himmels haft bu geöffnet,
- ja, die Pforte bes Simmels haft bu geöffnet.
- D Sonnengott! über bas Land 1) haft bu erhoben bein Saupt!
- D Sonnengott! die unermegliche Beite des himmels und der Länder bast du bedeckt!

## Desgleichen ein anderes Fragment 2):

- O Herr, Erlauchter der Finsterniß, der du öffnest das finstere Antlis . . . .
- Barmherziger Gott, ber aufrichtet ben Gebückten (?), schützet ben Schwachen,
- nach beinem Licht schauen aus die großen Götter,
- bie Erzengel ber Erbe, fie alle bliden auf zu beinem Antlit.
- Die Sprache bes Lobpreifes wie Gin Bort regiereft bu,
- bie Schaar ihrer Baupter fuchet bes Sonnengottes Licht.
- Bie ein Bräutigam lässest bu bich nieder, freudig und wohlgemuth.
- Du bift ber Lichttrager bes fernen himmelsraumes,
- ber weiten Erbe Banier bift bu.
- O Gott! es bliden zu bir auf und freuen sich die weithin wohnenden Menschen.

## Ein Hymnus von größerem Umfange s) beginnt folgender= maaßen:

- hehrer Gebieter, bei beinem hervortreten aus bem Grunde bes glangenden himmiels.
- ftarker Held, o Sonne, bei beinem Hervortreten aus dem Grunde bes glanzenden himmels, sei beinem Erscheinen
- an ber Deffnung bes glangenben himmels, an ber Pforte, bie ben himmel erschließt, bei beinem Erscheinen
- an der Schrante des glänzenden himmels, an . . . . . . . . . . . . . . . [bei beinem Ericheinen
- an ber großen Bforte bes glanzenben himmels, wenn bu fie öffneft, auf ben höchsten Soben bes glanzenben himmels, mahrenb beines
- eiligen Laufes, umtreifen bich in Ehrfurcht und Freude [bie himmlischen Erzengel, geleiten dich in festlichem Aufzuge [bie Diener Jener, die da . . . .
- ihre Krone ), bestimmen bir bie Tage jur Erholung beines Herzens bie . . . .

<sup>1)</sup> Die Erdoberfläche.

<sup>9)</sup> W. A. I., IV, 19, 2. — Bgl. Friedrich Delipfch, George Smith's Chalbaifche Genefis, S. 284.

<sup>9)</sup> W. A. I., IV, 17, erfte Seite.

<sup>4)</sup> Affpr. Berfion: die Herrin der Götter.

Wie wir aus dem Schlusse dieses Hymnus ersehen, war derselbe zur Heilung eines Kranken gedichtet. Der Zauberpriester (asspr. asipu) wendet sich direct an den Sonnengott, indem er vom Kranken als von einer dritten Person spricht; er behauptet, seine Macht sei göttlichen Ursprungs und verleihe ihm daher ein Recht, der Sonne zu gebieten:

Ich komme als Bote des Herrn, als Bote des La, des mächtigen Herrn.

Enticheibe bas Loos biefes Menichen, offenbare was feiner wartet, bestimme fein Schickfal!

Du leitest in beinem Laufe bas Menschengeschlecht;

laß über ihm leuchten einen friedlichen Strahl, ber ihn befreie von feinem Leiben!

Der Mensch, Sohn seines Gottes, hat seine Sünde und Missethat vor dir bekannt;

seine Hände und Füße verursachen ihm heftigen Schmerz, seine Krankheit verunreinigt ihn schrecklich.

Sonne, lag meine erhobenen Bande nicht unbeachtet,

genieße seine Speisen, weise fein Opfer nicht von dir, führe ihm seinen Gott wieder zu, (auf daß dieser eine Stute gewähre) seiner Hand!

Mögen, auf beinen Befehl, feine Gunbe vergeben, feine Diffethat vergeffen fein!

Daß sein Ungemach ihn verlasse! daß er von seiner Krankheit genese! Berleihe dem Könige neue Lebenskraft!

Daß beine Erhabenheit ihn am Tage seiner Biebergenesung in gnäbigen Schutz nehme!

Beleite ben Rönig, ber bir ju Fugen liegt!

Geleite auch mich, den Zauberpriefter, beinen ehrfürchtigen Diener.

Aus den letten Worten erhellt, daß der betreffende Kranke der Landesfürst selber war. Die eigenthümliche Auffassung von Züchtigung und Buße, wie sie hier zum Ausdruck gelangt, läßt indessen darauf schließen, daß dieser Text nicht gerade zu den ältesten zu zählen sein dürfte.

Gine Fürbitte für den König enthält sobann auch folgendes Bruchstud eines Hymnus ') an den Sonnengott Samas:

(Lücke.)

Sonne, du bist der höchste Richter der Länder, du bist der Herr ber lebenden Wesen, der sich der Länder erbarmt. Sonne, an diesem Tage erhelle, erleuchte den König, den Sohn seines Gottes!

lag ihn traufeln, wie einen Dilchtrug!

Daß sein Uebel zerrinne, wie geschmolzenes Erz!

Befreie ihn von seiner Krankheit!

Wöge beine Gnade ihn am Tage seiner Biebergenesung [geleiten! Röge dieselbe auch mich, den Zauberpriester [beinen ehrsurchtigen Diener, geleiten!

Die Beschützer= und Wohlthäterrolle, die man der Sonne überträgt, sowie ihre größere Zugänglichkeit den Menschen gesgenüber, gilt übrigens auch als Eigenschaft der reinen Elemente der atmosphärischen Zone zwischen Himmel und Erde. Man verehrt dieselben entweder in ihrer materiellen Realität oder in den Geistern, die sie beleben.

Wie in ben Bedas die Winde nicht allein in Gestalt eines einzigen Gottes, Bayu, sondern auch als Vereinigung mehrerer Götter, Marut's, auftreten, so kennen auch die Texte der akkadischen Magie, außer den guten oder bösen Specialgeistern der einzelnen Winde ), noch einen Geist oder Gott der Winde

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 28, Mr. 1.

<sup>2)</sup> Unbefanntes Wort.

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Ausstührungen über ben Damon bes Westwindes und die Erwähnungen schädlicher Winde in der großen Beschwörung zu Anfang bes ersten Capitels.

im Allgemeinen. Derselbe heißt Imi ober Mermer 1) und wird in den Fragmenten häufig, jedoch immer nur beiläufig erwähnt und vornehmlich als Erzeuger der fruchtbaren Regen bezeichnet. Später wurde er mit dem chaldäisch-babylonischen Gotte Bin oder Ramanu identificirt, dessen Besugnisse in größerer Ausdehnung alle atmosphärischen Erscheinungen umfassen und dessen ursprüngliche Aufgabe die Personification einer besonderen Aeußerung der Sonnenkraft gewesen zu sein scheint.

Folgender Hymnus wendet sich an die Gewässer, die auf der Erde dahinströmen 2):

Glanzende Gemaffer, [Gemaffer des Tigris,

Gemaffer bes Euphrat, Die [bahinfliegen] in ihrem Bette,

vermehrte Gemaffer, die beständig bei einander weilen im großen Bafferbehalter.

La's holber Mund hat fie gereinigt.

Rinder des Occans, beren es fieben giebt,

bie Gemaffer find glangend, bie Gemaffer find von leuchtenber Rlarbeit, die Gemaffer fie funkeln.

Bor bem Angesichte eueres Baters Ea.

vor dem Angefichte euerer Mutter, der Gattin bes großen Fisches \*),

seib glanzend, seib heilig und rein, und leuchtet! Dag machtlos ber boshafte, ruchlose Mund fei!

Mmen!

## Ein anderer ruft ben Fluß als perfonlichen Gott an 4):

O Fluggott, der du mit Macht dahinschießt, wie eines Schiffes Kiel').

ber vor sich her treibt das bose Geschick, wie ein schlingenber Löwe, ber die Länder versengt, wie die Kraft bes hohen Zeniths.

Die aufgebende Sonne zerftreue die Finsterniß! diese wird nimmer im hause herrschen.

Das boje Gefchick hebe fich hinweg in die Wifte und in hochgelegene Orte!

Das boje Geschick, Geist bes Himmels beschwöre es! Geist ber Erde beschwöre es!

Umen. Das boje Geschick, bas sich über bie Erbe verbreitet, gottlicher Fluß, vernichte es!

<sup>1)</sup> Berstärkte factitive Form von mer, "der Cardinalpunct, die Himmels= gegend, aus welcher der Wind weht".

<sup>2)</sup> W. A. I., IV, 14, 2, erfte Seite.

<sup>8)</sup> Affpr. Berfion: Davfina.

<sup>4)</sup> W. A. L, IV, 14, 2, erfte und zweite Seite.

<sup>5)</sup> Im assyrischen Text fällt dieser Bergleich aus.

Die Verzeichnisse der Götter zweiten Ranges 1) erwähnen diesen Flußgott (Hîd) unter verschiedenen akkadischen Namen, wie z. B. Aria=mulu=rutik, der Fluß, der wie ein Kiel, wie ein Schisseschundel dahinschießt", desgleichen seine Gattin Ki=kuru=nir²), seinen Sohn Sâ=zi und seinen Boten neben den sechs Söhnen des Éa. Doch werden hier auch andere Wassergottheiten genannt³), welche alle so echt akkadische Namen haben, daß sie unbedingt dis in die alte elementare Mythologie der Akkader zurückreichen; so z. Ung al a=abba, der König des Weeres", Ung al hidda, der König des Flusses", Ung al aba, der König des Beckens, der Aushöhlung".

Unter ben magischen Fragmenten findet sich ebenfalls ein Hymnus 4) an den als Schutzott personisicirten Wasserbehälter bes Oceans (ab abzu); er preist dessen, "im Glanze der Reinheit strahlende Gewässer", seine erhabenen, heiligen, belebenden Gewässer, "die im heiligen, im reinen Ocean bei einander versammelt sind". — Und diesen Personisicationen der Gewässer muß endlich auch Rhistimsturstützstäd, die Tochter des Oceans die beigezählt werden; ihr Name bedeutet "Quelle, die das hohe Gebirge umsprudelt", also die in der Ueberlieserung so vieler Bölker gepriesene Quelle des Paradieses.

Eine weit größere Bebeutung muß dagegen dem Feuer zuserkannt werden. Man verehrt daffelbe in seiner materiellen Reaslität als einen selbst über der Sonne stehenden Gott, und zwar unter demselben Namen, den er in der gewöhnlichen Sprache auch als Element trägt, nämlich gis-dar, oder vielmehr dar, — da das erste Schriftzeichen ein lautloses Determinativ zu sein scheint, — nur daß man noch das ideographische Schriftzeichen sür "Gott" vorsett. Noch häusiger wird er indessen, wie es in den mythologischen Urkunden regelmäßig geschieht, Bilsgin, das Feuer des Schilfrohrs" genannt, d. h. Feuer, welches mit

<sup>1)</sup> W. A. I., II, 56, 3. 26—32, c—b.

<sup>2)</sup> Dber auch: Ri=fa=nir.

<sup>\*)</sup> W. A. I., II, 59, 3. 38-40, b-e.

<sup>4)</sup> W. A. I., II, 58, 6, erfte Seite.

<sup>5)</sup> W. A. I., IV, Col. 2, 3. 53.

einem aus Schilfrohr angefertigten Instrument, ähnlich bem arani der ältesten Arier, angefacht wird 1). Die Art und Weise wie man diesen Gott auffaßte, sowie die ihm zugeschriebenen Eigenschaften, lassen ihn übrigens dem Agni der Bedas sehr ähnlich erscheinen.

Ein Hymnus 2) an ben Feuergott lautet:

Feuer, höchster Gebieter, der du dich hoch im Lande erhebst, Held, Sohn des Oceans, der du dich hoch im Lande erhebst; Feuer, mit deiner heiligen leuchtenden Flamme schafsest du Licht im Hause der Finsterniß; du wendest das Schicksal ab, von Allem, was einen Namen hat. Du bist es, der Kupfer und Jinn mischt, du bist es, der Silber und Gold läutert. Du bist der Göttin Nin=ta=si Genosse, du bist es, der des Bösen Seele in der Nacht mit wirrem Schrecken erfüllt.
Die Werke des Menschen, des Sohnes seines Gottes, sie mögen strahlen von Reinheit!
Wie der Himmel, so glänze er!
Wie die Erde sei er heilig und rein!

In einer bereits früher mitgetheilten Beschwörung, welche die verschiedenen Kategorien von Zauberern und Schwarzkünst= lern nennt, wurde der Feuergott als mächtiger Widersacher der Zaubereien und als muthiger Bekämpfer der bösen Geister ge=

Bie des himmels Mittelpunct strable er!

<sup>1)</sup> In G. Smith's Chalbäische Genesis, S. 270, schlägt Friederich Delitzsch mit vielem Scharffinne vor, diesen setze Bil-gi geschriebenen Gottnamen, nach Analogie so vieler anderer aktadischer Composita (vgl. meine Langue primitive de la Chaldée, S. 421), lediglich für ein Wort zu ersachten, dessen Sprechweise im umgekehrten Berhältniß zur Schreibweise stand. Der in Rede stehende Name würde demnach nicht Bil-gi, sondern Gibil sauten und eine dem Verbum gibil, "verbrennen", entsprechende Bedeutung haben; auch wäre anzunehmen, daß dieser Name ohne Aenderung in das Asspriche übergegangen sei. — In der That scheint dieser Name auch zu den Sesmiten Spriens gelangt zu sein und hier einen Bestandtheil im Namen des großen Gottes von Emesa, duch nicht Angaben über biesen Elasgabalus der Römer, zu bilden. Wenigstens lassen alle Angaben über diesen Elasgabal viel eher vermuthen, daß er ein "Feuer-Gott" war, als ein "Verg-Gott", für den man ihn disher gehalten.

<sup>8)</sup> W. A. I., IV, 14, 2, erste Seite.

priesen und angerusen. In berselben Eigenschaft zeigt ihn uns solgendes Fragment eines anderen Hymnus 1):

Der du die bösen maskim verjagst, der du gedeihen läßt die Wohltsat des Lebens, der du des Bösen Brust in Schrecken bannst, Hüter des Orakels des Musegelal, Feuer, Vernichter des Feindes, schreckliche Wasse, welche die Pest vertreibt, welche befruchtet und leuchten läßt, welche unter den sieben Göttern die Bösen vernichtet.

Dem Walten bieses Gottes verdankt man auch, vor allen Anschlägen boser Geister gesichert, ben allgemeinen Frieden:

Ruhe des göttlichen Feuers, des Helden,
mit dir seien in Frieden die Länder und Flüsse!
Mit dir seien in Frieden der Tigris und [Euphrat!
Mit dir seien in Frieden das Meer . . . .!
Mit dir sei in Frieden der Ksad der Tochter der Götter\*) . . .!
Mit dir sei in Frieden der Kern der Erzeugnisse [der Natur!
Mit dir sei in Frieden das Herz meines Gottes und meiner Göttin, . . . . Geister!
Mit dir sei in Frieden das Herz des Gottes und der Göttin meiner Stadt, . . . . Geister!
An diesem Tage ofsendare sich das Innerste des Herzens meines Gottes und meiner Göttin,
und das böse Geschick möge vertrieben werden aus meinem Körper\*).

In den letten, sehr verstümmelten Versen, wird endlich der Feuergott aufgefordert, sein Amt als Richter und Retter zu üben.

Von den Hymnen der magischen Sammlung sind außersordentlich viele an diesen Gott gerichtet. Man verehrt ihn vor Allem in der Opferstamme, woher sein Name "der oberste Priester auf der Erdobersläche")", erblickt ihn aber auch in der lodernden Flamme des häuslichen Heerdes, welche das Haus gegen alle schädlichen und dämonischen Einflüsse schützen sollte; und in dieser Eigenschaft wird er zuweilen "Hausgott". (dimmer &a),

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 21, 1, ameite Seite.

<sup>2)</sup> Bielleicht eine Anspielung auf die Dilchstraße.

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 8, Col. 4.

<sup>4)</sup> W. A. L. IV. 1, Col. 2, 3. 42.

Lenormant, bie Magie.

"Beschützer des Hauses" (uru ea) und "Beschützer der Familie" (uru śuxar) genannt.

Der Gott, der sich in der Opferstamme und im Feuer des häuslichen Heerdes offenbart, ist aber auch das kosmische Feuer, das die Natur belebt und in den Sternen leuchtet. Er wird in dieser Erscheinungssorm als Sohn des Ana, des personissicirten Himmels, betrachtet und heißt dann "der Gott, der sich hoch emporhebt, der hehre Gebieter, der durch die erhabene Wacht des Ana gebietet"; auch ist er als solcher der unermüdliche Bestämpfer der maskim, welche Unheil und Umsturz in den Hausshalt der Welt tragen.). Folgendes Fragment eines Hymnus.) betrachtet ihn in seiner umfassenbsten und wesentlichsten Rolle:

Hochherziger Gebieter, ber du ber großen Götter Güter befißeft, Glanz] bes Zenith's, Hochherziger, im Befiße ber Güter ber großen Götter,

. . . . . . . bes Mul=ge, ber auf Erben bas herz erfüllt, im Besite ber Guter ber großen Götter,

Gebieter bes Unermeglichen, ber im himmel bas herz erfüllt, im Befite ber Guter ber großen Götter,

Held, Feuer, mannliches Wefen, bas fich emporhebt ),

bas sich erhebt wie eine hülle, die über dem Unermestlichen lagert, mächtiges Feuer, das hohe Berge ) versest b,

das den Fluch von uns wälzt, das die Finsterniß erhellt.

Die Bebeutung, welche der Feuergott ursprünglich im Relisgionsschstem der akkadischen Zauberbücher hatte, war also, nach Maaßgabe der mitgetheilten Texte, gewiß nicht gering. Aber sie erfuhr mit der Zeit dennoch wesentliche Aenderungen und Beschränkungen, obgleich der Gott selber auch fernerhin beibehalten wurde. Er wird in den Urkunden der assyrischen Periode nur ein Mal, und zwar eher als symbolische Personification, unter den dii minores erwähnt, an einer Stelle, wo Sargon den Monat ab on nennt, also den "Monat der Herabkunst des Feuers.

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. A. I., IV, 26, 3.

<sup>8)</sup> Affprische Berfion: "Feuer, das sich erhebt, männlicher Helb".

<sup>4)</sup> Assprische Bersion: "die steilen Gebirge". 5) Börtlich: "fortstößt, fortwälzt".

<sup>6)</sup> Juli=August.

bas die Regenwolken zerftreut und verjagt 1)". Doch nehmen die afsprischen Uebersetzer der magischen Hymnen meistentheils seinen akkadischen Namen unverändert in ihre Uebersetzungen auf, oder aber sie machen den Bersuch, ihn einem Gotte der chaldäisch-babylonischen Religion, bald Nebo, bald Bin, zu assi= miliren, wobei natürlich Bedeutung und Wesen des Gottes ebenso= häufig wechseln.

Als Ersat für den im Pantheon verlorenen Posten erhält aber der alte Feuergott der Akkader eine neue Rolle im Sposzugewiesen: er nimmt unter dem Einflusse des Geistes der chalsdäschebabylonischen Religion, im ersten Entwicklungsstadium, einen solaren Charakter an und wird als Izdhubar, oder vielmehr Dhubar (dhu-bar, Feuermasse")), der Held einer der vornehmsten epischen Erzählungen, in welcher u. a. auch der Sintsluthbericht eine besondere Episode bildet.

Daß übrigens berselbe Izbhubar oder Dhubar kein historischer König ist, wie Smith annahm, sondern lediglich ein in einen irdischen Helden verwandelter Gott, dürste nunmehr wohl keinem Zweisel mehr unterliegen. Denn seine solare Natur ergiebt sich ebenso klar aus seinen Heldenthaten und Abenteuern, die den zwölf Zeichen des Thierkreises entsprechen, wie aus seiner Eigenschaft als Sohn des Samas, die ihm das Epos beilegt; auch scheinen mir die Worte einer assyrischen Beschwörung 3) gegen das Unwesen der Zauberer: "Erde! Erde! Erde und Dhubar! ihr Gebieter der Talismane!" gerade dadurch, daß sie sich an ihn und die Erde zugleich wenden, sein ursprüngliches Wesen als Elementargott sowie seine Identität mit dem Feuer, dem Bar oder Vil=gi der akkadischen Zauberterte, unzweisel=haft nachzuweisen.

<sup>1)</sup> Oppert, Inscriptions de Dour-Sarkayan, S. 18.

<sup>2)</sup> Daß man zwischen IZ und bar die Silbe du eingeschoben, beweist eben, daß daß Zeichen für IZ hier nur ein lautloses Determinativ ist; benn hätte man wirklich izbar oder gisbar gesagt, so würde das betreffende Compositum dhuizdar oder dhugisbar, nicht aber Izdhubar haben lauten müssen.

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 56, Col. 1, 3. 37.

Die hauptfächlichsten Brädicate, die ihm das Fragment eines von Smith entbedten und nach England übergeführten Täfelchens 1) beilegt, lauten im Affprischen puvalu "Riefe" und puvalu emugi "Riese an Macht". Ueberhaupt ist ber Feuergott das höchste Wesen, mit dem der Mensch burch heilige Sandlungen und magische Sprüche in directe Verbindung zu treten vermag: und dieser Berkehr gestaltet sich gerade mit ihm zu einem ausnehmend innigen, um so mehr ba ber Mensch felber ihn erzeugen ober boch weniaftens nach Belieben auf feinem Opferaltar ober Hausheerd einsegen kann. Dahingegen steht Ea, ber averruncus κατ' έξοχήν, die Secle der überirdischen Weltzone, die höchste Schutmacht und äußerste Zuflucht, ungeachtet ber Macht, Die man den zauberhaften Worten und magischen Gebräuchen beimaß, viel zu hoch und ber Menschheit zu fern, als daß die Gebete derselben ihn unmittelbar erreichen und seinen Willen beein= flussen und bestimmen könnten. Man nimmt daber einen befonderen Bermittler zwischen ben Menschen und Ea an, einen Gott, ber keiner besonderen Naturerscheinung zu entsprechen, sondern eben nur diese vermittelnde Rolle zu haben scheint, nämlich Silit=mulu=thi, "ber ben Menschen bas Gute gu= recht legt 2)". "Ich bin es", sagt er selber in einem Hmnus 3), "der vor Éa einhergeht, ich bin der Krieger, der erstgeborene Sohn und Bote bes Ea".

Das besondere Abzeichen seiner Würde ist ein einfaches Schilfrohr, das ihm als königlicher Scepter und Zauberstab zusgleich dient; später aber, als eine gewisse Assimilation zwischen Siliksmuluskhi und dem Maruduk von Babylon stattgesfunden, sehen wir dieses Schilfrohr auch in die Hände des Letzteren übergehen. In einer Beschwörung 4) spricht dieser göttliche Stab selber wie folgt:

<sup>1)</sup> Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. III, S. 460.

<sup>\*)</sup> Der Name Silif=mulu=thi zeigt übrigens häufige und nicht immer verständliche Barianten, wie z. B. Silif=ri=mulu. Bemerkenswerth ist auch die Form Silif=furu, "ber das gute Omen verleiht".

<sup>\*)</sup> W. A. I., IV, 80, 3.

<sup>4)</sup> W. A. I., IV, 6, Col. 5.

Goldenes Schilfrohr, mächtiges Schilfrohr, leuchtendes Schilfrohr ber Sümpse, heilige Streu der Götter, tupsernes Schilfrohr, das die Bollendung erhöht, ich bin der Bote des Silitemulu-thi, der Berkinder hehrer Berjüngung.

llebrigens scheint bieser Spruch den Stab des Silik= mulu=khi mit dem Geräth selber zu identificiren, welches, dem arani entsprechend, zur Anfachung des heiligen Feuers diente; nach einigen preisenden Worten an das göttliche Abzeichen fährt der Beschwörer im Namen dieses Stades fort:

Der Hausgott kehre ein in das Haus!
Der holde Dämon, der gnädige Gott, sie mögen einziehen in dieses Haus!
Den bösen Dämon, den bösen salal, den bösen gigim, den bösen telal, son bösen Gott], den bösen maskim, das Gespenst, den Schreckgeist, den Bamppr,
Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!

Und da die specicle Bezeichnung "Hausgott", wie bereits bemerkt, nur dem göttlich verehrten Feuer galt, so dürfte diese Beschwörung allem Anschien nach bestimmt gewesen sein, beim Anzünden der Heerbslamme gesprochen zu werden, d. h. also, wenn man mittelst des Schilfrohrs des Silik=mulu=khi den Schutzott einsetze, der alle Dämonen und schädlichen Einflüsse vom Hause fernhielt.

Als Berkünder des Willens und der Rathschlüsse Éa's sehen wir Silik=mulu=khi in allen dramatisch gestalteten Beschwörungen auftreten. Man dachte ihn als den Uebermittler der Wünsche und des Hülserufs der von bösen Geistern und Krankheiten geplagten und heimgesuchten Menschen, desgleichen als denjenigen, der ihre Leiden dem Éa schildert und diesen um Beistand ersucht. Er ist es ferner, dem Éa den "geheimnisvollen Namen" zur Bekämpfung und Bernichtung der Dämonen anverstraut und den er mit der Vollzichung der Dämonen anverstraut und ben er mit der Vollzichung der befreienden und reisnigenden Gebräuche beauftragt. Ja noch mehr: selbst wenn Götter, wie die Sonne oder das Feuer, die hohe Bermittelung und Hülse des Éa anrusen, müssen sie vorher zu Silik=mulu=khi, als

ber Mittelsperson, ihre Zuflucht nehmen 1), — alles Thatsachen, die wir schon früher dargelegt haben und daher nicht durch neue Beläge zu erweisen brauchen.

In markigen Zügen schilbert uns folgendes Fragment eines Hymnus an Silik=mulu=khi die Macht der im Namen des Gottes ergangenen Befehle über die gesammte Natur 2):

Ein anderer Hymnus?) aus späterer Zeit, da man Silik= mulu=khi bereits mit dem Marubuk von Babylon identificirt hatte, schildert sein wohlthätiges Wirken wie folgt:

> Hehrer Gebieter] des Landes, König der Länder, erstgeborener [Sohn] des Éa, der du zurückleitest sin ihren periobischen Kreislauf] Himmel und Erde, Silik-mulu-khi], hehrer Gebieter des Landes, König der Länder, Gott der Götter, Lenker] des Himmels und der Erde, der seines Gleichen nicht hat.

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 15,

<sup>9)</sup> Bgl. meine Premières Civilisations, Bb. II, S. 169 ff. Die vorliegende Uebersetung ist wesentlich modificirt und verbessert.

<sup>\*)</sup> Diese Worte waren offenbar dem Gotte selbst in den Mund gelegt, wie benn überhaupt die akkalischen Hymnen sehr häusig die Form eines Zwiegessprächs zwischen dem Gotte und seinem Anbeter anwenden. Wir haben dies schon früher in einem Hymnus an Ninsdara gesunden und werden es auch später noch einmal, in einem zweisprachigen Hymnus an Istar (Anhang V.) beobachten können.

<sup>4)</sup> Affprische Berfion: "bes Guphrat".

b) In der affgrischen Berfion fällt diefes Wort aus.

<sup>6)</sup> W. A. I., IV, 26, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) W. A. I., IV, 29, 1.

Diener bes Ana und Mul=ge1), Barmbergiger unter ben Göttern. Schöpfer ), ber bu bie Tobten jum Leben erweckeft, Silit=mulu=thi, Ronig des himmels und der Erde, König von Tin = tir\*), König von E=saggal4), Rönig von E=3iba5), Rönig von E=math=tila6), himmel und Erbe ift bein! Der Raum bes himmels und ber Erbe ift bein! Der Zauber des Lebens ift bein! Der Zaubertrant bes Lebens ift bein! Das glanzende Gebege des Bettes bes Oceans ift bein! Die Gefammtheit ber Befen bes Menschengeschlechtes, Alles was athmet?), Alles was einen Ramen hat und auf Erden lebet. die vier himmelsgegenden in ihrer Gesammtheit, die Erzengel der himmlischen und irdischen Seerschaaren, so viele

[Lücke von mehreren Zeilen.]
Du bist [ber gnädige Gott,
du bist der [holde] Coloß,
du bist der [holde] Coloß,
du bist die belebende Kraft,
du bist der Erretter,
der Barmherzige unter den Göttern,
der Schöpfer ), der die Todten zum Leben erweckt.
Silik=mulu=khi, König des Himmels und der Erde,
ich habe deinen Namen angerusen, ich habe deine Gnade ersleht.
Der Ruhm deines Namens, er werde von den Göttern [gepriesen!
Die Ehrsurcht gegen dich, sie mögen sie [segnen!
Der Kranke möge von seinem Siechthum befreit sein!
Heile die Pest, das Fieder, das Geschwür!
Den bösen utug und alal den Bösen, den bösen gigim und tolal
den Bösen,

ihrer find,

<sup>1)</sup> Im Sinne von himmel und Erbe.

<sup>&</sup>quot;) Affprische Berfion: "Barmberziger".

<sup>9</sup> Babylon, wie sich aus ber affprischen Bersion ergiebt.

<sup>4)</sup> É-śaggal oder É-śakkil "das Haus, welches sein Haupt emporhebt", Bezeichnung der Byramide von Babylon, des Hauptsitzes des babylonischen Cultus.

<sup>5) &</sup>quot;Das haus der rechten hand" ober "das haus des Rechten", Bezeich= nung des terraffenförmigen Thurmes zu Borfippa.

<sup>9) &</sup>quot;Das höchste Haus des Lebens", Bezeichnung eines anderen Tempels von Borsippa.

<sup>3</sup> Affprifche Berfion: "bie lebenden Befen".

<sup>5)</sup> Affprische Berfion: "ber Barmherzige".

den bösen Gott, den bösen maskim, das Gespenst], den Schreckgeist, den Bamppr, das Nachtmännchen], das Nachtweibchen, den weiblichen Kobold, die böse [Pest], das schwerzhaste Fieber, die bösartige Krankheit, den Urheber [des Bösen], den Anstister des Bösen, die böse [Zauberei], den Zaubertrank, [Geist des Himmels, beschwöre sie! Geist der Erde, beschwöre sie!

Silif=mulu=thi wird in biefem Hymnus offenbar mit bem Marubut ber chalbäisch=babylonischen Religion identificirt, mit beffen Ramen ihn auch die affprischen Ueberseter ber Zauberterte burchgangig bezeichnen. Allein biefe Affimilation entspricht feiner ursprünglichen Auffassung nicht genau, ba wir an Silik=mulu= fhi weder den planetarischen Charafter wiederfinden, welcher Marubut im endgültig festgestellten babylonischen Religione= instem eigen war, noch ben solaren, ben biefer ursprünglich besaß. Sie konnte baber entweder bamals erfolgt fein, als Marubuk ber Gott bes Blaneten Jupiter, "bas große Glüch" ber Aftro= logen, geworden und hierdurch eine Unnäherung der Attribute und Gigenschaften bes Marubut an die beglückende und beschützende Rolle des Silik=mulu=thi geftattet mar; ober aber, was noch wahrscheinlicher ift, sie könnte vielleicht sogar in eine noch frühere Reit und auf ben Boben ber tosmogonischen Sage felber zurudgeführt werden, in welcher Marubut als Streiter ber himmlischen Götter auftritt und die "schuppenbedecte Tia= mat" befiegt. Denn biese That ließe sich einerseits recht gut mit ber Rolle bes Silit=mulu=thi in Berbindung bringen, andererseits konnte man jenen Kampf mit ben Mächten ber Finsterniß ebenso sachgemäß auch einem solaren Gotte, wie es Marubut ursprünglich mar, zuschreiben. Auf ber Analogie ber Sagen beruht also aller Wahrscheinlichkeit nach bie Ibentität, welche man zwischen beiden zu finden geglaubt hat. Bemerkenswerth bleibt aber immerhin, daß die alte akkadische Schreibung bes Namens Silit = mulu = thi in ben Urtunden ber chalbaifch= babylonischen oder affyrischen Religion niemals als ideographische oder allophone Bezeichnung für den Namen Marubut benutt wird. Rur die Götterverzeichniffe und die affprischen Ueberschungen ber Zaubersprüche ibentificiren Beibe, während viele mythologische Tafeln zwischen Silik=mulu=khi und Marubuk noch immer einen Unterschied machen.

Recht hervortretend ist übrigens die enge Verwandtschaft zwischen der urfprünglichen Auffassung des Silit=mulu=thi der affabischen Raubertexte und berjenigen bes Erzengels Craofcha, "bes Beiligen und Starken" ber altesten zoroafterischen Urkunden, jowie zwischen ber vermittelnben Rolle bes Ersteren und bem Wesen bes Mithra, wie man basselbe am Ende ber Achamenidenperiode, unter dem machsenden Ginfluß des medischen Da= gismus!) und mahrend ber badurch bewirkten allmäligen Bersetzung ber alten mazbeischen Lehre 2) auffaßte. Auch sind die Anbetung des Feuers, die Annahme eines vermittelnden Gottes zwischen ben Menschen und bem reinen und erhabenen Geifte Ahuramazba, sowie ber streng burchgeführte Dualismus, gewiß so beutliche Berührungspuncte zwischen ber Lehre ber aktabischen Magie und ber bes Boroafter, zumal in beffen jungften Schriften, daß sie wohl teinem gründlicheren Renner ber Religionen bes Alterthums entgehen burften. Allerdings muß gu= gestanden werden, daß zur genaueren Erforschung dieser Unalogien noch ein eingehenderes Studium der akkadischen Denkmaler erforderlich sein wird; boch bieten sich bem forschenden Beiste schon jest viele neue Gesichtstreise. Mehrere Gelehrte, bie fich, wie Spiegel, mit ben beiligen Buchern ber iranischen Religion umfaffend beschäftigten, haben bereits früher ben Ur= iprung vieler Vorstellungen, welche einerseits den vedischen Ueberlieferungen fremb find, andererseits sich in ben sogenannten zoroafterischen Schriften vorfinden, auf Babylon gurudzuführen versucht. Diese Ansicht muß indessen ohne Zweifel dahin modificirt werden, daß es nicht sowohl die chaldäisch=babylonische Re= ligion, die Schwester ber Religionen Spriens und Phoniciens, als vielmehr bas eigentliche affabische System war, welches ben ursprünglichen Bestand ber arischen Anschauungen beeinflußte

<sup>1)</sup> G. Rawlinjon, The five great monarchies of the ancient eastern world, Bb. II, S. 328, Bb. III, S. 348.

<sup>2)</sup> Bgl. meine Lettres assyriologiques, Bb. I, S. 103.

und durchdrang. Auch dürfte bei biefer Frage noch als weiterer wichtiger Umstand zu berücksichtigen sein, daß wir in ben ältesten Theilen des Avefta, ben sogenannten gathas, an feiner Stelle ben Mithra und seine vermittelnde Rolle erwähnt finden. während ebenberfelbe Name in den Bedas einer solaren Berfonlichkeit übertragen ist. Die von mir angedeuteten Analogien zeigen sich erst in benjenigen Theilen bes Avesta, welche einer späteren Entwickelungsphase bes Mazbeismus angehören, b. h. alfo, wie die Gelehrten heut einstimmig annehmen, jener Beit, wo der ursprüngliche Geift ber perfischen Religion burch ben Einfluß des medischen Magismus bereits wesentlich modificirt worden war. Ebendieser Magismus aber, welcher lange Reit mit dem orthodoren Mazdeismus im Kampfe lag, war nur das Ergebniß einer Mischung ber alten iranischen Lehren ber gathas mit fremden Ideen, die der Religion der ursprünglichen tura= nischen Bevölkerung Mediens angehörten, welch' lettere wiederum mit ben Affadern Chalbaas auf's engste verwandt mar. biefe fremden Ibeen hatten hierbei im Magismus über die iranischen Anschauungen die Oberhand behalten, weshalb wir benn auch bei Betrachtung der hohen Berehrung der Elemente und der Naturgeister sowie der Bedeutung, die man im Magismus den magischen Gebräuchen zuschrieb, auf's lebhafteste an die Glaubenslehre unserer affabischen Texte erinnert werben. ift daher nicht unmöglich, daß die angedeuteten Analogien eher auf eine ursprüngliche Gemeinschaft ber Glaubensmeinungen wie der Rasse zwischen den Akkadern und dem turanischen Ur= ftamm ber Bevölkerung Mebiens, als auf eine birecte Ginwirkung ber Religion ber älteften Bölfer Chalbaas auf ben Mazbeismus zurückweisen.

Mit vieler Gelehrsamkeit vertheidigte Henry Rawlinson') die Ansicht, daß der Feuercultus, welcher dauernd den vornehmsten Religionsgebrauch der Mazdeer bildete, vom Magismus aus der alten Religion der Turaner entlehnt, daß er dem ursprüng-

<sup>1)</sup> Memoir on the Atropatenian Echatana, im genuten Bande bes Journal of the Royal Geographical Society; Journal of the Royal Asiatic Society, 335. XV. S. 254.

lichen Suftem bes Boroafter fremb gewesen, und bag feine Wiege in Atropatene zu suchen sei. Ich habe seiner Zeit biese Anficht bekämpft, indem ich mich babei hauptsächlich auf die hohe Bebeutung bes Agni- Cultus in ben Bebas berief; boch murbe ich, offen gestanden, geut nicht mehr so zuversichtlich sein, zumal im Hinblid auf bie Rolle bes Feuergottes und feines Cultus in ber Urreligion von Affad, während bie gathas burchaus nichts enthalten, mas der Entwickelung des Agni=Cultus in den vebischen Symnen gliche. Jebenfalls burfte biefe Frage erft von Neuem geprüft und erörtert werben muffen, ba ihre Löfung zum Theil auch mit der ferneren Erforschung der akkadischen Texte Hand in Hand geht; und man wird hierbei wohl von dem Gefichtspuncte auszugehen haben, daß ber Feuercultus, ber ben Turanern und Ariern anfänglich gemeinsam war und baher außerordentlich alten Ursprunges ist, durch die Reform des 30= roafter umgestoßen, später aber in einer veränderten und vom medischen Magismus beeinfluften Form in ben Mazdeismus wieder aufgenommen worden sei.

Es liegt auf ber Hand, wie zahlreiche und für die Religionsgeschichte hochwichtige Fragen die magischen Urkunden von Aktad
anregen; mit der Sichtung derselben ist allerdings schon begonnen
worden, doch werden sie noch langehin den Gegenstand der beharrlichsten und eingehendsten Forschung bilden, bevor es gelingen
wird, sie bestimmt und genügend beantworten zu können. Uebrigens
werden hierbei außer den bereits erwähnten auch noch viele andere Analogien zwischen den Lehren der akkadischen Magie und
gewissen Seiten der späteren mazdeischen Religion zu betrachten
sein, wie z. B. die so bedeutungsvolle Lehre von den Fravashis,
ben Fervern der heutigen Parsen.

Die Fravashis des Zoroastrismus sind die reinen Formen ber Dinge; sie sind himmlische Wesen, die den irdischen als deren unsterbliches Urbild entsprechen. Jeder Himmelstörper, jedes Thier, jeder Mensch, ja sogar jeder Engel, — kurzum jedes Wesen hat seinen eigenen Fravashi, seinen unsichtbaren Schutzegeist, der beständig über ihm wacht und den der Mensch durch Gebete und Opfer um Gnade ansleht. Die Fravashis sind

also offenbar bie versonlichen Beifter jebes Wefens und Dinges, welche in die mazbeischen Borstellungen Eingang fanden und hier auf einer unteren Rangftufe ber himmlischen Hierarchie bes auten Brincips eine Stelle erhielten; ihr Urbild findet fich aber auch im Syftem ber chalbäischen Magie wieder. Denn wie in ben jüngeren Theilen bes Avesta jeder Mensch seinen besonderen Fravashi hat, so besitt auch in ben magischen Texten von Affad jeder Sterbliche, von Geburt an, einen eigenen ihm zugesellten Gott, ber ihn schütt, in ihm lebt und sein geiftiges Urbild ist; ober aber, es waltet über ihm, - nach einer anderen, nicht minder häufig wiederkehrenden Borftellung, welche jedes übernatürliche Befen in eine eheliche Dualität theilte. - fogar ein Götterpaar, "ein Gott und beffen Göttin, reine Beifter." Daher die so häufigen Bezeichnungen "ber Mensch, Sohn seines Gottes, - ber König, Sohn seines Gottes", statt "ber fromme Mensch, — ber fromme König"; baber auch die Beschwörungen. in benen ber Sprechende 3. B. bem Feuergotte guruft : "Mit bir sci in Frieden bas Berg meines Gottes und meiner Göttin, ber reinen Beifter!" und endlich ber Ausruf, welcher nicht felten bie Bitte um Beilung eines Rranten ober Besessenen begleitet: "Er werbe gurudverfest in bie gnabigen Sanbe feines Gottes!"

Uebrigens theilen biese Schutgötter, gleichviel ob sie als einzelne Wesen ober göttliche Paare aufgefaßt werden, stets die menschliche Natur mitsammt ihren Unvollkommenheiten und Schwächen; und sie sind daher keinesweges so entschieden gut und unwandelbar in ihrer schützenden Rolle, wie es die soeben angezogenen Sprüche uns glauben machen könnten. Sie können ebensogut wie der Mensch, mit dem sie verbunden gedacht werden, von Dämonen und Zauberern bezwungen und dienstbar gemacht werden; ja sie können durch die Macht der Beschwörungen sogar dahin gebracht werden, alles Böse im Menschen zu bewirken und zu veranlassen, wie es jene beschlen 1). Hat Namtar, die perssonificirte Pest, ein Individuum ergriffen, so besinden sich der Gott und die Göttin des letzteren nicht minder in der Gewalt

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 7.

bes Geistes der Krankheit als der Körper des Siechenden selber '). Die Texte, aus denen sich diese Anschauung ergiebt, habe ich bereits früher wiederholt mitgetheilt. Und es läßt sich daher wohl sagen, daß der Specialgott sowie die Specialgöttin eines jeden Menschen einen Theil seiner Seele bilden, was ja auch in den mazdeischen Schriften von den Fravashis gilt; nur daß die Auffassung der letzteren eine höhere war und sich von der Masterialität und Unvollkommenheit der irdischen Menschen mehr losgelöst hatte.

Darin aber, daß auch die rein geistigen Wesen, wie die Ameshaschentas, die Yazatas und sogar der höchste Gott Ahuramazda ihre besonderen, von ihnen getrennt gedachten Fravashis hatten, sinden wir endlich dieselbe eigenthümliche und subtile Unterscheidung wieder, welche in den Beschwörungssprüchen der magischen Urkunden zwischen dem und dem Gott und seinem von ihm unterschiedenen Geiste gemacht wird. Diese Auffassungsweise ist gewiß eine höchst complicirte und setzt offenbar einen hohen Grad von scharssinniger Speculation über die Natur der geistigen Wesen voraus; aber sie wurde nichtsdestoweniger in sörmlichster Weise zum Ausdruck gebracht und sie war es auch, die zu einer gewissen Zeit alle Geister der planetaren Götter der chaldäischsbahlonischen Religion, welche man nicht unter die Zahl der Nationalgötter rechnete, in die Beschwörungen ausnehmen ließ.

Ein Glaubensssstem wie das vorliegende, das ich allein unter steter Berücksichtigung der darauf bezüglichen Texte der großen, von Henry Rawlinson entdeckten akkadischen Urkundensammslung geschildert habe, konnte natürlich nur einen vollskändig magischen Cultus in's Leben rusen. Es verdient aber um so mehr einen besonderen Platz in der Geschichte der Glaubenslehren, da es gerade am deutlichsten die vielseitigste und vollskändigste Entwicklung nachweist, welche die der turanischen Rasse eigensthümliche ausschließliche Verehrung der Natur und der Elementarsgeister jemals erreichte.

<sup>1)</sup> Britisches Museum, Tafel K. 1284.

## Capitel V.

## Die Religion und Magie der turanischen Bölter.

T.

Der Vernunftglaube, welcher heute noch bei ben ugrifchfinnischen Stämmen der Ural- und Altaigegend vorherrscht und auch bei den Mongolen, neben dem von ihnen seit Sahrhunderten angenommenen Buddhismus im Bolke fortbesteht, ist bereits früher von mir besprochen worden. Die Religion erscheint hier in findlichster und unentwickeltster Form, mit einer verworrenen Dämonologie verflochten, in welcher der Antheil des Guten und Bösen nicht deutlich geschieden ift, wo keine hierarchische Reihen= folge der Geister besteht und daher auch keiner dieser Geister sich bermaagen über die anderen erhebt, daß er den Rang eines Gottes erreicht. Dieses trage Berharren im ursprünglichen Rustande, dieser Mangel an jeglicher Entwickelung der religiösen Anschauungen und an allem Streben nach einem burchbachteren und höheren System erscheint jedoch völlig erklärbar, zumal diese Stämme feit bem Urfprung ihrer Raffe Romaben und Barbaren blieben und vereinsamt in unfruchtbaren, ber Civilisation fast unzugänglichen und verschloffenen Gegenden fortlebten.

Die in Rede stehenden Bölfer kennen keinen anderen Cultus als Zaubergebräuche, keine anderen Priester als Zauberer. Die ugrischen und altaischen Stämme haben ihre Schamanen'),

<sup>1)</sup> Ueber die Schamanen s. de Wrangell, Le Nord de la Sibérie, überseicht vom Fürsten E. Galipin, Bd. I, S. 268; P. Hyacinthe, Du chamanisne en Chine, in den Nouvelles annales des voyages, fünste Serics, Juni 1851, S. 287 ff.

die Mongolen neben ihren buddhiftischen Lamas auch die Rauberpriefter ihres früheren Cultus, Die fogenannten Abuffen 1); und diese Zauberer, die den Priefterstand erseten, find zugleich Bahrsager, Beschwörer, Aerzte, Thaumaturgen und Amuletfabri-Sie verfehen feinen bauernben und regelmäßigen Dienft. "Man bedient fich ihrer," fagt Maurh?), ...nur im Kalle ber Noth: aber fie üben nichtsbestoweniger einen bedeutenden Einfluß auf die Bevölkerungen aus, weil biefe fie für heilig und unan-Man fürchtet ihre Macht und besonders ihren tastbar erachten. Rorn: man hegt ein blindes Bertrauen zu ihren Runften. Diese Zauberer haben gewöhnlich in ihrem Blick, in ihrer Haltung ein Etwas, mas Furcht einflößt und die Phantasie erregt. Es mag biefes zuweilen baber rühren, daß fie ihren Bugen einen Chrfurcht gebietenden ober abschreckenden Ausbruck zu verleihen wiffen; häufiger ift aber biefer eigenthumliche Ausbruck eine bloße Folge des Zustandes der Erregung, der von ihnen fünstlich erhalten wird; sie gebrauchen thatsächlich die verschiedensten Reizmittel, um ihre natürlichen Kräfte zu steigern, ihren Musteln ungewöhnliche Spannfraft zu verleihen und Bisionen, Extasen oder Träume in sich hervorzurufen, die sie als göttliche Begeisterung betrachten; sie lassen sich selber durch ihre Beistesverirrungen täuschen, und verlangen auch dann, wenn fie felber von der Bedeutungslosiakeit ihrer trügerischen Prophezeiungen überzeugt sind, daß man ihnen unbedingt und ohne Vorbehalt Glauben ichente!"

Die Krankheiten, welcher Art sie auch sein mögen, werden bei allen diesen Bölkern lediglich als Besessenheit ober als Werk eines Dämons betrachtet 3).

"Die Baschkiren," sagt Maurh 4), "haben ihre Schartan = kuriaziober Teufelsbeschwörer, welche es übernehmen, durch befon= bere Heilmittel die angeblich Besessenazu behandeln. Der Schartan,

<sup>1)</sup> P. de Tchihatchef, Voyage scientifique dans l'Altai oriental, S. 45.

<sup>\*)</sup> La Magie et l'Astrologie, S. 13.

<sup>3)</sup> Castrén, Borlefungen überdie finnische Mythologie, S. 173.

<sup>4)</sup> La Magie et l'Astrologie, S. 283 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) C. d'Ohsson, Histoire des Mongols, Bb. I, S. 17.

bessen Name seit ber Berührung der Baschstren mit den Aussen dem "Satan" der Christen entlehnt worden, wird auch bei den Kalmüden für den vorzugsweisen Urheber aller körperlichen Leiden gehalten. Zur Bertreibung oder Bannung desselben werden nicht nur Beschwörungen, sondern auch Listen benutt. Der Abhsse läßt vor den Kranken Opfergaden hinstellen, als wären sie für den zu vertreibenden bösen Geist bestimmt; der Beschwörer nimmt an, daß der Geist, von der Güte oder Fülle der Gaben verlockt, den Besessenen verläßt und in die neue Beute einfährt 1). Nach Ansicht der Tscheremissen werden die Lebenden von den Seelen der Verstorbenen versolgt und beunruhigt; und daher durchbohren sie die Fußsohle und das Herz der Todten, in der Ueberzeugung, daß sie, solcherweise sestgenagelt, ihre Gräber nicht wieder verlassen können 2).

"Auch die Kirgisen wenden sich an ihre Zauberpriester oder Baksy, um die Dämonen zu vertreiben und die Krankheiten, die ihrer Ansicht nach ebenfalls von den letzteren erzeugt werden, zu heilen. Sie peitschen den Kranken dis auf's Blut und speien ihm in's Gesicht, da jedes körperliche Leiden in ihren Augen ein persönliches Wesen ist 3). Diese Vorstellung steht auch bei den Tschuwaschen in solcher Geltung, daß sie behaupten, die geringste Pflichtversäumniß werde durch Krankheiten bestraft, die der Dämon Tschemen (eine Ableitung von Scha"tan) sende 4). Beinahe dieselbe Anschauungsweise sindet sich bei den Tschukkschen wieder; diese Wilden bedienen sich der seltsamsten Veschwörungen, um die Kranken von ihren Leiden zu befreien; ihre Schamanen sind ebenfalls nervösen Krisen unterworsen, die sie durch künstliche Erregung hervorrusen 3)."

Die Spuren verwandtschaftlicher Beziehungen, welche sich zwischen der akkabischen Magie und dem ganzen Besen bieser

<sup>1)</sup> P. de Tchihatchef, Voyage scientifique, S. 45.

Haxthausen, Etudes sur la situation intérieure de la Russie, 29b. I,
 419.

s) Levchine, Description des hordes et des steppes des Kirghiz-Kazaks. S. 356, 358.

<sup>4)</sup> Nouvelles annales des voyages, fünfte Series, Bb. IV, S. 191.

b) Wrangell, le Nord de la Sibérie, 285. I, S. 265 ff.

freilich einem anderen Cultus, einer anderen Anschauungsweise entstammenden Beschwörungsfunft fundgeben, find unverfennbar. Das hier zu Grunde liegende System befindet sich zwar noch auf ber ersten Entwickelungsstufe, es ist verworren und ungeregelt, wie es bei Stämmen, die ben Zuftand ber Barbarei nicht verließen, kaum anders geschehen konnte; aber man erkennt bennoch deutlich den Keim, welcher sich an den Ufern des Euphrat und Tigris unter gunftigeren Berhaltniffen entwickelte, bevor noch ethnische Elemente von anderem Ursprunge sich mit dem affabischen Bolke vermischten. Allerdings muß eingestanden werben, daß wenn ein solcher Vergleich nur mit Glaubensmeis nungen und Gebräuchen jolcher Bölkerschaften angestellt werden fann, welche feine eigenen, Aufschluß ertheilenben Bücher befiten, fondern nur aus unvollkommenen Reiseberichten bekannt sind und bagu noch im fernen Sibirien leben, die erzielten Beweißgrunde offenbar nur schwach und geringfügig sein muffen, desgleichen die Analogien viel zu unbestimmt und unzureichend ausfallen werden, als daß sie von der Kritif gebilligt und angenommen werben könnten. Ueberdies ließen sich ja ähnliche und gewiß ebenso treffende Vergleiche auch mit den religiösen Vorftellungen und der Magie der Rothhäute Amerikas und der Schwarzen Afrifas anstellen, ba, wie Maury gang richtig bemerkt, "bie Magie und Zauberei aller barbarischen Bolfer nicht nur im Allgemeinen, sondern auch im Besonderen die mannigfaltigften Analogien bietet."

Seboch führt ein solcher Vergleich zu wahrhaft bedeutsamen Ergebnissen, sobald er sich auf Thatsachen erstreckt, die sich bei den Medern und Finnen, also bei Völkern nachweisen lassen, die der turanischen Rasse im strengen und engeren Sinne, wie wir das Wort auffassen, angehören; denn diese schwangen sich zu einer höheren Culturstuse empor; sie schöpften aus ihren ältesten Glaubensmeinungen ein wirkliches Religionssystem, welches zwar noch sein ganzes Gefolge von abergläubischen Vorstellungen der Magie bewahrte, aber auch die Entwickelung einer Mythoslogie und geläuterter Anschauungen erzeugte. Der medische Magismus ist aus der Vereinigung einer alten turanischen Lenormant, die Wagie.

Digitized by Google

Religion mit dem Magdeismus, auf welchen er später einen mefentlichen Ginfluß ausübte, hervorgegangen. Die finnische Denthologie repräfentirt bagegen eine felbständige Schöpfung bes turanischen Geistes; und ba fie im hohen Norden, im Schooke einer Ratur entstanden, welche der affadischen ganglich entgegen= gesett ift, so trägt sie auch ein eigenes Bepräge, wie es ihr bie= jelbe aufdrücken mußte. Aber ungeachtet der Berschiedenheiten, welche diese abweichenden Entwickelungsbedingungen gur Folge hatten, glaube ich dennoch, daß ein Blick auf den medischen Magiemus und bie religiöfen Borftellungen ber alten Finnen, wie fic in der Ralewala zum Ausdruck gelangen, genügen wird, die Bermandtichaft berfelben mit dem von uns bargeftellten Spftem ber akfabischen Magie erkennen zu laffen und ben Lefer vom thatfächlichen Befteben einer auf's genaueste charakterifirten Religionsfamilie zu überzeugen. Und ebendiese Familie, welche man bisher nur allzusehr übergangen hat, entspricht auf's genaueste einer großen ethnischen und linguistischen Gruppe, welche auch in der allgemeinen Geschichte der Menschheit fortan einer ein= gehenderen Beachtung wird gewürdigt werden muffen.

## II.

Alles auf Medien Bezügliche ift für uns von besonderer Wichtigkeit. Zwar hegen noch manche der hervorragendsten Geslehrten Bedenken, die allerdings überraschende Thatsache der Existenz einer ursprünglichen Bevölkerung in Chaldaa, welche gleicher Herkunst wie die ugrisch-sinnischen und tartarischen Bölkersichaften war und an der Entstehung der chaldäisch-babylonischen Civilisation großen Antheil hatte, zuzugeben. Und ich werde daher später versuchen auf die Bedenken dieser Gelehrten zu antworten, da ihr Urtheil zu großes Gewicht hat, um nicht ernstlich in Betracht gezogen zu werden; ja ich hege sogar einiges Bertrauen, daß die neuen in diesem Buche dargelegten Thatsachen dazu beitragen möchten, ihre Zustimmung zu erlangen; denn sie

fordern förmliche Beweisgrunde für die Thatsache, die sie a priori für unwahrscheinlich halten; und wenn ich mich nicht täusche, führen unsere Untersuchungen thatsächlich Gründe an, welche nicht gang ohne Werth find. Wie bem aber auch fein mag, eines ber wichtigften Glemente gur Lösung ber Streitfrage ruht jedenfalls in den Thatfachen, welche lehren, daß wenn die Affader ihrer Sprache und ihrem religiöfen Beifte nach gur eigentlichen turanischen Rasse gehörten, sie an sich keineswegs eine sporabische und schwer zu erklärende Erscheinung bildeten, sondern zu einer gangen Gruppe von Bevölkerungen gleicher Raffe gehörten, die ichon im frühen Alterthum vom mittelafiatischen Sochplateau bis zum perfischen Meerbusen hinabstiegen. Daher werde ich auch auf die Folgerungen der trefflichen Arbeiten zurücksommen muffen, in welchen Beftergaarb, be Saulch, Norris, Oppert und Mordtmann nachweisen, daß Medien ursprünglich von einem Bolte bewohnt wurde, beffen Sprache einerfeits mit ben türkisch-tartarischen und mongolischen Idiomen, andrerseits mit bem Affabischen Chalbaas auf's engste verwandt ift.

Dieses Volk, welches in Ermangelung einer genaueren Benennung als protomedisches bezeichnet werden muß, blieb
im ausschließlichen Besitze des Landes dis zur Niederlassung der
eigentlichen Meder iranischer Rasse, — einem der wichtigsten
Ereignisse der asiatischen Geschichte, dessen Zeitpunct ich bereits
nach Angabe assprischer Inschriften auf das achte Jahrhundert
v. u. Z. sestzusezen versuchte 1). Aber auch nach der völligen
Besitzunahme des Landes bildeten die Franer immer nur den
kleineren, wenn auch den herrschenden Theil der Bevölkerung.
Jur Zeit der Achämeniden sprach das Bolk noch seine alte
Sprache, welche auch gewürdigt wurde, die amtliche Sprache der
Persetönige zu sein. Das turanische Medien bewahrte aber
nicht nur seine eigene Sprache, sondern auch seinen eigenen
Charakter; es entsagte erst sehr spät dem mit wechselndem Glück
geführten Kampse wider die Religion Zoroaster's. Die ihm

<sup>1)</sup> Im ersten Abschnitte meiner Lettres assyriologiques, Bb. I. — Bgl. die Artikel Maury's im Journal des savants, Februar, März, April und Mai 1872.

cigenen religiösen Borstellungen fanden sogar bei den Eroberern iranischer Rasse Eingang; und sie erzeugten durch ihre Ber=mischung mit den religiösen Ideen derselben das System des Wagismus, so genannt nach dem Stamme der Wagier, die das ausschließliche Privilegium besaßen, daselbst das Priesteramt auszuüben 1).

Lange Zeit ist ber Name Magismus der Religion des Zoeroaster beigelegt worden; es ist das aber eine Verwechselung, deren erste Urheber die griechischen Schriftsteller waren, von Herodot an, der Medien und nicht das eigentliche Persien bereist hatte; und sie beruht auf einem förmlichen Irrthum, da die neuesten Forschungen ergeben haben, daß diese beiden Religionsshsteme nicht nur als verschiedenartige, sondern sogar als einander entgegengesette zu betrachten sind 2).

Darius, ber Sohn bes Hyftaspes, welcher jedenfalls besser unterrichtet war als Herobot, erzählt ausdrücklich in seinen Regierungsannalen auf dem Fels von Behistun, daß die Magier, welche mit Gaumata, dem falschen Smerdis, eine Zeit lang Herren des Reiches waren, den Bersuch machten, die Religion der iranischen Nation durch die ihrige zu verdrängen, und daß er, Darius, ihre "gottlosen Altäre" stürzte:

"Als Kambyscs in Aegypten war, verfiel das Bolf in Gottlosigkeit; und Wahnglaube (drauga, Lüge) wurde im Lande mächtig, in Persien, Medien und anderen Provinzen 3).... Die Königswürde, welche unserem Geschlechte entrissen war, habe ich wiedererlangt: ich habe sie von Neuem wiederhergestellt. Die Tempel, welche der Magier Gaumâta zerstört hatte, habe ich wiedererbaut; ich habe den Familien, denen sie vom Magier Gaumâta entrissen worden, die heiligen Gesänge und rituellen Gebräuche wiedererstattet; ich habe den Staat auf seinen alten

<sup>1)</sup> Berodot, I, 132.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Bgl. Bestergaard in der Borrede zu seiner Ausgabe des Zends Uvesta, S. 17; Henry Rawlinson, Journal of the Royal Asiatic Society, Bd. XV, S. 247; George Rawlinson, S. 426—431 des ersten Bandes seiner Herodotsucherschung; The sive great monarchies of ancient eastern world, 2. Ausgabe, Bd. II, S. 322—355.

<sup>3)</sup> Inichrift von Behiftun, Tafel 1, §. 10.

Grundlagen wiederhergestellt und Persien, Medien, sowie die übrigen Provinzen wieder an mich gebracht 1)."

In feiner Grabinschrift zu Ratich=i=Ruftam fagt er ferner: "Als Ahuramazba biefes Land bem Aberglauben preisacgeben fah, vertraute er es mir an." Das an biefer Stelle im Text gebrauchte persische Wort ist yatum, Religion ber Datus, wie die Reinde des Boroafter im Bend-Avesta heißen; im babylonischen Texte ist jedoch der Ausdruck paraphrafirt: "Als er fah, daß diese Länder gottlosen Lehren huldigten u. s. w. 2)." Das Blutbad, welches die Berfer bald nach der Ermorbung bes falichen Smerbis unter ben Magiern anrichteten, sowie die sonst unerklärliche Ginsepung einer "Feier des Magiermorbes", welche lange Zeit hindurch ben Jahrestag beffelben festlich beging, erscheinen hiernach wohl begreiflich 3). Die Magier werben überhaupt von keiner entschieden zoroaste= rischen Urkunde von altem Datum und versischem oder baktrischem Ursprunge als Diener ber Religion erwähnt. Die Bersetung und Entstellung der nationalen und ursprünglichen Lehren der iranischen Raffe, b. h. des reinen Mazbeismus der Bathas und erften Fargarde bes Benbibab = Sabe, trat alfo jeden= falls bei ben Medern schon frühzeitig durch ihre Berührung mit turanischen Elementen ein, noch bevor fie bas ganze Land, bas fie Medien nannten, völlig erobert hatten; im Ginklange hiermit wird benn auch im Benbibab4) ber Sig ber hauptfächlichften Brrlehren, wie g. B. ber Leichenverbrennung, nach Ragha und Tichathra, alfo nach Ragae, in bas heutige Rhoraffan verlegt, wie es übrigens auch aus einer von Saug 5) mitge= theilten interessanten Urfunde hervorgeht.

Es bestand also zur Zeit der Gründung der Achämenidens herrschaft und unter den ersten Königen dieser Dynastie, als die

<sup>1)</sup> Tafel 1, §. 14.

<sup>8)</sup> S. Oppert, Expédition en Mésopotamie, Bb. II, S. 178.

<sup>3)</sup> Herodot., III, 79; Ctes., Perfic., S. 68 der Bachr'ichen Mussgabe; Agath. II, 47 (Parifer Musgabe).

<sup>4)</sup> I, 59-66.

<sup>5)</sup> Bgl. Bunfen, Acgyptens Stelle in ber Beltgeschichte, Bb. V, S. 116.

Religion der Perser sich noch in ihrer vollen Reinheit und Selbstsständigkeit erhielt, ein tiefer Antagonismus in der Lehre sowie in der Stellung der medischen und persischen Priester, der Masgier und der Athravas') — ein Widerstreit, welcher erst später in demselben Maaße erlosch, wie die Religion der Perser selbst von ihrer Ursprünglichkeit einbüßte. Denn nachdem der Bersuch, ihrem System zum Siege über den Mazdeismus zu verhelsen, nach kurzen Ersolgen unter dem falschen Smerdissischlagen war, betraten die Magier einen anderen, allersdings sicherern, aber auch weiteren Weg, um ihr Ziel zu erreichen.

Ihr Ginfluß bei Sofe mar bereits in den ersten Regierungs= jahren des Xerres im Wachsen begriffen 2), und er nahm auch in der Folge immer mehr und mehr zu. Diesem Ginflusse find fast sämmtliche Wandelungen und Neuerungen zuzuschreiben, welche gegen das Ende der Achämenidenherrschaft den zoroasterischen Glauben verderbten und in Abgötterei sich verirren ließen: ein Borgang, deffen allmäliges Fortschreiten von George Rawlinson auf's genaucste beobachtet und verfolgt worden ift 3). An die Stelle des reinen Magdeismus trat eine fyntretistische Religion, in welcher die Elemente des Magismus ein weites Feld behaupteten und der magus neben dem athrava feine Stelle hatte. Die Theile des Benbauvesta, welche ber zweiten Redactionsepoche augehören, tragen die deutlichsten Spuren biefes Eindringens frember Ideen an sich, obwohl bieselben nicht jenen Grad ber Entwickelung zeigen, welchen ihnen einige ber achämenidischen Könige mittelft ihrer Decrete im öffentlichen Cultus zu verleihen mußten. Aber auch einige Sahrhunberte später, als die Saffaniden ben Mazdeismus zu läutern unternahmen, ohne ihn jedoch zu seinem ursprünglichen Austande zurückzuführen, erhielten sie noch immer ben Priefternamen Magier aufrecht, beffen heterodore Bedeutung mit der Beit fich schon merklich verwischt hatte: eine Thatsache, die sich auch baraus entnehmen läßt, daß alle griechischen und lateinischen Schrift=

<sup>1)</sup> Spiegel, Avesta, Bd. II, S. VI ff.

<sup>2)</sup> Berobot, VII, 19, 113, 191.

<sup>3)</sup> The five great monarchies, 2. Ausgabe, Bd. III, S. 357-362.

steller, die mit den damaligen Verhältnissen der persischen Resligion näher vertraut waren, die Diener derselben Magier nennen. D. Endlich wird in der großen Pehlewi-Inschrift zu Nakscheile i. Rajab in entsprechender Weise der römische Titel eines pontifex maximus mit magûpat û aîharpat Rûm wiedergegeben. d. d. h. mit Ableitungen aus der Zendsprache, welche in ihrer ursprünglichen Form magûpaiti und aêthrapaiti, "Haupt der Magier" und "Haupt der Athravas" bedeuteten; diese Wörter sinden sich jedoch auch auf anderen Inschriften der Sassaniden unterschiedsloß zur Bezeichnung eines "obersten Priesters" gebraucht, und sie erzeugten ebenfalls die Benennungen der Resligionsdiener des neueren Parsismus: mobed und herbed.

Die Widersprüche zwischen den Ueberlieserungen des Herrodot und Dinon über die Religion der Perser und Meder und dem Geiste und der Lehre der Religion des Joroaster, wie sie uns in den alten Theilen des Jendelwesta, in den Inschriften des Darius und Xerres oder endlich in jener bekannten Widerlegung des persischen Dualismus entgegentritt, welche von einem unbekannten Propheten an Chrus gerichtet und auch in Capitel XLV des Jesaias ausgenommen wurde, erklären sich allein aus der sundamentalen Scheidung, welche sür die ersten Zeiten der Achämenidenherrschaft zwischen dem Masgismus und dem Mazdeismus getroffen werden muß.

Die mazdeische Lehre, welche Darius zu wiederholten Malen auf's deutlichste charakterisirt, ist wesentlich spiritualistisch. Sie beruht auf einer dualistischen Borstellung, in welcher aber das llebergewicht und die Borzüge Ahuramazdâ's, des guten Princips, in hellem Lichte strahlen: Ahuramazdâ's, des guten Princips, in hellem Lichte strahlen: Ahuramazdâ's, des guten Der eine Gott, der "Herrgott der Himmel" und "Spender (Schöpfer) von Himmel und Erde"; alle amtlichen Erlasse des ginnen mit einer Berkündigung und Lobpreisung der Größe Ahuramazdâ's, neben dem keine andere Gottheit genannt wird. Die Fürsten nennen sich Herrscher "von Ahuramazdâ's

<sup>1)</sup> Ammian. Marcell., XXIII, 6; Agath. II, 36.

<sup>2,</sup> Haug, Essay on the pahlavî language, 3. 37.

Gnaden": er verleiht Sieg, Eroberung, Beil, Wohlfahrt und alle irdifchen Buter. Das "Befet Ahuramagba's" ift bie Richt= ichnur des Lebens: sein Schut ist eine Seanung, welche beständig durch inbrunftige Bebete erfleht wird. Rein Bunder baber, baf die ersten Berferkonige eine besondere Sinneigung gur Religion ber Juden bekundeten, und daß Chrus fogar fo weit ging, Sahweh mit feinem eigenen Gott zu identificiren 1). Allerdings wird zuweilen auch von anderen, nicht näher bezeichneten Göttern gesprochen; und biefes mag vielleicht die Pforte gewesen fein, burch welche die fremden Ginfluffe zerfegend in die Landesreligion eindrangen. Auch wird Ahuramazda nicht burchgängig "ber große Gott" genannt, sondern zuweilen als "ber größte ber Botter" bezeichnet und an bie Spige "ber anberen Bötter" ober "ber Götter, die bas Saus hüten," geftellt. Aber biefe Götter find ohne Zweifel nur niederen Ranges, b. h. mächtige, von Ahuramazba geschaffene, jedoch von ihm abhängende Beifter, welche ebenfalls Ansprüche auf Anbetung von Sciten ber Menfchen haben und ben Umefchaschentas und Dazatas bes Bend : Avesta entsprechen. Bas endlich Ahu= ramagba's Gegner, ben Bertreter bes bojen Brincips, ben Angrômain nus (Ahriman) ber fogenannten zoroafterischen Bücher betrifft, fo ift er "ber Reind", ber mit Schreden betrachtet und mit Berwünschungen überhäuft wird; auch ließen sich bie Könige gewöhnlich als Befämpfer beffelben ober feiner als Ungeheuer bargeftellten Genien abbilben 2). In ben Inschriften wird Angromain pus nur einmal und zwar zu Behiftun 8) ermahnt, wo Darius ihn Drauga, "bie (personificirte) Luge" nennt und zum Urheber aller Emporungen macht.

Herobot und die übrigen klasssischen Schriftsteller charakterifiren den wahren Geist des Mazdeismus ganz richtig, wenn sie die Perser als ein Bolk darstellen, welches "von Abscheu vor dem Götzendienst und den fremden Religionen erfüllt war und

<sup>1)</sup> Efra, I., 2 u. 3.

<sup>\*)</sup> Lajard, Culte de Mithra, Tfl. II. u. XXV; G. Rawlinson, The five great monarchies, 2. Nusgabe, Bb. III., S. 355.

<sup>8)</sup> Tafel 4, §. 4.

daher auf seinen Kriegszügen alles Heidnische verfolgte, Tempel verbrannte 1). Götterbilber zerftörte oder als Rriegsbeute mit fich fortführte 2), Briefter beschimpfte oder tödtete 3), die Abhal= tung heiliger Refte verhinderte 4), heilige Thiere mit dem Schwerte erlegte 5) und in feiner Leidenschaft gegen die Bebräuche frember Culte fo weit ging, bag es fogar Graber entweihte 6)." Aber gleichwohl fennt Berodot, der beftimmte Ginzelheiten der Religion der Perfer angeben will, nicht einmal den Namen des Er fpricht von einem Cultus ber Sonne, bes Ahuramazdâ. Mondes, bes Feuers, ber Erde, des Baffers und ber Binde 7), mithin von einem Cultus, welcher mit ben Borschriften und bem Beifte des Bend = Avesta burchaus nichts gemein hat, von einer ganz naturalistischen Glaubenslehre, welche dem mazdeischen Spiritualismus vollkommen fremb ift und weit eher der Religion ber vedischen Arier ober gar berjenigen unserer akkadischen Bauber= Allerdings fagt er ausdrücklich, daß die Magier bücher gleicht. die unerläßlichen Diener bieses Cultus feien; aber bieses beweift nur, daß er unter dem Namen ber perfischen Religion vom Magismus berichtet, ben er in Medien kennen gelernt hatte. Dinon8) und Diogenes Laërtius9) bezeugen ebenfalls, daß die Magier die Elemente anbeteten; doch bemerkt ersterer, daß fie vorzugsweise Waffer und Teuer mit ihrem Cultus ehrten, also genau bicfelben Elemente, welche auch bie atkadischen Bauberer unmittelbar in ihrer materiellen Wirklichkeit (von welcher die betreffenden Beifter sich nicht deutlich unterscheiden lassen) Erwägt man endlich ben Wortlaut ber Stellen, die wir als die hauptsächlichsten über ben Naturdienst ber medischen

¹) Serodot, III, 25; VI, 19, 96, 101; VIII, 33 u. 53; Cic., De leg. II, 10; Strab., XIV, S. 634; Baufan. X. 35, 2.

<sup>9)</sup> Herodot, I, 183; III, 37.

<sup>\*)</sup> Herodot, I, 183; III, 27 u. 29.

<sup>4)</sup> Herobot, III, 29.

<sup>5)</sup> herodot, III, 29.

<sup>6)</sup> Herobot, I, 187; III, 16 u. 37; Diob. Sic., X, 13.

<sup>7</sup> Serodot, I, 131; cf. III, 16.

<sup>8)</sup> Ap. Clem. Alex., Protrept. I, 5.

<sup>9)</sup> De Vit. philos., procem., 6.

Magier hervorhoben, so ist der Eindruck, den sie hinterlassen, jedenfalls nur der eines Cultus der Naturgeister, deren Persönslichkeiten aber sehr häufig mit den Gegenständen und Elementen verschmelzen, die sie angeblich beleben und beherrschen.

Die Streitfrage, welche bezüglich der Feuerandetung herrscht, ist bereits früher von mir erwähnt worden. Allein, wie dieselbe auch gelöst werden mag, selbst wenn es, — was allerdings möglich ist, — nachzuweisen gelingt, daß dieser Brauch einen integrirenden Theil des mazdeischen Systems in seiner ursprüngslichen Reinheit ausmachte, so existirte er unzweiselhaft auch mit einer Bedeutung ersten Ranges im Magismus, und zwar schon in der Religion der turanischen Meder, bevor noch die Francr in Land kamen. Der Beweis hierfür scheint mir endgültig von Henry Rawlinson in der Krance in den Krance. Der Beweis hierfür scheint mir endgültig von Henry Rawlinson in des Krance ihre Rager scheiden Brüder bem Ragier schrieben sich eben die Macht zu, mittelst ihrer zauberhaften Bräuche das Feuer ihrer Altäre vom Himmel herabzuleiten de

Der Sternen-Cultus war im medischen Magismus sehr ausgebildet; er tritt zwar in den Zendbüchern ) nur wenig hervor,
und dazu noch in einem Theile derselben, welcher keineswegs zu
den ältesten gehört, sodaß manche Kritiker der Neuzeit nicht anstanden, diese Lehre als das Resultat einer späteren Einführung,
eines fremden Einflusses zu bezeichnen ). Gegen das Ende der
persischen Herrschaft hatte er aber eine große Bedeutung erlangt; und dasselbe ist in den spätesten zoroasterischen Urkunden
der Fall 6).

Daß biefer von ben Magiern herrührenbe Cultus bei ben Mebern eine Hauptrolle fpielte, bezeugt übrigens auch Berobot?)

<sup>1)</sup> Journal of the Royal Asiatic Society, &b. XV, ©. 254.

<sup>2)</sup> The five great monarchies, 2. Ausgabe, Bd. II, S. 345 ff.

<sup>3)</sup> Dio Chrysoft., Orat., XXXVI, S. 149, Ausg. von Reiste; Clem., Recognit., IV, 29; cf. Ammian. Marcell., XXIII, 6.

<sup>4)</sup> Nur im Fargard 21 des Bendidad = Cabe.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Spiegel, Avesta, Bb. I, S. 258, 271 ff; Bb. II, S. CXIX u. CXX.

<sup>6)</sup> Ebbt., Bb. I., S. 278. ff.

<sup>7)</sup> I, 98.

in seiner Beschreibung ber sieben Mauern Etbatanas und ihrer Musschmudung in den heiligen Farben der sieben Blaneten: eine Sitte, ber wir auch in Bangath in Atropatene, bem Bagaca ber klaffischen Schriftsteller, welches Moses von Rhorene 1) "bas zweite Efbatana, die Stadt ber sieben Rinamquern" nennt, besgleichen gur Zeit ber Saffaniben begegnen, wo fie Nigami, der Dichter bes Seft-Beiher, bei Befchreibung des Balaftes Bahram=Gurs (Barahran V.) erwähnt ... Dieser Brauch war unmittelbar der babylonischen Cultur und Anichauungsweise entlehnt; der berühmte Thurm von Borsippa hatte nach feiner Biederherstellung durch Rabu=fuburri= uffur ebenfalls fieben Stodwerke, die in ben Farben der fieben Planeten 3) prangten; und es verhielt sich auch mit bem Ri= gurrat, dem heiligen Thurm des Balafts zu Rhorfabad, nicht Ursprünglich rührte der Sternen= und Blanetendienft, anders 4). wie Spiegel annimmt, jedenfalls von einem Gindringen baby-. lonischer Lehren her, zumal kuschitisch-semitischer, da er den alt= akkadischen Anschauungen völlig fremd blieb. Doch ist es auch wahricheinlich, daß er, gleich bem Anat (Anahita)= Cultus 5), zunächst von den Affprern zu den medischen Turanern gelangte, und zwar mährend ihrer anhaltenden Berührung mit der Cultur bes Guphrat- und Tigrislandes, bann aber von diesen auf die Magier überging, die ihn endlich wiederum den Berfern und übrigen Bölfern iranischer Rasse mittheilten.

Der eigenartige, naturalistisch-pantheistische Geist, welchen bieser Cultus der Elemente und Gestirne offenbart und welcher auch mit demjenigen der akkadischen Zauberbücher harmonirt, ist der Gegensat des spiritualistischen Geistes der reinen mazdeischen

<sup>1)</sup> II, 89.

<sup>9</sup> Henry Rawlinson, Journal of the Royal Asiatic. Society, Bb. X, S. 127.

<sup>3)</sup> Hawlinion, Journal of the Royal Asiatic Society, Bb. XVIII, S. 1-34.

<sup>4)</sup> Blace, Ninive et l'Assyrie, Bb. 36 u. 37. — Bgl. mein Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose, S. 369 ff.

b) Bgi. mcin Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose, ©. 157 ff.

Religion der ältesten Urfunden. Die Magier hatten ihn felbst in die Sphare ber hochften Berfonen ihres religiofen Syftems getragen, in welchem fie die Grundideen des Mazdeismus vollständig entstellt hatten, trop der Beibehaltung der dualistischen Form, welche die alte protomedische Religion übrigens schon por ber Berührung mit ben Franern kennen mußte, ba wir fie ja auch bei ben Akkadern wiedergefunden haben. Jedenfalls unterliegt es feinem Zweifel, bag fie an die Spite ber Stufenleiter ber übernatürlichen Befen ben Cultus ber gegenseitigen Befämpfung Ahuramazba's und Angromainpus' ftellten. Der Beus, welchen Berobot 1) von ben Magiern anbeten läßt, ift offenbar Niemand andere als Uhuramagba: auch schilbert berfelbe Schriftsteller 2) ben Kampf, ben die Magier, mit bem Rhrafethraghna3) bewaffnet, ununterbrochen gegen bie Thiere ber schädlichen Schöpfung führten, gegen Reptilien und Insecten, die sie mit bemfelben Gifer verfolgten und tobteten, wie bie orthodogesten Mazbeer. Der Antagonismus zwischen Abu= ramazda und Angromainque war aber im Grunde ge= nommen für sie nur ein scheinbarer; benn sie betrachteten biese Bertreter ber beiben entgegengesetten Brincipien als von gleicher Substang, beibe an Macht gleich und beibe einem einzigen ursprünglichen Principe entflossen. Ich trage überhaupt kein Bebenten, ben Ursprung ber Ibee, welche an die Stelle bes scheinbar aufrecht erhaltenen zoroafterischen Dualismus ben vollständigften und in Bezug auf Moral auch gleichgültigften Pantheismus feste, mit einem Borte, die gange Auffaffung bes Broana atarana, "ber unbegrenzten Zeit" und gemeinsamen Quelle Ahuramazda's und Angromain hus', bem mebischen Magismus beizumeffen. Denn biese Berson, welche in ben nachalexandrinischen Schriften eine so hervorragende Rolle spielt und deren Annahme noch im Mittelalter bas hauptbogma einer mazbeischen Secte, ber Barvanier, bilbete, gehört nicht jum urfprünglichen Beftanbe ber zoroafterischen Glaubenslehre. Sie ist ihren ältesten Büchern

¹) I, 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 140.

<sup>\*)</sup> Paçna, LVII, 6.

fremd: auch erkennen die urtheilsfähigsten Gelehrten in ihr einftimmig eine von fremden Ginfluffen herruhrende Entstellung ber ursprünglichen Lehre 1). Gubemius, bes Aristoteles Lieblingsschüler, welcher biese Berson, sowie auch das ihr entsprossene bualistische Baar sehr eingebend behandelt, bezeichnet sie ebenfalls als eine Schöpfung ber Magier 2). Auch ift es gewiß von Intereffe, fich hierbei einer bereits von Berofus') mitgetheilten Angabe zu erinnern, wonach berfelbe Name Brvana auch ber mythischen Versonification ber alten turanischen Rasse, die in ber chaldäisch=babylonischen Legende vom Ursprunge ber Rassen in Armenien auftritt, gegeben wurde 4). In den Bruchftuden ber akfadischen Zaubertexte sind wir aber ebenfalls Unschauungen begegnet, welche benen ber Auffaffung bes Brvana atarana entsprechen; wir haben dort aus Mul=qe sowohl gehässige Götter wie Namtar, als gnäbige, bie Damonen befampfenbe Bötter wie Rinbara emaniren, besgleichen aus Ana sowohl Dämonen als auch den Keuergott entsprießen sehen, welcher boch so augenscheinlich ben Charafter eines deus averruncus hat. Man denke endlich, daß in einer Religion, welche nicht genau die akkadische war und baber auch ihren Borstellungen von den Beistern und Göttern eine abweichende Form geben mußte, die buftere Seite ber Berfon Mulge's ftarter betont worden ware, um fie dem holden Wefen Ea's gegenüberzustellen, und daß Ana zugleich einen Theil seiner ursprünglichen Sigenschaft eines erften Princips bewahrt hatte, und man wird gewiß mit nur unwesentlichen Modificationen ihrer Besensart die drei Götter, welche die Affader über die brei Weltzonen festen, barin fo gruppirt finden, daß sie, in's Franische übertragen, ungezwungen

<sup>1)</sup> D'Edficin, Questions sur les antiquités semitiques, §. XV; Oppert, Annales de philosophie chrétienne. Januar 1862, S. 61; Spiegel, Avesta, Bb. I, S. 271, Bb. II, S. CXIX, 216 ff. — Bgl. auch mein Manuel d'histoire ancienne de l'Orient, britte Ausgabe, Bb. II, S. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Damašc., De princip., 125.

<sup>3)</sup> Dof. Choren., I, 5.

<sup>4)</sup> Bgl. mein Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose, ©. 422 ff.

bas Baar Ahuramazba's und Angrômainhus', mit 3rvana atarana über ihnen, barftellen werben.

Aus dem medischen Magismus dürfte indessen noch mehr hervorzuheben fein, als die bloke Borftellung eines gemeinsamen Brincipes, aus welchem, wie man annahm, Ahuramazba und Angromainpus gleicherweise hervorgingen. Während nämlich im achten Magdeismus der Berfer Ahuramagba allein verehrt, Angromainhus bagegen mit Berwünschungen überschüttet wurde, errichtete man im Magismus den beiden Brincipien bes Guten und Bojen, Ahuramagba und Angromaingus, gleicherweise Altare. Blutarch 1) erzählt, daß die Magier bem Ungromainnus ("Acons, 'Agequarios) Opfer barbrachten, und beschreibt die dabei üblichen Gebräuche, welche hauptjächlich in ber Darbringung des Sumpfgrafes ouwur - augenscheinlich baffelbe wie haoma - beftanden, bas mit bem Blute eines Wolfes benetzt und an einem finsteren Orte bewahrt wurde. Berobot2) läßt Amestris, Xerres' Bemahlin, bie bem Einfluß ber Magier ganglich ergeben mar, "bem Gotte ber Finfterniß und der unteren Regionen" fieben Rinder opfern; auch berichtet er von einem ähnlichen Opfer, welches die Verfer auf ihrem Ruge nach Griechenland, beim Uebergang über ben Strymon, zu Ehren beffelben Gottes verrichtet haben follten. Diefer schreckliche Brauch der Menschenopfer ist aber, ebenso wie bie Anbetung bes Ungromaingus, ben Grundprincipien ber zoroafterischen Lehren völlig zuwider; wir finden, daß er sich in der Geschichte der Berfer bei feiner anderen Gelegenheit wiederholt, und werden baber nicht fehl treffen, wenn wir mit Beorge Rawlinfon's) hierin lediglich eine Berirrung bes Magismus erblicen.

Die völlig gleichmäßige Verehrung und Anbetung des bösen und guten Principes zeigt uns allerdings den medischen Mas gismus, in sittlicher Hinsicht, auf einer weit tieferen Stuse als die Lehre der akkadischen Magie. Aber man muß hierbei auch

<sup>1)</sup> De Is. et Osir., ed. Reiste, S. 369.

<sup>2)</sup> VII, 114.

<sup>3)</sup> The five great monarchies, 2. Auflage, Bb. III, S. 359.

die besonderen Umftände in Betracht ziehen, in welche die Bevölkerung Mediens durch die iranische Eroberung gerathen war. In der That lassen sehr gewichtige Anzeichen vermuthen, daß die Meder noch vor dieser Eroberung einem ihrer Hauptgötter eine Schlangengestalt zuschrieben 1). Der Cultus solcher Schlangengötter sindet sich überhaupt bei vielen der ursprünglichen turanischen Stämme wieder 2). Die Akkader machten die Schlange zu einem der hauptsächlichsten Attribute und zu einer besondern Form des Éa 3); auch sindet sich eine sehr wichtige Anspielung auf eine mythologische Schlange in den Worten eines akkadischen Dithyrambus, welcher einem Gotte 4), vielleicht Éa in den Mund gelegt war, wie ich bereits vorher, bei Ansührung dieses Stückes bemerkte:

Bie die gewaltige siebentöpfige Schlange ihre Köpfe heftig schüttelt, so schwinge auch ich die siebentöpfige [Waffe].

Wie die Schlange, die die Wogen bes Meeres peitscht, ihren Feind von vorn [angreift],

so führe auch ich die Berheererin im tobenden Schlachtengetümmel, die Beherrscherin von himmel und Erbe, die siebenköpfige Waffe b).

Bei ber Bermischung ber iranischen Ueberlieferungen mit den alten Glaubensmeinungen ber protomedischen Religion mußte natürlich der Schlangengott mit dem Bertreter des finstern und bösen Princips verschmelzen; denn die Schlange war es in den mazdeischen Sagen, deren Gestalt Angromain us angenommen hatte, um in den Himmel Ahuramazda's zu gelangen 6). Auch im Kreise der Herven gab es eine Personification des bösen

<sup>1)</sup> Bgl. meine Lettres assyriologiques, Bd. I, S. 99.

<sup>2)</sup> Bgl. Fergusson, Tree and serpent worship, London 1868.

<sup>3)</sup> George Rawlinson, The five great monarchies, 2. Auflage, 38b. I, S. 122.

<sup>4)</sup> W. A. I., II, 19.

<sup>5)</sup> Ich habe bereits an anderer Stelle (Premières Civilisations, Bb. II, S. 136) diese Anspielung mit der brahmanischen Manthanam Degende verglichen.

<sup>6)</sup> Lajard, Mémoire sur les bas-reliefs découverts en Transylvanie, Abth. II u. III, am Ende.

Brincips in ber Schlange Dahata 1) ober Azhi=Dahata 2). welche von Thraetaona überwunden wurde 3): die iranische Form des vedischen Mythus von Trita, dem Sohn des Apt pa4). Mofes von Rhorenes) schreibt ausbrücklich ber Dynastie ber arischen Meder und den Abkömmlingen ihrer nach Armenien vervflanzten Unterthanen die Erhaltung des turanischen Schlangencultus, mit welchem er ben Ramen Afthages ) in Berbindung bringt, zu; und so waren also die Abkömmlinge Thraêtaona's, indem sie mit den von ihnen Unterworfenen verschmolzen, dazu gefommen, den Aghi = Dahata zu verehren; und weil die Bevölkerung turanischer Abstammung mehr Neigung hatte, ihren alten Nationalgott als ben ber iranischen Eroberer zu ehren, so hatte unzweifelhaft im Bolkscultus Angromainqus ober Uzhi = Dahata ben Vorrang vor Ahuramazba. Aus biefem Gesichtspuncte, glaube ich, erblickt Oppert?) wohl mit Recht in der feltsamen Religion der Dezidis oder "Teufelsanbeter", welche heute noch in Frak-Abiemy und im nördlichen Mesovotamien verbreitet sind, einen Ueberrest des altmedischen Magismus: denn die Religion dieses Bolksftammes bekennt in ihren Glaubensfäten ben mazbeischen Dualismus, verehrt aber in ihrem Cultus nur bas bofe Princip 8).

Herobot<sup>9</sup>) berichtet, daß die Magier den Cultus ihrer himmlischen Aphrodite, d. h. der Anshits, welche Arta= gerges Mnemon später durch amtlichen Beschluß in die Reli= gion der Perser einführte <sup>10</sup>), den Assyrern entlehnt hätten. Es sei mir hier gestattet, mich selber zu eitiren und von Neuem

<sup>1)</sup> Daçna, IX, 25.

<sup>2)</sup> Bendidad= Sade I, 69.

<sup>3)</sup> Burnouf, Journal asiatique, dritte Serie, Bd. XLV, S. 497 ff.

<sup>4)</sup> Bgl. Roth, Die Sage von Feriban in Indien und Fran, in der Zeitschr. der Deutsch. Worgenl. Gefellsch., Bb. II. S. 216 ff; Spiegel, Ave sta, Bb. I, S. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 29.

<sup>6)</sup> Bgl. meine Lettres assyriologiques, Bb. I, S. 97-101.

<sup>7)</sup> Rapport au Ministre de l'instruction publique, Baris 1856.

<sup>8)</sup> Lanard, Niniveh and Babylon, S. 41 ff., S. 81-94.

<sup>9)</sup> I, 131.

<sup>10)</sup> Berosus, ap. Clement. Alex., Protrept., I, 5.

anzuführen, was ich bereits an andrer Stelle 1) von biefer Göttin bes medischen Magismus gesagt habe:

"Indem Berodot die Unnahme ber chaldaifch-affprischen Göttin seitens der Magier hervorhebt, fügt er hinzu, daß sie dieselbe Mithra nannten. Diese Angabe hat zahlreiche Conjecturen, ja sogar ganze mythologische Theorien veranlaßt, welche indessen nach gründlicher Erforschung ber affatischen Religionen sich als völlig nichtig erwiesen. Die Ansicht, welche gegenwärtig am meisten unter ben Gelehrten verbreitet ift und zu ber uns bas Studium ber iranischen Originalquellen führt, geht lediglich babin, daß die Angabe bes Berodot gang unzuläffig fei und allein auf einem Irrthum ober einer Verwechselung beruhe, wie sich beren manche in seinen Schriften nachweisen lassen 2). Fragen wir indessen nach ber Urfache biefer irrigen Behauptung, fo scheint es fast, als ob man nach berselben bisher noch gar nicht geforscht habe, daß sie aber nur in der engen Berbindung zu fuchen fei, in welcher fich die beiben Culte ber Unahita und bes Mithra im mebischen Magismus befanden. Die Auffassung ber Person bes Mithra als Erscheinungsform ber Sonne ge= hört ichon bem früheften Beftande ber religiöfen Ibeen ber Arier an; wir finden fie in einem ber Abithas ber vebischen Din= thologie wieder, und es ist unmöglich, daß die Urheber der maz= beischen Reform sie nicht gekannt hatten. Aber es ist augen= scheinlich, daß Mithra in ihrem Spftem nicht diejenige Bedeutung hatte, welche er in ben neueren Büchern bes zoroafterischen Syftems gewinnt; er war eine Perfonlichkeit untergeordneten Ranges, welche vielleicht sogar ben Ameschaschentas nachftanb; auch war er fein Gott, ber mit Ahuramagba faft auf gleicher Stufe ftanb, ba ja ber Mazbeismus in seiner ursprüng= lichen Form nur diesem den Charafter eines höchsten und voll= tommenen Gottes zusprach. George Rawlinsons) bemerkt mit vielem Scharffinne, daß die Ginführung Mithra's in ben

Essai de commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose,
 157 ff.

<sup>3)</sup> Bgl. Bréal, de Persicis nominibus apud scriptores graecos, S. 5 ff.

<sup>\*)</sup> The five great monarchies, 2. Auflage, Bb. III, S. 360 ff. Lenormant, die Magie.

öffentlichen Cultus gleichzeitige mit der Annahme Anâhitâ's erfolgte, und daß diese beiden Thatsachen einen beachtenswerthen historischen Zusammenhang nachweisen. In der That ist die Insichrift des Artagerges Mnemon zu Susa die erste amtliche Urkunde der achämenidischen Könige, welche neben Ahuramazda noch andere Götter erwähnt; und diese sind Anâhitâ und Mithra, die mit einander verbunden und als untrennbare Gruppe gedacht werden. Die gesetliche Einführung ihrer Ansbetung als solche oberster Götter mußte daher gleichzeitig ersolgt sein und den nämlichen Urheber gehabt haben. Und dieses würde auch damit übereinstimmen, daß Xenophon i), ebenfalls zur Zeit des Artagerges, Mithra unter den vornehmsten Nastionalgöttern der Perser erwähnt.

Es ift hiernach fast unmöglich, nicht zu bem Schluß zu gelangen, daß Artaxerres Mnemon bei ben Neuerungen, welche unter seiner Herrschaft die zoroasterische Religion so we= sentlich modificirten, nicht nur eine neue Gottheit, sondern ein Bötterpaar, Mithra und Anahita, in biefe Religion einführte, - ein Götterpaar, welches schon bie Zugehörigkeit Mithra's als unächten Zweig auf ben alten Stamm bes Mazbeismus zu pfropfen gestattete, und welches im System bes mebischen Magismus schon früher barauf gepropft worden war. In diesem letteren System, soweit man bessen Ginrichtung zu begreifen vermag, hatte fich ber Sonnen- und Mondcultus, von welchem Berobot ichreibt, unter bem Ginfluffe ber chalbaifch-affprifchen Religion dahin ausgebildet, daß man ein Götterpaar verehrte, welches aus einem Sonnengott und einer Mondgöttin, Mithra und Unahita2), bestand und unmittelbar auf Uhuramazda folgte. Und diefes veranlagte ben Irrthum Berobot's, welcher Die beiben Blieber Dieses Baares verwechselte. Es könnte aber auch die Möglichkeit in's Auge gefaßt werben, daß man das in Rede stehende Götterpaar zuweilen als "zwiefach gestalteten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>; Cyrop., VII, 5, 53; Oeconom., IV, 24.

<sup>\*)</sup> Bahrend die arischen Meder die Anat der chaldaisch-affyrischen Relisgion entlehnten, empfing diese wiederum von ihnen den Namen Mithra, als eine Benennung der Sonne: W. A. I., III, 69, 5, 3. 63.

Mithra" bezeichnete, in welchem Falle man natürlich Herobot teinen Irrthum vorwerfen könnte, vielmehr in seiner Behauptung nur eine passende Erklärung für die so häusig beanstandete Stelle bes Yaçna 1): ahuraêibya Mithraêibya, "die beiden göttlichen Mithra"2), erblicken müßte."

Ich glaube kaum, daß an biefer Darlegung etwas zu ändern mare; aber unfer Studium ber magischen Urtunden von Affad fett uns gegenwärtig in ben Stanb, fie zu vervollftanbigen. Denn wir erkennen nicht allein eine enge Verwandtschaft zwischen ber Mittlerrolle, welche in ber perfischen Religion seit Urta= rerres Mnemon bem Mithra zuertheilt wird, und ber= jenigen, welche Silik = mulu = thi im akkabischen Syftem zwischen ben Menschen und Ea ausübt; wir finden auch, daß der Rame Mithra, der "Freund", für ein iranisches Aequivalent, gewiffer= maagen für eine Uebersetung von Silif=mulu=thi, "ber ben Menschen das Sute zuwendet", gelten kann. Jedenfalls scheint Mithra ursprünglich im Magismus die Stellung und die Attribute irgend eines vermittelnden Gottes der protomedischen Religion gehabt zu haben, eines Gottes, welcher bem Silik=mulu= thi der Affader entsprach und ohne Zweifel auch einen Namen mit ähnlicher Bedeutung führte; er wurde aber fpater, wie ber Specialgott, ber im affabischen System jedem Menschen zugetheilt ift, in ein göttliches Baar zerlegt und die der chaldaifch-affprischen Religion entlehnte Unahita ihm zugefellt.

Zur Vervollständigung unserer Darstellung des medischen Magismus und zum deutlicheren Nachweise aller seiner Berühsrungspuncte mit dem akkadischen Religionsspistem, müssen wir endlich in Kürze noch die Art und Weise hervorheben, wie die Beschwörungs- und Zaubergebräuche darin erscheinen. Nach Ansicht aller mazdeischen Religionsbücher wären diese Gebräuche nur ein Werk und die Ersindung der Yatus, der Feinde des Zoroasters), weshalb sie ausdrücklich untersagt und aufs

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 29.

<sup>2)</sup> Bgl. Burnouf, Commentaire sur le Yaçna, S. 351.

<sup>\*)</sup> Benbibab = Sabe, I, 52-56.

ftrenaste verpont waren; und es wurde bemnach bas Bort vatus, beffen fich Darius in ber Inschrift zu Rafichei= Ruftam zur Kennzeichnung der Lehre ber Magier bedient, schon an sich einen nicht zu verkennenden Sinweis auf die wichtige Rolle enthalten, welche lettere allen zauberischen Sandlungen und Bractifen einräumte. Ueberdies schildert Dinon 1) die Beschwörungen, benen sich die Magier unter Anwendung des Bauberftabs unterzogen. Sie weiffagten aus bem Burf mit Staben von Tamaristenholz 2), ein Brauch, welchem die klafisichen Schriftsteller schthischen ober turanischen Ursprung beilegen. Das Ba= recma3), welches seit einer bestimmten Zeit zu ben Hauptinsignien ber Diener bes mazbeischen Cultus zählte, mar im Grunbe nichts anderes als ein Bündel folcher Rauberftäbe, deren Anwendung in Bersien unter dem Einflusse der Magier Eingang gefunden hatte 1). Und wir werden in unserer Abhandlung über die Aftrologie und Weiffagekunft der Chaldaer und Babylonier noch nachweisen, daß das Werfen mit Stäben auch bei biefen Bölkerschaften bekannt und in Uebung war b). daß es sogar die ältefte Art ber Wahrsagung, die ber affabischen Beriode, bilbete.

Wir haben bereits früher erwähnt, daß die Magier durch bestimmte Worte und Handlungen himmlisches Feuer auf ihre Altäre herabzaubern zu können vorgaben. Auch berichten Herodot 6) und Diogenes Laërtius 7), daß die Magier sich eine übernatürliche Macht zuschrieben, wobei Letterer sich besons bers auf die Specialschrift des Hermippus zu stützen scheint,

<sup>1)</sup> Ap. Schol. ad Nicandr. Theriac., S. 613.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>\*)</sup> Yaçna, II, 1—10 ff.

<sup>4)</sup> Bgl. G. Rawlinfon, The five great monarchies, 2. Aufl., Bb. III, S. 351.

b) Hefek., XXI, 26. — Die Bünschelruthen ober Loospfeile finden sich auf mehreren babylonischen Chlindern in der Hand Maruduk's (Lajard, Culte de Mithra, XXXII, Nr. 2; LIV, A, Nr. 5) oder Fftar's (Lajard, XXXVII, Nr. 1), sowie der Planetengottheiten Jupiter und Benus, welche nach Ansicht der Astrologen den günstigsten Einfluß ausübten.

<sup>6)</sup> I, 103 u. 120; VII, 19.

<sup>7)</sup> De Vit. philos., procem., 6.

welche die Magier vorzugsweise als Thaumaturgen und Zauberer charakterifirte 1). Endlich verbreitete sich in Griechenland zur Beit der Perferkriege noch ein Buch, welches angeblich vom Magier Ofthanes verfaßt wurde und bas fortan ben wesentlichsten Ausgangspunct der Magie bilbete, die nunmehr bei ben Hellenen an die Stelle der roben und primitiven Gebräuche der Goëten 2) trat; soviel uns von diesem Buche bekannt ist, lehrte es als höchste Geheimnisse ber Magierkaste allerlei Zaubereien und Bahrsagekunfte, selbst bas Citiren ber Berftorbenen und ber Höllengeister 3). Ueberhaupt wurden die magischen Briefter, die fich von Medien aus über gang Berfien verbreiteten, im Abendlande als Urtypus aller Beschwörer und Zauberer betrachtet 1); und daher rührt benn auch wohl die besondere Bedeutung, welche die Bezeichnung Magier bis auf unfere Reiten bewahrt hat. Daß übrigens sowohl Griechen als Römer zu keiner Zeit einen rechten Unterschied zwischen Chaldäern und Magiern machten 5), sondern beide immerdar mit einander verwechselten, beruht ledi= glich barauf, daß die Lehren dieser Zauberpriester allerdings mit ber chaldäischen Magie sehr nahe verwandt waren 6).

Die größere Ausbehnung, die ich meinen vorstehenden Ausstührungen gegeben, mag der Leser mit Nachsicht beurtheilen; sie erschien mir jedoch angezeigt, um eben möglichst vollständig den Bestand unserer gegenwärtigen Kenntniß des medischen Magismus

<sup>1)</sup> Blin., Hist. nat. XXX, 2.

<sup>3)</sup> Blin., XXX, 1; Euseb., Chronic., I, 48; Praepar. evangel., I, 10; V, 14; Suib., v. 'Aoreovoula; Apul., Apolog., 27.

<sup>8)</sup> B(in., XXX, 5.

<sup>4)</sup> Strabo, I, S. 24; XVI, S. 762; Lucian., de Necromant., S. 11, ed. Lehmann; Ammian. Marcell., XXIII, 6; Origin., Adv. Cels., VI, 80; Minut. Fel., Octavian., 26; Clem. Alex., Protrept., I, S. 17, ed. Potter; S. Chprian., de idol. vanit., in den Opp. Bd. I, S. 408.

b) Plat., Alcibiab., 37; Justin., I, 1; Diogen. Laërt., I, 8; Plin., Hist. nat., XXX, 2; XXXVII, 49; Apul., Florib., II, 5; Σα-tian., Orat. ad Graec., I; Suib., v. Mayun et Ζωροάστρης; Constit. Apostolic., IV, 26; Clem. Alex., Stromat., V. S. 598, ed. Potter; Atnob., Adv. gent., I, 52.

<sup>6)</sup> Ammian, Marcell., XXIII, 6.

nachzuweisen und insbesondere die Erkenntniß der drei versschiedenen Elemente, deren Bereinigung dieses wesentlich gemischte System erzeugte, zu erleichtern: das iranische und mazdeische Element, welches in Folge der Eroberung der eigentlichen Meder in die früheren Borstellungen von anderem Ursprunge eindrang; sodann die Entlehnungen aus der chaldäisch=assyrischen Religion, welche im Entlus der Gestirne und der Anahitagipseln; endlich der alte Bestand der Glaubensmeinungen der turanischen Besvölkerung, noch vor dem Einfall der Franer. Und diese Glausbensmeinungen zeigen mit den alten Zauberbüchern der Akfader die engste Berwandtschaft, eine ebensolche Analogie, wie sie zwischen den Idiomen des vorarischen Mediens und des akfas bischen Chaldäas besteht.

## III.

Noch auffallender ist indessen die Verwandtschaft dieser Ansschauungen mit der alten Mythologie und Magic der Finnen, beren Gebräuche und Glaubensmeinungen sich fast durchgängig aus den herrlichen Gesängen der Kalewala entnehmen lassen. Dieses Heldengedicht, welches unmittelbar den griechischen, insbischen und persischen Spopöen angereiht zu werden verdient 1), ist nicht allein von Schiefner?) vortrefflich in's Deutsche über-

<sup>1)</sup> Die Vereinigung der Runen der Kalewala zu einem einzigen zusammenhängenden Spos ist von Lönnrot in ähnlicher Weise hergestellt worden, wie sie von Seiten des Pisistratus bezüglich der homerischen Rhapsodien geschehen ist; und sie hat daher ohne Zweisel etwas Neues und Künstliches an sich. Aber die Wissenschaft hat nichtsdestoweniger das Recht, sich dieser Geslänge vertrauensvoll zu bedienen; denn sie sind völlig authentisch und gehen dis auf jene Zeiten zurück, da das Bolk von Suomi noch heidnisch war und in einer östlicheren Gegend als Finnland, in Bjarmien wohnte. Sie enthalten den Wiederhall eines lange entschwundenen Zustandes, der sich in der Bolksüberlieserung forterhielt; auch gehören die in ihnen geschilderten Borgänge, wenigstens zum großen Theil, einer viel früheren Zeit an als die Absassigelicht der Gesänge.

<sup>\*,</sup> Dieser Uebersetzung entlehnen wir auch unsere späteren Citate.

sett, sondern auch in mehrere andere europäische Sprachen überstragen worden; es hat aber leider noch immer nicht eine solche Berücksichtigung von Seiten der Gelehrten und Gebildeten ersfahren, wie sie einer Urkunde von so hoher Bedeutung und poestischer Schönheit unbedingt zugestanden werden müßte, und wieswohl der Gegenstand selber durch eine lange Reihe specieller Arbeiten, wie die von Ganander'), Castrén<sup>2</sup>) und anderer Gelehrten Finnlands<sup>3</sup>), dereits vollständig ausgehellt worden ist.

Die wesentlichste Grundlage bes alten finnischen Beibenthums war die nämliche Verehrung der Naturgewalten, die wir noch heute in so ursprünglicher und unentwickelter Form bei ben sibi= rischen Stämmen wahrnehmen; daß übrigens lettere mit jener in directer Berbindung steht und sich geradezu baraus ableitet, ift bereits von allen, die darüber schrieben, auf's ersichtlichste nachgewiesen worden und braucht baber nicht von Neuem bewiesen zu Mus biefem früheften Ideenbestande wußte aber die werden. Einbildungstraft der Finnen eine reiche Mythologie, eine gahl= reiche Hierarchie von Göttern und Geiftern verschiedener Ordnungen zu schöpfen, welche alle bas Geprage ihres Urfprungs bewahren und sich in den verschiedensten Sagen und Ueberliefer= ungen bewegen. Und es hat sich daher im Bolke von Suomi, sowohl während seines ursprünglichen Aufenthaltes in ber östlicher gelegenen Beimath, beren milberer Himmel manche unauslöschliche Erinnerung zurückließ, als auch in den neuen Wohnsigen, wo es allmälig bis an bas nörbliche Ende Europas zurückgebrängt wurde, die nämliche Thatsache vollzogen wie beim akkadischen Bolke an den Ufern des Euphrat und Tigris. Die alten aber-

<sup>1,</sup> Mythologia Fennica eller forklaring ofver afgudar, 1789.

<sup>\*)</sup> Borlefungen über die finnische Mythologie, 2. Ausgabe, St. Petersburg, 1856. — Bgl. auch die beiden Abhandlungen: Ueber die Zauberfunst der Finnen und Allgemeine Uebersicht der Götterslehre und der Magie der Finnen mährend des Heidenthums (Schiefner's Kleinere Schriften).

<sup>\*)</sup> Es würde zu wett führen, hier alle Arbeiten eines Topelius, Porthan, Tengström, Gottlund, Lönnrot, Kostinen aufzuzählen; sie bilben an sich eine vollständige Literatur, welche gewiß besser gekannt zu sein verdiente.

gläubischen Vorstellungen, welche bie turanische Rasse von der Dämonologic und Magie begte, haben ein vollständiges Religionsfustem, eine reiche Mythologie erzeugt; und obwohl die Berschie= benheit von Land und Klima vielen Versonificationen beider Mythologien ein ungleiches Gepräge verlieh, find die Religionen beiber Bölker bennoch offenbar von bemselben Geiste burchdrungen und bem gemeinsamen Ideenfreise einer und berselben Raffe ent= Daher bie vielen überraschenden Berührungspuncte, bie große Rahl von Göttern und Geiftern, welche unter verschiedenen Ramen dieselben bleiben, und die so vollkommene Ueber= einstimmung in gewiffen Beschwörungssprüchen, ungeachtet bes ungeheueren Abstandes, der räumlich wie zeitlich das heidnische Kinnland, das sich erft im Mittelalter dem Christenthum anschloß, von dem rein akkadischen Chalbaa trennt, welches schon funfzeln Jahrhunderte vor unserer Zeit nur noch in der Erinnerung fortbeftanb.

Die Finnen hatten niemals andere Priefter als ihre Zauberer; ihr Cultus beftand lediglich in häuslichen Opfern, welche die Familienhäupter an bestimmten Tagen vornahmen, und in geheimnigvollen Sandlungen, benen übernatürliche Rräfte gugeschrieben und zu benen die Renner ber Geheimmissenschaften gu Bulfe gezogen wurden. Unter letteren befanden sich einerseits bie Tietajat, "bie Gelchrten", bie Dfaajat, "bie Klugen", oder Laulajat, "bie Beschwörer", andererseits bie Roijat, bie eigentlichen hegenmeifter ober Schwarzfünftler. Erftere galten alle für wohlthätige Zauberer, die zur Erforschung der Zukunft und gur Berftellung einer birecten Berbindung mit ben Geiftern nur fünftliche Extasen anwandten oder aber sich heiliger Gefänge und feierlicher Gebete bedienten, um ben Schutz und Beiftand dieser Beister zu erflehen. In einer beachtenswerthen, i. J. 1844 ju Belfingfors vertheibigten Streitschrift ertennt Rein biefen Bauberern einen gewissen priefterlichen Charakter zu, ben bie Noijat, die wirklichen Schwarzkunftler, nicht hatten. lettere gaben vor, mit ben bofen wie mit ben guten Beiftern in Berbindung zu stehen; sie gebrauchten ihre Wissenschaft und Macht zum Bofen wie zum Guten, je nachdem man ihres Wohl=

wollens theilhaftig war oder nicht. Sie verbanden mit dem Gebrauche der Beschwörungen auch den der Zaubertränke und ans derer seltsamer Mittel; ihr vornehmster Brauch, den die Scans dinavier mit dem Worte seidr bezeichnen, bestand im Aussprechen bestimmter Worte über der Feuerslamme, unter gleichzeitigen Cescemonien, deren Kenntniß nur den Eingeweihten zustand; mittelst des seidr nahm man alle beliebigen Gestalten an, wurde unssichtbar und im nämlichen Augenblick auch von einem Orte an einen anderen versetz.

Tietajat und Noijat schrieben sich jedoch gleicherweise die Macht zu, zu heilen oder vielmehr die Krankheiten, die als persönliche Wesen betrachtet wurden, mittelft ihrer Formeln, ihrer Befänge und gewiffer Baubertrante zu vertreiben, zu beren Bcreitung in der That pharmaceutische Substanzen benutt wurden; sie waren endlich die alleinigen Aerzte des Bolkes 1). beiden Zaubererclassen bestand aber im Grunde doch der nämliche Unterschied, den wir in den akkadischen Texten zwischen dem Bauberpriefter und bem übelthuenben, gottlofen Schwarzfünftler wahrnehmen. In der Ralewala spielen die Zaubereien eine wesentliche Rolle; sie werben als ein göttliches Werk betrachtet, und die Götter felbst nehmen ihre Buflucht zu ihnen; doch werden bie eigentlichen Schwarzfünftler als schlechte und boshafte Menschen geschildert, welche diese höchsten Geheimnisse migbrauchen und nur zu unlauteren Zwecken verwenden. Mögen daher diese Beschwörungen und Zaubergebräuche in guter oder boser Absicht in's Werk gefett fein, - bie Finnen schreiben ihnen in beiden Fällen eine unumschränkte Gewalt über bie ganze Natur, die Elemente und ihre Geifter zu. Erde und Luft, sichtbare und unsichtbare Regionen, Waffer und Feuer gehorchen ihrem Bauberbann; fie bewirken die Rudfehr der Todten, die die Lebenden peinigen; fie üben felbst auf bie mächtigften Götter einen nicht geringen Ginfluß, benn fie lahmen ihre Dacht ober legen ihnen fogar einen gewiffen Zwang auf. Ueberhaupt wird die Wirkung

<sup>1)</sup> Bgl. Lönnrot, Abhandlung über bie magifche Debicin ber Finnen.

ber Beschwörungen in ben finnischen Dichtungen stets in über= triebenfter Form geschilbert, wie auch folgender Bassus zeigt:

Selbit ber muntre Lemmintainen

wirft bann einen Blick nach innen, lauert heimlich in die Stube; voll von Zaubrern war die Stube, angefüllt von lauter Sängern, an den Wänden waren Spieler, Seher an der Thüre Mündung, Kund'ge faßen auf den Bänken, böse Zaubrer an dem Ofen, sangen lauter Lappenlieder, schrillten lauter Hijs:Weisen.

. . . . . . . . . . . Selbit ber muntre Lemmintainen. er, ber ichone Rautomieli1), fing nun felbst an zu beschwören, ftimmte an die Zauberlieder, Feuer fprüht der Saum des Belges, Flammen glänzten in den Augen bei bem Sange Lemmintäinen's, bei bem Sange, bei bem Rauber. Sang die allerbeften Sänger zu den allerschlechtsten Sängern, stopft ben Mund gang voll mit Steinen, ftapelt Felsen auf die Fläche diefen allerbeften Sangern. ben geschickteften ber Baubrer. Bannte brauf die ftolgen Manner, diesen hierhin, jenen borthin auf die schößlingsarmen Fluren, auf die ungepflügten Streden, an die Seeen ohne Fische, wo die Barfche nimmer weilen, nach bem wilben Rutjafalle. in den flammenreichen Birbel, in die ichaumbebedten Fluffe, gu bes Bafferfalles Steinen, um als Feuer bort zu brennen, um als Funten bort zu fniftern. Selbft ber muntre Lemminfainen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Raufo und Raufomieli find Beinamen Lemmintäinen's, ber Kernbindenkende: sein Wohnsis ist auf Raufoniemi.

sang die Männer sammt den Schwertern, sang die Helden sammt den Wassen, sang die Auten, sang die Jungen, sang die Mittlern auch in Zauber, einen ließ er unbezaubert, einen schlechten Heerdenhüter, einen Alten ohne Augen 1).

Wie groß aber auch die Macht dieser der Natur und den überirdischen Wesen, den Göttern und Geistern gebietenden Beschwörungen sei, es giebt doch noch einen mächtigeren Talisman, der ihre Wirkung hemmt und vor ihrem Einfluß zu schüßen vermag: der "Himmelsstab", welcher der Wünschelruthe der medischen Magier und dem gis-zida der akkadischen Zauberer entspricht. Die Götter selbst sind nur vermöge dieses Stades gegen gewisse Beschwörungen geschüßt. Als Wäinämöinen von Louhi, des Nordlands Wirthin, bedroht wurde, sprach er die Worte:

Ein Lappe kann mir nimmer schaben, burch seine Zauberworte mich nicht bannen; benn nur ich allein, ich halt' bes Himmels Stab in Händen, nimmer ber, der mich beneidet, ber mir Böses plant, mir Böses stiftet.

Gehen wir nunmehr zur Prüfung der Mythologie, der Hierarchie der Götter und Geister über, so finden wir auf dem höchsten Gipfel der Stusenleiter drei Götter, welche sich in die Herrschaft des Weltalls theilen: Utto, Wäinämöinen und Ilmarinen. Utto, "der Alte, der Chrwürdige", ist "der Himmelsgreis" (vanha taivahinen), "der Gott des Himmels"

Mich wird nicht ein Lappe bannen, nicht ein Turjaländer drängen; Gott nur ist der Herr des Wetters, bei ihm sind des Schickals Schlüssel, nimmer in dem Arm des Unholds, auf des Keindes Kingerspissen.

Diese Bariante rührt offenbar aus einer späteren, mundlichen Ueberlieserung her; sie trägt das Gepräge weit jüngerer Borstellungen und zeigt schon deutlich den Einfluß christlicher Anschauungen.

<sup>1)</sup> Ralewala, Runc 12.

<sup>9)</sup> Rune 21 ber alten Ralewala; in ber neuen befindet fich biefelbe Stelle in Rune 43. Doch ist hier vom "himmelsstabe" teine Rebe mehr:

(taivahan jumala); in Rudficht auf die beiden anderen Götter behauptet er einen entschieden höheren Rang und erscheint daher zuweilen auch als erstes Princip, als ylijumala, "ber oberfte Bainamöinen, "ber Freund ber Bogen", ift ber Beherrscher von Luft und Baffer: Ilmarinen endlich. .. der ewige Schmied", ber Berr ber Erdmasse und ber Schäte, die in ihrem Schoofe ruhen und die er allein zu verwerthen weiß. Die drei höchsten Götter der finnischen Mythologie, welche zusammen "die Thore der Lüfte befestigt, die Gewölbe des himmels errichtet und die Beftirne im Raume gefaet haben", Uffo, Baina= möinen und Ilmarinen, entsprechen also in überraschenb genauer Beise ben brei oberften Göttern, Die im Syftem ber affabischen Bauberbücher über die brei Beltzonen gebieten: Ana. La und Mul=ge. Die Aehnlichkeit ist aber am auffälligsten amifchen Ea und Bainamoinen, beffen Abenteuer ben Inhalt der Ralewala bilden. Ebenso wie der akkadische, ist auch ber finnische Gott nicht nur ber Ronig und Gebieter ber Ge= mäffer und ber Atmosphäre, sondern auch ber Beift, bem alles Leben entsprießt, ber herr ber wohlthätigen Beschwörungen, ber Gegner und Ueberwinder aller Bersonificationen bes Bofen, ber Born allen Wiffens. Er theilt den Menschen das himmlische Feuer mit, er erfindet die Tontunft und die Beschwörungen. Es giebt überhaupt Niemanden, ber feines Schutes nicht bebürftig ware: Krieger, Fischer und Zauberer, sie erfahren alle bie Macht feines gnäbigen Beiftanbes; fogar ber Schweiß, ber von feinem Körper herabträufelt, ift ein Balfam von unbeschränfter Beilfraft. Und baber ift Bainambinen ber einzig wirksame Belfer gegen die bojen Baubereien ber Begenmeister, bie äußerste Zuflucht gegen alle Anschläge und Angriffe ber bofen Beifter.

Wäinämöinen ist aber auch ber erste und gründlichste Kenner ber "Runen bes Wissense", ber "höchsten Worte", ber "schöpferischen Worte", nach benen er sogar unter ber Erde, in ber Brust bes alten Wipunen') forscht; er ist endlich ber

<sup>1)</sup> Rune 17.

Hort jener Worte, die allem Seienden Leben verleihen und deren Macht die Götter wie die niederen Wesen in Banden schlägt. Diese Worte sind, wie der "geheimnißvolle Name" der aktadischen Texte, die Grundsormel allen übernatürlichen Wissens, die Beschwörung, die alle anderen überholt; sie sind an sich eine Macht ohne Gleichen und vollkommen unabhängig von der Person, die sie außspricht. Als Wäinämöinen, dem das Epos troß seiner göttlichen Natur nur die beschränktere Rolle eines Heroen zusweist, — als Wäinämöinen mit der Axt Pohjola's, der Höllenregion, verwundet worden, begab er sich zum Greise von Suomi, damit er das fließende Blut stille; und dieser sprach zu ihm:

Ist schon Größeres gebämmet, ist schon Stärkeres bezwungen burch brei Worte nur des Schöpfers, burch Erzählung von dem Ursprung, Bäch' und Seen selbst bezähmet, Ströme selbst mit jähem Sturze, Buchten an des Landes Spißen, Baien an den schmalsten Jungen 1).

Wie auch Castrén²) bemerkt: "Das Wort ist das Schwert, womit der finnische Held seine Siege zu gewinnen pflegt. Es lag nach der Borstellung der alten Finnen eine wunderbare, alles besiegende Macht in dem Worte, welches in den Kunen so-wohl den Gesang als die Weisheit, besonders aber den höheren oder magischen Gesang und die Zauberweisheit bezeichnet. Es war jedoch keine leichte Sache, in den Besit dieser Weisheit zu kommen . . . . Derjenige aber, der des Wortes mächtig war, der sich die erforderliche Weisheit erworben hatte, hatte daran eine weit schärfere Wasse, als an dem geschliffenen Stahl."

Neben den drei obersten Göttern verehrten die Finnen in zweiter Reihe alle Wesen und Gegenstände der Natur, welche sie allerorten mit persönlichen, bald von den Gegenständen gesons berten, bald mit ihnen verdundenen Geistern bevölkerten. Sie

<sup>1)</sup> Rune 8.

n Borlefungen über die finnische Mythologie, S. 275.

erwiesen nicht allein den Bergen, Felsen, Bäumen, Meeren, Flüssen und Quellen ihre Ehrsurcht; auch das Feuer war für sie ein göttliches Wesen, das sie besonders in der Flamme des häuselichen Heerdes anbeteten, zumal am Julu=Feste, wo ihr die Hausmutter mit den Worten opferte:

Erhebe dich immer so hoch, meine Flamme! Wögest du aber nimmer größer, nimmer glühender, seuriger sein !)!

Das Julu=Fest fand unmittelbar nach Eintritt ber Winter= Sonnenwende ftatt, sobald die Tage zuzunehmen begannen; und es scheint baber biese Anbetung ber Flamme wohl anzubeuten, daß die Finnen das Feuer, das sie in seiner elementaren Wirklichkeit verehrten, mit ber Sonne identificirten, - wie ja auch ber affabische Keuergott im babplonischen Gpos als 33bhubar ober Dhubar zu einer besonderen Erscheinungsform ber Sonne wird. Uebrigens galt ben Finnen bie Sonne, unter bem Namen Baiwa2), als ichügende Gottheit gegen nächtliche Damonen und bestimmte Rrankheiten, zumal gegen Gebrechen ber Verftan= bestraft; wir haben also auch hier eine analoge Erscheinung wie bei den Affadern, die in entsprechenden Fällen gleichfalls die personificirte Sonne, Utu, zu Bulfe riefen. Neben ber Sonne verehrten sobann die Finnen ben männlichen Mondgott Ruu, welcher genau bem Afu, Eniszuna ober Stu ber Affader entspricht; endlich noch einige Gottheiten unter ben Gestirnen, wie Dtava, ben großen Bar, und Tähti, ben Stern überhaupt.

Jebe Dertlichkeit hat bei den Finnen ihren Haltia, Geift oder Genius, jedes Haus seinen Gnomen oder Tonttu, jedes Element, jede Naturerscheinung ihren Geift, jede menschliche Handlung, jeder Lebensumstand seinen besonderen Specialgott. Es gab Geister, Egres, welche die Fruchtbarkeit der Erde,



<sup>1)</sup> S. 3. Bille, Beskrivelse over Siliejords Praestegield i ovre Tellemarken i Norge, S. 243.

<sup>9)</sup> Bielleicht burfte hiermit auch einer der aktadischen Namen des Sonnengottes, nämlich Biseba in Berbindung zu bringen sein. — Bei den Lappen hieß der Sonnengott Baiwe, bei den alten Efthen Baäw.

zumal der Aecker überwachten und beförderten; desgleichen gcsflügelte, schwarze und weiße, böse und wohlthätige Kobolde, Keijuiset, die sich vorzugsweise in Häusern aushielten, wo ein Sterbender oder bereits Berstorbener vorhanden war 1).

Bon diesen gahllosen, allerorten verbreiteten Beiftern unterscheiben sich die nicht minder gahlreichen Götter burch einen allaemeineren Charafter und eine umfassendere, höhere Machtbefugniß, indem fie ftets gangen Claffen von Befen, einer Bc= jammtheit von Erscheinungen, einer ganzen Entwickelungsphase ber Menschen=, Thier= ober Pflanzenwelt vorstehen. Und hierin weicht die finnische Mythologie gar merklich von der akkadischen ab; sie nimmt hier eine besondere Physiognomie an und erhält das Gepräge der localen und klimatischen Verhältnisse, unter benen sie ihre Ausbildung abschloß. Es liegt aber ganz in der Natur ber Sache, daß daffelbe Princip, welches alle Erscheinungen, alle Gegenstände und Befen der belebten Belt personificirte, unter der glühenden Sonne des Euphrat= und Tigrislandes nicht die nämlichen göttlichen Erscheinungen und Gestalten er= zeugen konnte, wie inmitten ber bufteren Balber, ber Schneefelber und gefrorenen Sumpfe Finnlands; und es darf daher nicht wundern, wenn dieser ganzen Seite der akfadischen Mythologie bei ben Finnen nur abweichende Schöpfungen bes Bolksaber= glaubens gegenüberstehen. Die Kinnen und Aktaber, obgleich räumlich wie zeitlich in gleichem Maaße von einander getrennt, hatten zwar eine gleiche Auffassung ber übernatürlichen Welt und ihrer Beziehungen zur Natur; aber fie haben biefe gemeinsame Grundlage in unabhängiger und verschiedener Beise weiter ausgebaut; und fie repräsentiren baber fo zu fagen zwei Bäume, die fich nach Maaßgabe der sie beeinflussenden atmosphärischen und tellurischen Berhältnisse entwickelten, aber bennoch einer und berfelben Species angehören, sobaß ber prüfende Botaniter wohl



<sup>1)</sup> In der finnischen Mythologie giebt es zahlreiche Classen solcher Todtensgeister, wie: Manaleiset, Männingäiset, Kööpelit, Beijot oder Beijakaiset. Bei den Akkadern war Utuq nur zuweilen der Geist eines Berstorbenen; die übrigen Arten von Gespenstern und Bampyrn, wie: Dimme, Dimmea, Dimme=Rhab u. s. w., waren es jedoch immer.

im Stande ift, ihre specifische Gleichheit und ihren gemeinsamen Ursprung immer wieder zu erkennen. Daher auch die thatsächliche Berschiedenheit zwischen der Mythologie der Finnen und der der akkadischen Zauberbücher gewiß eine viel geringere ist als diejenige zwischen den Mythologien Griechenlands und Indiens, welche beide aus den ursprünglichen religiösen Borstellungen der arischen Rasse hervorgegangen, also ebenfalls einem und demselben Stamme entsprossen waren.

Da ich indessen nicht beabsichtige, eine ausführliche Abhandslung über finnische Mythologic zu verfassen, vielmehr nur ihre bereits von Sayce vermuthete geistige Gemeinschaft sowie ihre Berührungspuncte mit der alten akkadischen Götterlehre in's Licht zu stellen, so wird es auch nicht meine Aufgabe sein, alle jene Götter hier näher zu charakterisiren, die den Finnen nur vom Anblicke der nördlichen Natur eingegeben wurden und daher bei den Akkadern keine Analoga besitzen; so z. B. die zahlreichen Götter der Birkens und Tannenwälder, wie Hittawainen und Tapio, "der Hiter des Rothwilds" und "der bärtige Greis des freudevollen Waldes", dem die Kalewala eine hochspoetische Anrusung widmet 1); desgleichen alle Gottheiten zweiten

<sup>1)</sup> Dieser Passus aus Rune 7 der alten Kalewala verdient hier bessonders citirt zu werden. In der neuen Kalewala befindet sich die nämliche Stelle in Rune 14; doch scheint sie mir hier von ihrem ursprünglichen poestischen Gehalte gar viel verloren zu haben:

Dunkelbärtger Greis des Waldes, goldner König in dem Walde, gürte mit dem Schwert die Wälder, händ'ge Klingen ein den Hainen. Kleid' in Leinwand du die Hainen, du in Tuchgewand die Wälder, kleid' in Wolle du die Espen, schmüde du mit Gold die Fichten, söhren du mit Kupfergürteln, schmüd' mit Silbergürteln Tannen, Wirken du mit goldnen Schatten. Thu', wie du gethan vor Zeiten, als du Gaben mir verliehest, in den Tagen meiner Beute. War ich in den Wald gekommen,

Ranges, die das Gefolge der ersteren bilden und die Wälder sowie das in ihnen lebende Wild sich verbreiten und zunehmen lassen. Die Volksphantasie hat dieselben nach Gutdünken versvielfältigt, und das Spos verleiht ihnen vollständige Gencalogien und eine ähnliche Geschichte, wie sie die Menschen besitzen. Nicht minder zahlreich sind auch die Götter, die das Gedeihen der Heerden überwachen und befördern, wie Käitös, Käkri, Suswetar, sowie diesenigen, die den Fischer der Oftsee beschützen und die Fische selber vervielfältigen oder in's Netz leiten, wie Juolet ar und seine Gattin Hillerwo, die Göttin der Fischsottern, und noch viele andere Gottheiten zweiten Kanges, denen Ahto, der König des Meeres und der Gewässer, gebietet.

Bu Borftellungen, wie wir sie in den akkabischen Büchern beobachtet haben, Grundvorstellungen, welche die Religionen aller turanischen Bölker kennzeichnen, werben wir aber von Neuem burch die Bedeutung der Götter und Geifter zurückgeführt, Die ben im Schoofe ber Erde verborgenen Schäpen und ber Bearbeitung ber Metalle vorstehen 1). Wir gelangen in bas Reich bes gewaltigen Ilmarinen, bes göttlichen Schmicbes, ber auf feinem Ambof das himmelsgewölbe schmiedete; wir begegnen hier Benien ber Felfen und Metallgruben, ben Buoren = Bati, die unter Ramulainen's Aufficht und Leitung arbeiten. Doch gewahren wir auch hier neben der Analogie eine wichtige Abweichung, die sich aus ber verschiedenen Lage ber Bölker von Attad und Suomi ergiebt. In den akkadischen Büchern bezieht sich diese ganze Seite religiöser Vorstellungen vorzugsweise auf die Bearbeitung des Rupfers: der Gott dieses Metalles ift der hervorragenoste und wichtigfte unter ben metallurgischen Göttern. In den finnischen Dichtungen ift aber nicht vom Rupfer, sondern

zu bem Haine ich gelanget, in das Dickicht ich gerathen, auf des Berges Höh' gestiegen, mondgleich glänzten Fichtenzweige, silbern strahlten Föhrenzweige, wie die Sonne Tannengipfel, Espenwipfel schönem Tuch gleich.

<sup>1)</sup> Bgl. meine Premières Civilisations, Bb. I, S. 114-126. Lenormant, bie Magie.

vom Gifen die Rede, deffen Specialgott, Rauta=Refhi, wiederum von zahlreichen Verwandten umgeben ift, die den vornehmsten Operationen ber Bearbeitung biefes Metalles entsprechen. Mythe von der Geburt des Gisens ist eine der hervorragendsten und originellften ber Ralewala'). Aber diese Gruppirung ber metallurgischen Legenden um bas Gifen ift sicherlich bei ben Kinnen keine ursprüngliche Erscheinung; sie war eine Folge von Berhältnissen, die ihnen ihr Aufenthalt in einem Lande bereitete, in welches fie zulett verbrängt wurden und bas ihnen Gifen in Külle, aber keine weitere Gelegenheit bot, die alten Ueberlieferungen der Kupfer= und Broncebearbeitung, die von ihren Brüdern in Liefland treu bewahrt wurden, noch fernerhin fortzuführen. Die Affader dagegen, obwohl fie die Bearbeitung des Gifens wohl kannten, befanden fich noch mitten im Bronce-Reitalter: sie verfertigten aus Bronce ihre sämmtlichen Gerathe und Werkzeuge 2). Auch bietet hier bie Philologie ein genaues Anglogon zur Mythologie: benn bas Wort, welches im Affabischen Kupfer (urudu) bezeichnet, ift identisch mit bemjenigen, welches bei ben Finnen (rauta) und Lappen (rude) das Eisen bezeichnet und von hier aus mit gleicher Bedeutung zu ben Slaven und Lithauern (ruda) überging. Ebenso ist in ben arischen Sprachen ein Wort, welches ursprünglich "Metall" überhaupt bedeutete, im Sansfrit die Bezeichnung für Gifen (ayas), im Lateinischen für Bronce (aes) geworben.

Nach Ansicht ber Finnen birgt jeder Mensch von Geburt an einen göttlichen Geist als unzertrennlichen Gefährten seines Lebens in sich. Dieser Geist verbindet sich um so inniger mit seinem Subjecte, je mehr sich bieses von allem Irdischen lossagt und in das Heiligthum seiner Seele zurückzieht. Und hieraus datirt zum großen Theil die übernatürliche Macht des Zauberers; denn es vermag derselbe durch Anwendung berauschender, narfotischer Stoffe und Essenzen sich in einen so erhabenen extatischen Zustand (tulla intoon) zu versetzen, er vermag seine Seele so

<sup>1)</sup> Rune 9.

<sup>2)</sup> G. Rawlinfon, The five great monarchies, 2. Musgabe, Bb. I, S. 96-99.

hoch emporzuschwingen (tulla haltioihin), daß er endlich mit dem Beifte felber, ben er in fich birgt, vollständig verschmilzt; und in dieser Weise gelangt er so weit, daß er felber gewiffermaaßen ein Gott wird und alle Genien und Geifter ber Natur por feiner Macht sich beugen sieht. Diese Lehre, welche Rein sehr ein= gebend barlegt, behauptet eine Sauptstelle unter ben religiösen Anschauungen und in der Magie der Finnen. Sie entspricht aber auch vollkommen jener Ibee vom Specialgott, ben die akkabischen Zaubertexte mit jedem einzelnen Menschen in Verbindung bringen und in bessen Körper wohlthätig wirken lassen; und wir muffen baber gerade biefer Ibeen= und Glaubensverwandtichaft eine um so höhere Bebeutung beimessen, ba fie keinesweges zu den natürlichen Anschauungen gezählt werden kann, die bei den verschiedensten Bölkern unabhängig von einander entstanden. Wir haben nur in Bersien in der Lehre der Fravashi's eine analoge Borftellung gefunden, erkannten aber auch hier, daß fie die Franer wohl nur burch Vermittelung ber Meber aus akfabischer Quelle geschöpft hatten.

Eine jede dämonologische Lehre, die zu höherer Entwickelung und Läuterung gelangt, führt nothwendig zum Dualismus. Denn da sie Alles von den Naturgewalten, den in der Natur versbreiteten Geistern herleitet, so erklärt sie, so oft sie das Gute neben dem Bösen, die Vernichtung neben der Wickerherstellung und dem Leben wahrnimmt, diese Gegensätze stets durch die Einsstüßse und den Kampf zweier seindlichen Heere von guten und bösen Geistern. Wir haben das bei den Aksadern beodachtet und sinden es nun auch bei den Finnen wieder. Diese nehmen ebensfalls zwei einander bekämpfende Welten an: die der guten Götter und Geister und die der Dämonen, die des Lichtes und die der Finsterniß, die des Guten und die Grde, anstatt der Herrsichaft des Bösen ein unterirdisches Reich zuzuweisen. Das glücksliche Land Kalewa, "der Wohnort der Helden"), befindet sich

Digitized by Google

16\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kalewa, dem türkijchen \( \text{ aalep entsprechend, war, wie Caftr\( \text{ n nach} = \text{ weist, urspr\( \text{ urspr\( \tex{ urspr\( \text{ urspr\( \text{ urspr\( \text{ urspr\( \text{ urs

unmittelbar im Bereiche und unter bem wohlthätigen Ginfluß ber Sonnenftrahlen: bagegen wird bie unfeclige Begend Boh = jola, "welche Menschen und Belden verschlingt", in die unbewohnbaren Deden des Nordpols verlegt und als äußerste Grenze des Lappenlandes betrachtet. Sie ift der Tummelplat der bojen Beifter und Begenmeifter, die den Menschen überfallen und plagen; fie ift auch ber Wohnort ber Tobten, Tuonela, ber Sit bes finfteren Tuoni und seines Dieners Ralma 1), der genau die nämlichen Dienste versieht wie Namtar bei Rinstigal in ben akfabischen Texten. Ueberhaupt find bie starrenben Gisflächen Lapplands für die Kinnen baffelbe, mas für die Affaber die glühenden Sandflächen ber arabischen Bufte maren; fie betrachten fie als Land ber Bermunschung, als Schlupfwinkel bes Bofen, wie ja allerorten klimatische und locale Bedingungen die Bahl zwischen ben beiben Borftellungen einer eifigen ober feurigen Hölle bestimmten.

llebrigens scheint die Etymologie des Wortes Pohjola (von pohja Grund, Boden) doch anzudeuten, daß der Begriff desselben ursprünglich ein anderer war. Wenigstens steht fest, daß man das "Land der Todten" anfänglich "unter der Erde" dachte, maanala, weshalb ja auch die Bezeichnungen Manala und Tuonela sehr häufig mit einander abwechseln und Tuoni die Beinamen Mana und Manalainen erhält. Bei den Affadern scheint ebenfalls eine Verlegung des "Landes der Todten" vom unteren Abgrunde (ge) an die Oberfläche der Erde stattgefunden zu

Außer biesem kala kennt aber das Akkabische noch ein zweites Bort kalama, "die Oberstäche der Erde", specieller "die bewohnte Erde, die Erde der Menschen", wie seine Schreibung mittelst des Jdeogrammes für "Mensch" ausdrücklich bekundet: FIV. Da nun aber ma im Akkabischen ein sehr gewöhnliches Localitätssuffizum ist, so ist es gewiß nicht schwer, kalama ethe mologisch in kala-ma, "das Land der Starken, der Muthigen", zu analhe siren; und in der That wird dieses Bort nur in offenbar gutem Sinne gebraucht. Das akkabische kalama wäre also ein Derivat derselben Burzel, wie das sinnische Kalewala, ein ebenso gebildetes Derivat von ursprünglich ähnlicher Bebeutung.

<sup>1)</sup> Eine Bersonification des Todes.

haben; wenigstens nahmen sie augenscheinlich bas Vorhandensein eines Tobtenlandes im äußersten Süden, im mer urulu (?), ber äußersten Grenze des Horizontes an. Nach dieser Richtung fendet auch das chaldäische Epos Igbhubar ober Dhubar aus, um Rhafifatra ju fuchen, ber auf Befehl ber Bötter dahin versett worden mar: ebenfo wie Bainamöinen sich nörblich nach Tuonela begiebt, um Wipunen zu suchen und von ihm die höchste Wissenschaft zu erfahren. Der Belb von Erech tann mit Rhafifatra nur von einer Seite eines Rluffes zur anderen reden; und dieser Fluß ift unzweifelhaft berselbe, der das Land der Lebenden von dem der Todten trennt: der Fluß Dastilla1), über welchen bas "Schiff ber ewigen Rube" (mâ-tur-gal) führt, ein Fahrzeug ber Göttin Nin=tin=batga, die die Todten in's Leben zurückruft. Uebrigens hat schon Sance den Fluß Dastilla mit dem Flusse Tuonela's ber finnischen Mythologie verglichen.

Dem finsteren Tuonela entsprossen, verbreiten sich die Dämonen ebenso zahlreich wie die guten Geister über alle Theile des Weltalls, um Unruhe, Verheerung und Umwälzung zu stiften. Eine Rune des finnischen Spos nennt alle Orte, von denen aus die Dämonen die Menschen bedrohen; dieses Verzeichniß entspricht ziemlich genau jenen Stellen der akkadischen Beschwörungen, in denen die Wohnorte der bösen Geister näher angegeben werden; nur ist es bei Weitem aussührlicher gehalten:

Dorther kam zuvor Berletung, borther kam des Zaubers Unheil, aus dem Umkreis mächt'ger Zaubrer, aus der Nähe Sangeskund'ger, aus dem Site böfer Geister, von der Zeichenbeuter Fluren, von des Todtengottes Ebnen, aus dem Inneren der Erde, aus des todten Mannes Wohnung, aus dem Hause des Entschwund'nen, aus dem aufgeschwollnen Boden, aus der oft durchwühlten Erde,

<sup>1)</sup> W. A. I., II, 62, C. 50, c—d.

aus bem Riegland voller Birbel. aus bem Sandland voller Raufchen. aus den fentungsreichen Thälern, aus den moosberaubten Mooren. aus der Erde reichen Sprudeln. aus ber Quellen leichten Wogen. aus des Baldes-Biifi's Bohlen, aus ben Schluchten von fünf Bergen, von des Rupferberges Seiten. von dem erzgefüllten Gipfel. von der Fichte reich an Brausen. bon ber Tanne reich an Saufen, von der hohlen Föhre Bipfel. aus dem morschen Tannenwalde. aus dem Jammerloch des Fuchses, von der Flur der Elennthiere. aus bes Baren Felfenhöhlen. aus des Breitbeins Steingemächern. von des Nordlands weiten Gränzen. aus des Lappenlandes Deben. aus den ichöglingsarmen Sainen. von den ungepflügten Felbern, von den großen Schlachtgefilden, von ber Männer Rampfesftätte, von dem Grase, welches rauschet, von dem Blute, welches dampfet, von bes Meeres weiten Buchten. von den ausgedehnten Ebnen, von des Bodens schwarzem Schlamme. aus der Tausendklaftertiefe, aus den Strömen voller Rischen. aus ben flammenreichen Birbeln, aus bem heft'gen Rutjafalle, aus bes Baffers ftartem Rreislauf, von des himmels hintrer Balfte 1), von dem Rand der großen Bolfen, von dem Bfad der Frühlingswinde, von der Stürme Ruhestätten.

Die Dämonen, welche hier beschworen werben, find bie nämlichen, bie bem Bolksglauben gemäß die Jagenden täuschen und

<sup>1)</sup> Wie wir bereits gesehen, wurden auch die sieben bösen Geister, die Sprossen Theil des Hna, in den unteren, nicht den oberen Theil des himmels verssetzt. Auch ist in den akkadischen Zauberurkunden mehrmals von Dämonen die Rede, die "als Regen vom himmel herabträufeln".

irreleiten, Krankheiten verursachen, die nächtliche Rube stören, bie Ueberhandnahme von Wölfen und Füchsen sowie alle Leiben bes troftlofen und unmirthlichen nordischen Binters herbeiführen. Die finnische Mythologie beschränkt fich aber keineswegs auf bie bloke Erfindung von bofen Beiftern und Damonen ber verschiedensten Arten von Unglud und menschlichem Leiden; sie bringt biefes Borwalten bofer Ginfluffe, welche die Belt befampfen und allerorten die Werke ber Götter und anäbigen Geifter zu zerstören trachten, in kindlichster und menschlichster Form auch im Epos zum Ausbruck. Das boje Princip wird hier in bem Ricfen Siifi verkorpert; fein Weib und feine Rinder, feine Bferbe, hunde, Ragen und Diener werden alle als wild und bosartig geschildert: fie bilben unter ihrem Gebieter und Meifter ben vollkommenften Sausstand einer Säuptlingsfamilie. allen Seiten erftrect fich Biifi's fchreckliche Macht; von seinen Dienern beherrschen Siiben = Seimolainen die Berge, Befi= Biifi bie Gemäffer; von seinen Sausthieren verbreitet ber Bogel Siiden = Lintu das Bofe in ben Luften, mahrend Siiden = Ruuna ober Siiben=Sewonen, bas Reitpferd bes Siifi. Die Cbenen und Buften in fturmischem Rennen burchjagt und Die schreckenverbreitende Rate Siiden - Riffa fogar Die Räuber in ihrem verbrecherischen Treiben aufstört und somit nicht selten ihre sonst schädliche Thätigkeit in eine wohlthuende verwandelt; als Boten bes Siifi gelten endlich bie Siiben = Bati, eine Art Furien. Siifi, welcher auf feinem Bferde über bie Gbenen hinwegfturmt, mahrend Siiben Dintu in den Luften voraufeilt, scheint ursprünglich nur eine Personification bes eisigen, oft todtbringenden Rordwindes gewesen zu sein. Die Finnen hatten aus ihm einen ihrer schrecklichsten Damonen gemacht, chenfo wie auch die Akkader einen Geift des Westwindes hatten, welcher in ihrem Lande die größten Berheerungen verursachte und burch feinen glühenden Anhauch alles Leben erftickte. Der Name bes Gottes Biifi findet sich übrigens nicht felten in der Mehrzahl hiidet; auch wurden von den Finnen ebenso viele verschiedene Biffi unterschieden, als es Gegenden giebt, in benen ber Bind, als bofer Geift betrachtet, von verheerender Birfung

sein kann; es gab einen Besi=Siisi oder Seesturm, einen Buori=Hissis oder Gebirgssturm, einen Metsan=Hissis oder Balbsturm.

Die bösen Zauberer oder Schwarzkünstler standen, wie gesagt, mit Dämonen und guten Geistern in reger Berbindung, und war es zumeist dieser Berkehr, dem sie ihre unheilvolle Macht dankten. Die wohlthätigen Zauberpriester widmeten ihre heiligen Gebete und Handlungen nur Göttern und guten Geistern; sie bannten die Dämonen durch die Kraft ihrer Sprüche und mit Hülfe der guten Geister; daher sehr viele ihrer Beschwörungen ausschließlich dazu bestimmt waren, die bösen Geister zu verstreiben, die Wirkung teuslischer Zaubereien zu vernichten oder den Beistand der reinen und guten Geister zu erslehen. Im Allgemeinen war aber die Magie der Finnen doch vorwiegend zur Heilung von Krankheiten und Wunden bestimmt, wie dies Lönnrot in einer Specialabhandlung 1) ausschhrlich erörtert und seiststellt.

Der Glaube, daß die Krankheiten perfonliche Wefen feien, die den Betroffenen thatfächlich in Besitz nehmen, diese so charatteristische Anschauung einer besonderen Menschenrasse, tritt hier in deutlichster und ausgeprägtester Form auf. Die Finnen betrachteten die Krankheiten als Töchter der Luhitar oder Loviatar, ber alten Herrin von Pohjola2), ebenso wie fie bei ben Affadern für Kinder ber Min-figal, ber Berrin bes finsteren Abgrundes und des Todtenreiches galten. Das Seiten= ftechen (Biftos), die Rolif (Mehty), die Bicht (Quumalo), bie Schwindsucht (Riifi), die Rrate (Paifet), der Rrebs (Rupi) und die Best (Spoja) wurden sammtlich als körperliche Befen gebacht; ihr Sit war auf Ripumati oder Ripuwuori, bem Schmerzensberge, welcher nebenbei auch Riputiwi, ber Schmerzensfelsen, genannt und als Insel des Flusses Tuonela an jene Stelle verlegt wurde, wo sich letterer, in nordwestlicher Richtung, in drei verschiedene Arme theilt. Gin Ana-

<sup>1)</sup> Abhandlung über die magische Wedicin der Finnen.

<sup>3)</sup> Ralewala, Rune 45.

logon zum Kipumäki haben wir übrigens auch in den akkadischen Zauberbüchern kennen gelernt, wo der "Berg des Westens"
(xarsak gigga ')) den Ausgangspunct der mächtigsten Dämonen
bildete. Auf dem Sipfel des Kipumäki befindet sich ein von
mehreren Steinblöcken umgebener, weithin sich erstreckender ebener
Felsen; in der Witte desselben sind neun Löcher, in welche vermöge der Beschwörungen die Krankheiten gestürzt werden. "Daß
die Krankheit von der Erde verschlungen werde, wie die schwellenden
Wasser der Sturmfluth" lautete ebenfalls eine akkadische Beschwörungsformel '). Endlich herrschte bei den Finnen der Glaube,
daß Kiwutar oder Kipu-tyttö, die Krankheits-Jungfrau
und Tochter des Tuoni, die Krankheiten in einen ehernen
Kessel sammele und über einem magischen Feuerheerd zerkoche
oder aber zwischen zwei Mahlsteinen zermalme ').

Die Feststellung einer Krankheit geschah durch den Beschwörer oder Zauberpriester auf Grund einer besonderen Diagnose, welche die göttliche, natürlich oder künstlich herbeigesührte Extase versmittelte. War erst die betreffende Krankheit ergründet, dann wurden alsbald alle Mittel in Anwendung gebracht, die zur Beschwörung oder Bannung des anhaftenden Dämons dienten. Solcherlei Mittel waren vorzugsweise Zaubertränke, Talismane und Zauberknoten, vor allen aber die Beschwörungssprüche, welche das wirksamste Mittel bildeten, sobald der Beschwörer das

<sup>1)</sup> Bemerkenswerth ist es jedenfalls, daß dieser Name im akkadischen Idiom nicht allein "Berg des Bestens", sondern auch "Berg der Schmerzen" bedeutet. 2) W. A. I., IV, 3, Col. 2.

<sup>\*)</sup> Bie sich aus mehreren Stellen ergiebt, scheint zwischen Kipu=tyttö und Kiwutar, ben beiden Namen der "Krankheits-Jungfrau", trot der Identität ihrer ethmologischen Bildung, ein gewisser Unterschied oder gar ein Gegensah bestanden zu haben. Nach Castren handelt es sich aber nur um verschiedene Arten der Auffassung einer und derselben Gottheit, welche sowohl sür gut als für bösartig galt. Die Krankheits-Jungfrau sei allerdings eine Tochter des höllengottes; doch sei ihre Sinwirkung auch eine wohltbätige, da sie als Königin der Krankheiten diese abzuwehren und von den Menschen sern zu halten vermochte. Dieser scheindare Widerspruch darf uns übrigens nicht Bunder nehmen; wurde doch auch bei den Akladern die Todtengöttin Nin=kigal zuweilen als Gattin des Ka dargestellt und in diesem Falle als Göttin Rin=a= Lu gegen die dämonischen Mächte zu Hüle gerufen.

allerbings nur felten ergründliche Geheimniß ber Zauberworte Bäinamöinen's erfaßt hatte.

Die finnischen Beschwörungen zur Bannung der Krantscheitsdämonen sind in demselben Geiste und in ähnlicher Beise verfaßt wie die entsprechenden akkadischen Zaubersprüche. Splind dies Formeln einer und derselben Gattung, welche häusig sogar überraschende Analogien in der Ausdrucksweise bieten; und sift dies gewiß um so auffälliger, da wir schon früher zu besmerken Gelegenheit hatten, wie sehr z. B. die in ihren Grundsideen abweichenden ägyptischen Beschwörungen nach Inhalt und Absassungsform von den akkadischen abweichen.

Eine solche Beschwörung aus Rune 45. ber Ralewala lautet folgendermaaßen:

Uffo, du, o Gott dort oben, höchster auf den Wolfen oben, komm herbei, du bist vonnöthen, eile her, da man dich bittet, diese Qualen wahrzunchmen, diese Undeil abzuwehren, diese Liebel zu verscheuchen, diese Siechthum zu vertreiben! Bringe mir ein Schwert voll Feuer, bringe mir ein Schwert voll Feuer, bringe mir ein Schwert voll Feuer, dich die Bösen ich bezwingen, ich die garstigen bannen könne, auf des Windes Bahn die Schwerzen auf das weite Feld die Qualen.

. . . . . . . . . . .

Schmerzensjungfrau 1), Tuoni's Tochter, bie im Schmerzensberge sißet, an dem Lause dreier Flüsse, bei der Theilung dreier Ströme, bie die Schmerzenssteine drehet, die den Berg der Schmerzen wendet! Geh' die Schmerzen abzuwenden in des blauen Steines Rachen, oder führ' sie in' das Wasser, sent' sie in des Meeres Tiese, welche nie dem Wind berühret, nie dom Sonnenlicht beschienen!

<sup>1)</sup> Ripu=tuttö.

Sollte dies genug nicht icheinen, Schmerzensjungfrau 1), gute Birthin, Qualenjungfrau 2), Beibergierbe, tomm zugleich, ericheine gleichfalls. um Gefundheit zu verschaffen, um uns Rube zu bereiten! Rimm ben Schmerzen ihre Wirfung. laß die Qualen bald verschwinden. daß der Kranke ichlafen könne. tummerfrei der Schwache rube. daß Besinnung er behalte, sich der Sieche wenden fonne. Nimm die Schmerzen in das Fäßchen, in die Rupfertrub' die Qualen, daß die Schmerzen du entführest, bu die Qualen ichleppen mogeft in des Schmerzenberges Mitte, zu bes Schmerzenfelsens Spipe; bort follft bu die Schmerzen tochen in bem allerkleinsten Reffel, von der Größe eines Kingers. von der Beite eines Daumens. Mitten ift ein Stein im Berge. ift ein Loch in feiner Mitte, ift gebohret mit dem Bohrer. burchgeschlagen mit bem Gifen. babin wirf bu alle Schmerzen, babin schütt' bie bofen Qualen, brange bu bie milben Befen. brude bu die Unbeilstage. daß fie Nachts fich nicht erheben, nicht bei Tag' in Freiheit kommen.

Welch' überraschende geistige Uebereinstimmung, wie viele auch äußere Berührungspuncte zwischen dieser finnischen Dichtung und den akkadischen Beschwörungen unseres ersten Capitels bestehen, wird der Leser bereits selber entnommen haben. Wir begegnen, wie gesagt, auf beiden Seiten den nämlichen Anschauzungen; so auch in folgender sinnischen Beschwörung, welche Ganander mittheilt:

<sup>1)</sup> Rimutar.

<sup>2)</sup> Wammatar, Spnonymum von Kiwutar.

Flieh' von dannen, boje Beikel. flich' von dannen, boje Beft, fliebe weit vom nackten Fleische! Ein hurtig Pferd will ich dir geben, bich zu tragen, bich zu retten; einen Renner, beffen Sufe nimmer gleiten auf bem Gife, nimmer gleiten auf dem Felsen. Kliebe nun, wie ich befehle, auf dem Söllen=Renner, auf bem wilben Sengst der Berge! Kliebe bin in Turja's Berge, fliche bin jum Fels von Gifen, fliehe durch ber Solle Buften, fturze in die em'ae Ticfe. daß du nimmer wiederkehrst! Aliebe nun, wie ich befehle. in den dichten Wald der Lappen. in das finstere Bohjola!

In den akkadischen Beschwörungen werden die bösen Seister, die den Menschen als Krankheiten befallen, für gewöhnlich in die glühende Sandwüste verwiesen; die finnische Rune dagegen jagt die Pest in die Wälder Lapplands; also wiederum eine Bestäztigung unserer früheren Wahrnehmung, daß geographische Vershältnisse immerhin einen wesentlichen Einfluß auf die Anschauungsweise der Völker üben, wenn auch letztere einem gleichen Stamme angehören.

Bur Heilung von Wunden und zur Stillung des fließenden Blutes dienten besondere Beschwörungen, manaus, welche über Wunde gesprochen wurden; eine solche Beschwörung findet sich in der neunten Rune der Kalewala, wo Wöinämöinen's Heilung beschrieben wird:

Hör', o Blut, nun auf zu sließen, warmer Strahl, hervorzuquellen, an die Stirne mir zu sprißen, an die Brust mir herzubrausen. Steh', o Blut, gleich einer Mauer, stehe still, gleich einem Zaune, stehe, wie ein Schwert im Weere, wie das Riedgras in dem Woose, wie ein Felsblock auf dem Felde,

wie ein Stein im Bafferfalle!

Stehe still! hör' auf zu fließen,
rothes Blut, hör' auf zu rinnen,
werde still und hemm' dich selber!
Stand ja selbst der Fall von Tyriä,
inne hielt der Fluß der Todten,
troden wurden Weer und himmel
in dem großen Dürresommer,
in dem Feueriahr voll Qualen!

War endlich der Blutstrom gestillt, bann wandte sich ber Beschwörer an andere Specialgötter, die den Körper des Berswundeten nunmehr einer weiteren Behandlung unterzogen.

Eine solche Specialgottheit war Suonetar, welche Sehnen und Abern sponn, auch beschäbigte burch neue ersetzte. Man rief ihren Beistand mit den Worten an:

Schlankgewachsne Abergöttin,
Suonetar, du Aberjungfrau,
schöne Spinnerin der Abern,
mit dem schlanken Spindelholze,
mit dem kupferreichen Wertel,
mit dem eisenreichen Rade;
komm herbei, du bist von Röthen,
komm herbei, du wirst gerusen,
in dem Arm das Aberbündel,
auf dem Schoos das Häutebündel,
um die Abern zu verbinden,
ihre Enden sestzuknüpsen,
bei den Wunden, die noch offen,
bei den ausgerissen Löchern 1)!

Solche Beschwörungen, die der Heilung von Bunden und Krankheiten gewidmet waren, nannte man mit speciellerem Namen auch "Synty=Runen" oder "Aunen der Wiedergeburt".). Zur gründlichen Wiederherstellung und zur Förderung der Thätigkeit der niederen Gottheiten bedurfte es indessen der Mitwirkung Ukko.'s, des höchsten Trägers aller göttlichen Macht und Weisheit:

<sup>1)</sup> Ralewala, Rune 15.

<sup>9)</sup> Mit synty bezeichnete man aber auch die übernatürliche Fähigkeit des Heilkünstlers, eine Krankheit sowie die erforderlichen Heilmittel richtig zu bestitimmen.

Selbit, o Gott bu in ben Luften, mach' zurecht bu beine Rüllen, rufte beine rafchen Renner, fahre her im bunten Schlitten burch die Knochen, durch die Glieber, durch das Fleisch, das sich beweget, burch bie Abern, die zerriffen, bind' das Fleisch fest an die Rnochen, bind' die Adern an die Abern. fent' du Gilber in die Fugen. Gold du in die Aberspalten! Bo die haut entzwei gegangen, bort lag neue Saut entstehen. wo die Abern burchgeriffen, binde bu fie fest zusammen, wo bas Blut bavongefloffen, bort lag neues Blut bu fliegen, wo die Rnochen sich zerichlagen, bort lag neue Anochen wachsen, wo das Fleisch sich abgelöset, binde fest bas Fleich zusammen, banne es an feine Stelle. fete es in feine Lage, Bein an Bein und Fleisch zum Fleische, Rüge Glieder an die Glieder!

Die Heilung einer Wunde bedingte einen Nachwuchs neuen Fleisches, also eine partielle Wiedergeburt des beschädigten Körpers; und es war daher natürlich, daß man eine solche Wiedersherstellung nur mit Hülfe einer höheren Macht, des Schöpferssselber, bewerkstelligen zu können dachte.

### IV.

Bevor wir das Gebiet der Mythologie der turanischen oder altaischen Bölker verlassen, sei jedoch noch erlaubt, hier Einiges über die Bedeutung des Feuer-Cultus derselben anzuführen. Denn die enge Verwandtschaft zwischen den ursprünglichen religiösen Anschauungen der hochasiatischen Völkerschaften, die Verührungspuncte, die wir zwischen den Akkadern und vorarischen Wedern nachgewiesen, lassen sich gerade hier am deutlichsten erkennen.

Nach Angabe chinesischer Urkunden, beren Bearbeitung De Guignes unternahm, waren die hiong=nu's das älteste Bolk, das in Hochasien zur Oberherrschaft gelangte und einen gewissen Culturgrad erreichte. Ihr wesentlichster Cultus bestand in der Feuerandetung; doch zollten sie nebenbei auch der Sonne, dem Monde, einem himmlischen und einem irdischen Geiste sowie den Seelen ihrer Borfahren göttliche Ehre.

Wietheilungen bes Benarchos, eines Gesandten des Kaisers Justinus, berichten, beteten die Türken oder Tustiu's, wie sie chinesische Schriftsteller nennen, noch im siebenten Jahrhundert der christlichen Zeit das Feuer, die Luft, das Wasser, die Erde und den Himmel an; sie betrachteten letzteren speciell als den mächtigsten aller Götter, den Schöpfer aller Dinge, und opferten ihm daher Kameele, Kinder und Schaase. Ihr Feuercultus wird von dem chinesischen Reisenden Hiu ensthsang ausdrücklich mit den Worten bestätigt: "Die Tustiu's sind Feuerandeter; sie bedienen sich keiner hölzernen Sessel, weil sie annehmen, daß Feuer ein Bestandtheil des Holzes sei; sie setzen sich beshalb auch nicht, sondern ziehen vor, auf gestochtenen Matten oder Häuten zu liegen ")."

Endlich haben noch gut unterrichtete Reisenbe bes Mittelsalters, wie Plano Carpini und Marco Polo, einen Theil ber Mongolen ihre alte nationale Religion ausüben sehen. Sie berichten nicht allein von einem höchsten Gott Natagai ober richtiger Itoga, einer angeblichen Personification bes Himmels, sondern auch von einer directen Anbetung der Sonne, des Feuers und Wassers, welche ebenfalls als mächtige Gottheiten betrachtet wurden; der Cultus der übrigen, untergeordneten Geister ging aber in rohen Fetischismus über.

Ein gleicher Naturdienst, eine gleiche Anbetung der Natursgewalten bilbet auch die Grundlage des Schamanismus der Tungusen. Wie Georgian Ort und Stelle beobachtete, kennen

<sup>1)</sup> S. 381 ber Bonner Ausgabe.

<sup>3)</sup> Stanislas Julien, Histoire de la vie de Hiouen-thsang, S. 56.

bie Tungusen allerdings einen obersten Gott Buga; doch fällt berselbe bei näherer Betrachtung vollkommen mit dem materiellen Himmel zusammen; sie beten Gögen an, welche angeblich von mächtigen Geistern besecht werden; sie bekleiden auch Sonne, Mond und Sterne, Feuer und Wasser, sowie die Geister der Wälder und Haine mit göttlichem Charakter. Unter den irdischen Elementen ist aber das Feuer das wesentlichste Object ihres Cultus.

In der Mythologie der Finnen spielt der Feuergott Banu eine fehr hervorragende Rolle: daß aber, wie Schiefner bervorhebt, sein Name an bas sansfrit'sche bhanu (ein Beiname bes Agni) erinnert, dürfte wohl nur bem Zufalle zuzuschreiben sein, um so mehr da panu, das Feuer, in der Rale= wala nicht selten als Synonymum des häufigeren tuli gebraucht wird. Panu ift nicht allein der Beift des Feuers, sondern auch das Feuer selber, das in seiner materiellen Wirklichkeit verehrt wird. Er ist vom himmel herabgestiegen, wie bas Feuer ber medischen Magier und Bilgi (ober Gibil), Ana's Sohn, in der Mythologie der Attader. Er ist ein Sohn des Sonnengottes Baima, ebenso wie bas chalbaische Epos ben Feuerhelben Izbhubar ober Dhubar jum Sohn bes Samas macht. Wird übrigens Banu vom materiellen Feuer getrennt betrachtet, bann bezieht er letteres aus bem himmel, speciell aus ber Sonnenfcheibe, wie fich aus Rune 26 ber alten Ralemala 1) ergiebt :

Panu, du, o Sohn der Sonne, du, o Sproß des lieben Tages! Heb' das Feuer auf zum himmel, in des goldnen Ringes Mitte, in des Kupferfelsens Innre, trag' es wie ein Kind zur Mutter, in den Schooß der lieben Alten. Stell' es hin, am Tag zu leuchten, in den Nächten auszuruhn, laß es jeden Worgen aufgehn, jeden Abend niederfinken.

<sup>1)</sup> Ralewala, Rune 48, B. 302 ff.

"Diese Stelle," bemerkt Castrén 1), "giebt übrigens auch darüber Aufschluß, daß die Finnen der Urzeit die Sonne für eine auf eine gewisse Weise eingehegte Feuermasse und das irs dische Feuer für eine Emanation aus der Sonne ansahen, oder, mit der Rune zu sprechen, für ein Kind der Sonnenmutter. Da demnach Sonne und Feuer im Grunde ein und derselbe Gegenstand sind, so ist es offendar, daß die Verehrung des Feuers dei unseren Voreltern mit der Verehrung der Sonne zusammenfallen mußte und daß Panu nicht als eine selbständige Gottheit, sons dern nur als ein Sohn der Sonne verehrt werden konnte. Ob das Verhältniß bei andern verwandten Völkern ebenso war, kann ich nicht mit Vestimmtheit ausmachen, gewiß ist es aber, daß sie neben der Sonne auch das Feuer verehrten.

"Noch heut zu Tage bringen viele tungufische, mongolische und türkische Bölker bem Feuer Opfer bar, und es giebt unter ihnen einzelne Stämme, welche es nie wagen, Fleisch zu verzehren, ohne zuvor ein Stud auf den Beerd zu werfen. Schmibt 2) genießt bas Feuer noch jest eine fo große Berehrung bei ben Mongolen, bag ber Hauswirth bemfelben ftets einen Opfer- und Festtag im Berbste bestimmt und ein jeder Mongole ce für eine große Sunbe halt, Feuer mit Baffer auszulöschen, in dasselbe zu speien ober es auf irgend eine Weise zu verunreinigen. Georgis) erzählt von den Tungusen, daß nach ihrer Ansicht jedes Opfer, welches dem Feuer bargebracht, von fammtlichen Göttern so wohl aufgenommen wird, 'als würde bas Opfer ihnen felbst gegolten haben. Sowohl die Mongolen als auch Die Türken haben die Sitte, verschiedene Reinigungen mittelft des Feuers anzustellen. Diese Sitte hat schon seit Urzeiten bestanden, benn ber Bygantiner Menander ergählt von bem Gefandten Juftin's, Benarchos, bag er von den Türken um eine lobernde Flamme geführt wurde, um burch biese gereinigt

<sup>1)</sup> Borlesungen über bie finnische Mythologie, S. 56 ff.

<sup>8)</sup> Forschungen im Gebiete ber älteren Bilbungsgeschichte der Bölker Mittelasiens, S. 147.

<sup>\*)</sup> Bemertungen einer Reife im ruffifchen Reich, Bb. I, S. 276.

zu werden. Gine ähnliche Sitte foll nach Plano Carpini auch von den Mongolen beobachtet worden sein, jedoch mit dem Unterschiede, daß ber Besandte zwischen zwei Feuern bin- und hergeführt wurde. Uebrigens sollen bie Mongolen in älteren Reiten auch die Sitte gehabt haben, burch Teuer bie Angehörigen und Sausgenoffen ber Berftorbenen, sowie alle Berfonen, Die vom Blig getroffen waren, und bie Beltgenoffen berfelben gu reinigen. In der gegenwärtigen Zeit werben besonbers Beiber in gewissen Berhältnissen biesem Reinigungsproces unterworfen, ber sogar auch unter ben Samojeden üblich ist und so bewerkstelligt wird, daß man ein Buschel Rennthierhaare anzundet und damit den verunreinigten Gegenstand räuchert. Me so be= schaffenen Ceremonien haben ihren Grund barin, daß man bas Feuer mit heiliger Scheu verehrte, und baher kommt wohl auch ber bei ben Finnen und vielen andern Bolfern übliche Gebrauch, an gewissen Festtagen große Feuer anzugunden, welche in Finnland unter bem Namen hela-walkiat, kokko-walkiat u. s. w. bekannt sind."

## Capitel VI.

# Das attadifche Bolt und feine Sprace.

T.

Die vergleichenden Betrachtungen des voraufgehenden Capitels haben uns zur Erkenntnig einer engen Bermanbtichaft zwischen der Magie der chaldäischen und altaischen ober turanischen Bölker, vornehmlich ber Finnen geführt. Die religiösen Borftellungen, welche biefer Magie zu Grunde liegen, bilben ein vollständiges, in allen seinen Theilen zusammenhängendes mytho= logisches System, welches eben nichts Anderes ift als die normale und logische Fortbildung der naturalistischen Anschauungen sowie der Berehrung der Naturgewalten, denen die in Robe stehende Bölkergruppe huldigte. Und es zeigt baffelbe Spftem überraschende Analogien einerseits mit dem alten voriranischen Ele= mente, welches im medischen Magismus mit den mazdeischen Borftellungen verschmilzt, andererseits mit der finnischen Mythologie, ungeachtet der besonderen Kärbung, welche lettere durch ihre Entwickelung unter ben nördlichsten Breitengraben Europas erhalten mußte.

Nachdem unsere Untersuchungen soweit gediehen, ift es unserläßlich eine weitere Thatsache auf's Schärste in's Auge zu sassen, daß nämlich in Chalda und den übrigen Ländern, die, wie Assprien, die chaldäische Lehre annahmen, eine besondere Sprache für die Magie existirte, und daß diese die nämliche ist, die wir im Einklange mit den Gelehrten der englischen Schule

Digitized by Google

bie ..affabische" nennen 1). Die heiligen Zauberbücher, welche Uffurbanhabal im fiebenten Sahrhundert gur Belehrung ber Briefter feines Landes abschreiben liek, maren in akfabischer Sprache verfaßt; man hatte ihnen aber schon frühzeitig eine femitisch-affprische Uebersetung beigegeben, um bas Berftandniß ihrer Beschwörungen und Symnen bemjenigen, der sie sprechen mußte, zu erleichtern. Unzweifelhaft war jedoch der einzige litur= gische Text, ber gesprochen wurde, der akkadische. Dieses ergiebt fich schon baraus, bag manche Stellen, die schon einmal vorgefommen ober beren Sinn leicht verständlich, feine nebenstehende Uebersetung aufweisen: also eine analoge Erscheinung, wie sie heutzutage die koptischen Megbücher bieten, welche durchweg mit einer grabischen Uebersetung zum besseren Berständnik ber rituellen Spruche, die in koptischer Sprache recitirt werben, versehen sind. Die auf Stein-Amuleten befindlichen Baubersprüche, felbst diejenigen auf Amuleten von unzweifelhaft affprischer Arbeit aus ben letten Zeiten ber ninivitischen Berrschaft, find ebenfalls in weit überwiegender Mehrzahl in akkadischer Sprache verfakt: auf mehr benn hundert solcher Amulete, die ich in den verschies benen europäischen Sammlungen vorfand, tamen nur brei mit assprischer Aufschrift. Gbenso finden sich unter ben Bruchstücken bes großen magischen Wertes, beffen Abschrift Affurbanhabal anfertigen ließ, nur wenige Beschwörungen und Symnen, beren Text allein in afsprischer Sprache vorhanden ist; boch ist auch hier anzunehmen, daß ihr ursprünglicher, schon frühzeitig verloren gegangener Urtext ebenfalls in akkadischer Sprache verfaßt war.

Ohne Zweifel existirte also für die Magie in Chalda eine eigene Sprache, welche diesen besonderen Charakter auch bei den Assprern behauptete; und diese war die akkadische. Man glaubte von ihr, daß sie einen großen Einfluß auf die Geisters



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der Streitfrage wegen der Bezeichnungen Sumer und Affad ist ohne Zweisel eine größere Bedeutung beigelegt worden, als sie thatsächlich verdient (vgl. Anhang II). Die Assurer bezeichneten selber das vorsemitische Idiom Chaldäas als "Sprache von Aklad"; und wir haben durchaus keine dringende Beranlassung, von ihnen abzuweichen.

welt, auf die guten und bösen Geister ausübe; ja es scheint sogar, daß diese Vorstellung von ihrer übernatürlichen Macht in gleichem Mache zunahm, als wie die Sprache selbst aufhörte, Bolksidiom zu sein, und für die Priester eine todte, ausschließlich rituelle Sprache, für die Masse des Volkes aber ein völlig unverständlicher, die Sinne berauschender Wortschwall wurde. Diese erklärbare Neigung, geheimnisvollen Worten zugleich eine gesheimnisvolle Wirkung beizulegen, bewog übrigens auch die Aeschpter, fremde Namen, deren Sinn und Bedeutung dem gesmeinen Bolke unbekannt war, ja sogar Namen und Wörter, die keiner Sprache angehörten und willkürlich zum Zwecke theursgischer Verrichtungen erfunden waren, in ihren Zaubersprüchen anzuwenden.

Diese innige Verknüpfung der Zaubergebräuche mit einer bestimmten Sprache ist nun aber ein wesentlicher Umstand zur Bestimmung des Ursprungs der chaldäischen Magie. Denn wenn es uns gelingt, die Verwandtschaft der letzteren mit der heiligen Magie und Zauberei der turanischen Völker nachzuweisen, so vermögen wir auch zu schließen, daß ihre Sprache, das Aktabische, entschieden ein Idiom der großen altaischen Völkersamilie war. Und so würde denn Alles darauf hinweisen, daß es die nämliche Menschenrasse war, welche schon im frühesten Altersthum ihre abergläubischen Vorstellungen der Dämonologie und Magie auch in das Euphrats und Tigrisland verpflanzte 1).

<sup>1)</sup> Der specielle Zweck sowie die ganze Anlage dieses Buches haben mich veranlaßt, in demselben einen Weg zu nehmen, welcher allerdings der logischen Wethode und natürlichen Ordnung, in der die Thatsachen behuss strenger Beweissührung hätten vorgetragen werden müssen, nicht entspricht. Dieser Fehler, den ich schwerlich vermeiden konnte, hat mir denn auch manche Rügen zugezogen, die ich, so wohlwollend sie übrigens sind, nicht mit Stillschweigen übergehen und bis zu einem gewissen Grade wohl zurückweisen dars.

Ich bin mit Wolff von Baudiffin volltommen einverstanden, wenn er (Theologische Literaturzeitung von Schürer, 1876, S. 76) sagt: "Wir glauben, daß sich auf religionsgeschichtlichem Wege nicht, sondern nur durch die vereinte philologische Arbeit der Afspriologen und der Kenner tura-nischer Sprachen, die ethnologische Stellung der Attader ermitteln läßt." Daß ich von der Nothwendigkeit einer solchen philologischen Beweisssührung vollskommen überzeugt bin, dürste sich jedensalls aus einer ganzen Reihe von

Der turanische Charakter der akkadischen Sprachen darf insbessen nicht blos behauptet, er muß auch nachgewiesen werden; und der Leser darf mit Recht verlangen, daß es an dieser Stelle geschehe. Ueberdies führt uns die Frage nach den Ursprüngen der chaldäischen Wagie zu einer längeren Reihe linguistischer und ethnographischer Probleme, welche für die Geschichte des frühesten Alterthums fortan von größter Bedeutung sein werden. Diesielben betreffen die Elemente, die zur Entwicklung der babylosnischen Cultur beitrugen, sowie die früheste turanische Civilisation, die noch vor der Ausbreitung der Semiten und Arier sich über den größten Theil von Vorderasien erstreckte. Und wir müssen daher, wenn wir anders nicht auf unzureichend begründete Bes

Arbeiten ergeben, von denen bisber allerdings nur ein geringer Theil veröffentlicht worden ift, und in benen ich mit bem Fortschreiten meiner Studien einen weit befriedigenderen Grad von Gewißheit zu erreichen hoffe. Aber es icheint mir gleichwohl nicht verwehrt, die Aufhellung bes Problems gleichzeitig auch auf anderen Gebieten zu verfolgen. Ohne die linguistische Bermandtschaft zwischen dem Affadischen und den altaischen Sprachen batte der Anftoß zu den Untersuchungen und Bergleichungen der vorigen Capitel wohl kaum entsteben können; da aber diese Berwandtschaft thatsächlich besteht, so waren diese Forschungen und Betrachtungen gewiß ein berechtigtes Unternehmen. Satte ich der akfadischen Frage bisher nur eine einzige Arbeit gewidmet und nähme das vergleichende Studium der Sprache in meinen bezüglichen Schriften einen geringeren Raum ein, dann freilich wäre es richtiger gewesen, mit dem philologischen Capitel zu beginnen, bevor die Bergleichung der Religion in Betracht gezogen wurde. Allein ich beforgte, baburch Berwirrung und Dunkel in die Darlegung der religionsgeschichtlichen Daten hineinzutragen, die im vorliegenden Falle doch meinen eigentlichen hauptzwed bilbeten.

Auf diese Beise ist es gekommen, daß ich die Thatsachen in einer Reihensfolge vorzutragen mich entschied, welche allerdings nicht ganz regelrecht ist und darum auch der Kritik Borschub leistet. Es ist geschehen, um mich mehr innerhalb des speciellen Ideentreises meines Buches halten und die Fragen von sundamentaler Bedeutung darin durchgängig im Bordergrunde lassen zu können; dazu kam endlich noch, daß die gleichzeitige Fortsehung meiner philoslogischen Studien mir hinreichend nachzuweisen schien, daß nicht vorgesaßte Theorie mich leitete. Ich vergleiche hier zunächst die religiösen Borscullungen der Aktader mit denen der altaischen Bölker und komme dann erst aus ihre Sprache, um mich ihrer als eines Hülssmittels für meine Zwecke zu bedienen. Aber ich gestatte mir in Wahrheit derartige Bergleichungen nur, weil ich auf philologischem Wege die Ueberzeugung gewonnen habe, daß die Sprache der Aktader thatsächlich mit denen der altaischen Bölker auf s engste verwandt ist.

hauptungen uns beschränken wollen, biese Probleme sämmtlich bis zu einem gewissen Grabe erörtern, wenigstens die hauptsäch= lichsten Daten, die zu ihrer Lösung führen, angeben.

Nachdem der enge und beständige Zusammenhang nachge= wiesen, welcher in Chaldaa zwischen ber Magie und ber akfabischen Sprache bestand, wird zunächst die nähere Angabe bessen erforderlich fein, mas diese Sprache entschieden als turanische fennzeichnet. Rach bem Borgange von Sinds, Benry Ramlinfon, Oppert, Grivel und Sance habe ich mich gang speciell mit der akkadischen Sprache beschäftigt, auch geglaubt, einen erften Entwurf ihrer Grammatit liefern zu konnen 1). Es ist bas allerdings eine rein philologische, äußerst schwierige und verwickelte Arbeit, die nur für ein beschränktes Bublicum von Fachgenoffen bestimmt ift; und ich ergreife baher mit Bergnügen Die sich hier bietende Gelegenheit, vor einem größeren Bublicum die Resultate zusammenzufassen, zu benen mich bas grammatische Studium geführt hat; benn wenn biefes auch noch lückenhaft ift. so glaube ich doch, daß ein Theil der Angaben bereits außer Aweifel steht und die Brobe einer Controle mittelft eines birecteren Studiums und einer philologischen Analyse der Texte wohl bestehen kann. Der Lefer moge also verzeihen, wenn bieses Capitel es ausschließlich mit Linguistik zu thun hat; ein berartiges Studium bietet natürlich allen, die fich nicht specieller



<sup>1)</sup> Im ersten Bande meiner Etudes accadiennes (Heft I, II und III); auch bin ich in einem anderen Werke La langue primitive de la Chaldée et les idiomes touraniens (Paris, 1875), welches von Seiten der deutschen Philologen sehr anerkennend beurtheilt worden, mit vielen neuen Zusähen und Berbesserungen darauf zurückgekommen. Man möge mir übrigens verzeihen, wenn ich die Polemik übergehe, die sich gerade im Bersolge dieses letzteren Berkes entwicklite. Ich darf eben nur das in's Auge fassen, was einen thatsjächlich wissenschaftlichen Charakter hat und brauche daher auf Einsälle, wie die Joseph Halevy's, die einzig und allein nur ein merkwürdiges Denkmal von Unwissenheit bilden, keineswegs weiter einzugehen. Halevy erlaubt sich vom Akkadischen zu sprechen, ohne selber ein Wort davon zu verstehen; daher auch alles von ihm Gesate durchaus keine weitere Berücksichtigung verdient. Uedrigens ist er mit Meisterhand von Eberhard Schrader im XXIX. Bande der Zeitschrift der Deutschen morgenländischen Gesellsschaft abgefertigt worden.

damit beschäftigen, manches Trockene; die Hauptfrage, um die es sich hier handelt, ist aber doch von so hoher Bedcutung, daß man sich einige Seiter hindurch diesen Eindruck der Trockenheit wohl gefallen lassen kann. Denn wenn die Thatsache der Mitwirkung eines turanischen Bolkes an der ursprünglichen Entwicklung Chaldäas seststeht, so muß fortan jenem großen Zweige des Menschengeschlechtes in der Culturgeschichte mehr Beachtung zu Theil werden, als es disher geschehen ist.

#### II.

Bier Fundamentalfäße sind es, welche die Affpriologen ein= ftimmig für unbestreitbar und endgültig erwiesen erachten:

 Die afkabische ober, wenn man es vorzieht, sumerische Sprache ist wirklich vorhanden und kann nicht hinweggeläugnet werden, ohne die Bahn der Wissenschaft zu verlassen.

2. Sie ift die Sprache der Erfinder der vorarischen Keilschrift, das Joiom einer Bevölkerung, welche im unteren Cuphrat- und Tigrislande schon vor der Bevölkerung semitischer Zunge vorherrschte.

8. Sie ist eine agglutinirende Sprache, deren Charafter und Grammatif von den semitischen Joiomen von Grund aus verschieden sind.

4. Sie ist eng verwandt mit den gleichsalls agglutinirenden Sprachidiomen des vorarischen Mediens und Susianas, welche ebensalls aus Insschriften wieder hergestellt worden sind.

Ueber eine fünfte Frage, die Verwandtschaft des Affadischen mit den turanischen oder altaischen Sprachen, ist noch keine Einstimmigkeit, kein entscheidendes Resultat erzielt worden. Denn während die Assuriologen der englischen Schule, im Anschluß an ihren berühmten Weister Henry Rawlinson, während Oppert und Karl Eneberg diese Verwandtschaft ebenso entschieden behaupten, wie ich selber es thue, zeigen sich wiederum andere Gelehrte wie Schrader, Friedrich Delitzsch und Gelzer, ohne sie im Princip zu läugnen, zurückaltender und bis zu einem gewissen Grade noch unentschieden.

Diefe Bedenklichkeit fann aber burchaus nicht befremben.

Denn einerseits ift die Renntniß bes Affabischen noch sehr un= vollkommen und es bleibt noch äußerst viel zu thun, um zum vollständigen Besite, zur vollständigen Renntnig biefer Sprache zu gelangen, vornehmlich ein Wörterbuch berfelben festzustellen. Andrerseits gehörten die altaischen Idiome bisher nur selten zum gewöhnlichen Studienfreise ber Philologen; fie find nur wenigen Specialisten bekannt, auch find bie Arbeiten ber großen lingui= ftischen Schule, welche Caftren und Schott begründeten und die noch heute von Gelehrten wie Schiefner, Ahlavist, D. Donner, Drid Rostinen, Paul Sunfalvy und Bubens fo glanzend vertreten wird, im allgemeinen fast ganglich unberückfichtigt geblieben. Endlich scheint es auf ben erften Blid fast sonderbar und unwissenschaftlich, die Bergleichung einer schon seit wenigstens dreitausend Jahren todten Sprache mit Idiomen zu versuchen, welche heut noch gesprochen werden, dabei aber zum größten Theil nicht ein einziges Schriftbenkmal aus ältester Zeit besitzen: benn selbst die Finnen, Maggaren, Türken und Mongolen, beren Literatur verhältnißmäßig älter ift, haben nur folche literarische Documente aufzuweisen, die nicht weit über bas Mittelalter hinausreichen. Um bie Möglichkeit eines folchen vergleichenden Studiums zu begreifen, muß man aber diesem ersten Einbrude mit einer bestimmten Erwägung entgegentreten und die Thatsache im Auge behalten, daß unsere Untersuchungen und Betrachtungen fich hier lediglich auf eine Sprachenfamilie erstreden, welche, abweichend von allen andern, in besonders auf= fälliger relativer Unbeweglichkeit verharrte, sobaß sie noch heute bie Merkmale eines weit früheren Buftandes bewahrt, als man in den altesten Denkmälern der arischen ober semitischen Sprachen wahrnimmt; wir haben es mit einer Sprachengruppe zu thun, beren Idiome in den erhaltenen mittelalterlichen Urkunden, selbst innerhalb eines Zeitraums von fünf bis feche Sahrhunderten, feine schärfer hervortretenden Bandelungen oder Umgestaltungen ertennen laffen.

Es giebt daher keinen fundamentalen und principiellen Ginwurf, keine Ginwendung der Unzulässigkeit, die a priori gegen die Untersuchung einer möglichen, zu erweisenden Berwandtschaft zwischen dem Affadischen und den noch lebenden altaischen Sprachen erhoben werden könnte. So schwierig diese Untersuchung auch ist, man darf auf ein Ergebniß derselben wohl hoffen.

Nach diesen Vorbemerkungen will ich nunmehr die hauptssächlichsten Daten anführen, die bezüglich der grammatischen Analogien und Verschiedenheiten zwischen dem Akkadischen und den altaischen oder turanischen Idiomen nachgewiesen werden können; und ich glaube, daß die Aufstellung dieser Vilanz wohl im Stande sein wird, die Ansichten zu rechtsertigen, die der Fortgang meiner Studien mir nicht erschüttert, vielmehr täglich bestätigt.

#### III.

Ich beginne zunächst mit bem Capitel ber augenscheinlichen Analogien:

I. Die thematische Harmonie der Bocale ist bis auf wenige Abweichungen als eine vollkommene zu bestrachten.

Die Harmonie der Bocale ist im Affadischen ausschließlich thematisch; sie ist eine dreitheilige, sodaß die Selbstlaute in folgende Classen zerfallen:

Starke Bocale: â, a, û; mittlere Bocale: î, i, u; schwacher Bocal: e.

Ein und berselbe Stamm kann starke und mittlere, ober mittlere und ben schwachen, nicht aber starke und ben schwachen Bocal enthalten; die Wehrzahl ber zweis ober breisilbigen Stämme zeigt eine Bieberholung besselben Bocals in allen Silben. Die Doppellaute au, ia und ua harmoniren mit ben starken Bocalen; ber Doppellaut ie scheint als mittlerer Vocal betrachtet worden zu sein, sodaß er sich in benselben Wörtern sinden kann, in denen

starke ober der schwache Bocal auftreten. Diese Gesetze ber Harmonie erleiden im Akkadischen weit weniger Abweichungen, als es in vielen der altaischen Sprachen der Fall ist 1).

Dagegen nimmt man im Affabischen, wie im Oftjakischen, in den abgeleiteten Wörtern nicht darauf Bedacht, die Bocale der Ableitungssuffize mit denen des Stammes in Einklang zu bringen. Ebensowenig scheint mir zwischen den Bocalen der beiden Elesmente eines zusammengesetzen Wortes Uebereinstimmung nothswendig zu sein, odwohl dieselbe disweilen eintritt; dasselbe ist heute noch im Magyarischen der Fall. Der Umstand daß viele akfadische Stämme in der Schrift durch Ideogramme ausgedrückt werden, macht es übrigens sehr schwer, gerade diesen Punct vollständig auszuklären. Denn das Ideogramm bleibt natürlich unveränderlich, welche Lautveränderungen der Stamm bei der Aussprache auch erfahren haben mag; und daher ist es denn auch unmöglich, diese Beränderungen, wenn sie überhaupt stattsanden, in solchen Fällen zu erkennen und nachzuweisen.

Endlich hat das Akkadische, wenngleich es unstreitbar eine thematische Harmonie besaß, doch niemals eine Harmonie der Endungen gekannt, wie dies auch bei einigen altaischen Idiomen der Fall ist.

<sup>1)</sup> Ebendieses Thema, sowie überhaupt die gesammte akkadische Lautlehre, ist erst kürzlich von Sahce in einer werthvollen Abhandlung Accadian phonology behandelt worden; val. Proceedings of the Philological Society, 1877.

<sup>\*)</sup> Die einzige Stütze bietet sich hiezu in den wenigen Angaben, die sich bezüglich der Aussprache unter den Glossen der lexicographischen Täfelchen aus der Bibliothet zu Ninive vorsinden. Aus ihnen erhellt in der That, daß Bocale sich in Compositis nach Maaßgabe ihres Zusammentressens mit ansderen Bocalen verändern, — ein Borgang der sich indessen aus der Schreibung nicht ersehn läßt, da der Gebrauch von Ideogrammen zur Bezeichnung der verschiedenen Bestandtheile des Compositum dies in keiner Weise gestattet.

So entnehmen wir 3. B. aus einer bestimmten Glosse, daß das aktadische Bort für "Basserbehälter" enigin oder änigin lautete; dasselbe bestand aus a "Basser" und nigin "ansammeln", wobei das a unter Einwirkung des prädominirenden Bocals i sich veränderte. Geschrieben wurde jedoch dieses Compositum lediglich durch die beiden neben einander gestellten Ideogramme sür a und nigin, sodaß das Auge des Lesers den stattsindenden Umlaut des a in keiner Beise zu bemerken vermag.

# II. Bilbung ber Mehrzahl ber Derivata mit Sulfe von Suffiren.

Die hauptfächlichsten und am zuverlässigften ermittelten Ab- leitungssuffige find:

- -ga, Zugehörigkeit und Abhängigkeit bezeichnend. Es dient zur Bildung gewisser Substantiva, wie guga "Benennung, Name", von gu "sprechen, sagen"; kudaddarga "Gelbstraße", von kudaddar "Gelbst. Bornehmlich erzeugt es aber Abjectiva, wie kalaga "mächtig", von kala "mächtig sein"; ziga "lebend", von zi "seben"; sega "glücklich", von se "Glück".
- -ik, bilbet Nomina agentis und Ajectiva von activer Bebeutung, wie xulik "übelthuend", von xul "schlecht"; nirik "Fürst", von nir "regieren"; uddaik "hervorragenb", von uddu "hervortreten, sich erheben".
- -da, individualisirt und specialisirt, wie in muda "namhast", von mu "Name"; tarda "Richter", von tar "richten"; ada "Basserlaus, Fluß", von a "Basser"; zirda "Gehege", von zir "binden".
- -ma, hat locale Bedeutung und bezeichnet, in Berbindung mit dem Namen einer Stadt, den District, der sie umgiebt und bessen Hauptstadt sie ist.
- -a, bilbet ethnische Bezeichnungen, wie Mulgekia "aus Mulgeki (bem assprichen Nipur) gebürtig"; Urunua "aus Ur gebürtig".

# III. Gleiche Art ber Declination mit Hülfe von Cafusfuffigen, und Gleichheit ber wichtigften biefer Suffige.

Von den zwölf Casus der akkadischen Declination werden eilf durch Anfügung von Suffixen gebildet; den Nominativ stellt der status absolutus des Wortes dar. Sämmtliche zwölf Casus zerfallen in drei verschiedenc Gruppen; die erste derselben des greift die ältesten Suffixe, die dem frühesten Typus der Declination der altaischen Sprachen angehören, aber auch in anderen Idiomen der verschiedenen Zweige dieser Sprachengruppe sich wiederfinden und im Akkadischen selbst schon keine Attributive wurzeln mehr sind. Diese Suffixe sind:

-na, welches die Geltung des Genitivs und eines Inftrumentalis-Wodalis hat; die Bildung des Genitivs durch Suffize wie -na, -n, -nin, -in, -in, ift allen turanischen oder altaischen Sprachen ohne Ausnahme gemein, sowohl der ugrisch-sinnischen als der samojedischen, der türkische

tartarischen, der mongolischen, der tungusischen und der koreo-japanischen Sprachengruppe.

- -ta, drückt den Begriff eines inneren und äußeren Locativs aus, d. h. gleichzeitig des Inessiews "in" und des Clativs\*) oder Ablativs "von, von innen heraus". Der Locativ wird im Magharischen durch -tt, in einigen samojedischen Dialecten durch -dann und -tann, im Türkischen durch -da, im Burätischen durch -da, im Mongoelischen durch -dur, im Mandschurtschen durch -de bezeichnet; des gleichen der Abessie in den verschiedenen ugrischessinischen Idiomen durch -ta und -tta, der Ablativ im Türkischen durch -dan, im Jakutschen durch -tan; endlich muß noch das Anzeichen des Dativs der samojedischen Dialecte, -d und -t, hiermit verglichen werden, da die mongolischen und tungusischen Sprachen dasselbe Suffix sür den Locativ und Dativ gebrauchen.
- -ku, Bestimmungszeichen des Ilativs; hiermit lassen sich natürlich die türkischen Dative auf -ko, -ga, -go, vielleicht auch die samojedischen Locative auf -kan und -gan veraleichen.
- -as, -es, Zeichen des qualitativen oder adverbialen Casus, mittelst bessen man aus Substantiven Abverbia bildet; derselbe Casus wird im Tscheremissischen durch -s und im Lappländischen durch -s bezeichnet; außerdem wird noch eine Anzahl Berbaladverbia im Wotjäkischen durch -sa, im Mordwinischen durch -2 gebildet; endlich könnte hiermit auch der Inessischen der -s der ugrisch-sinnischen Idiome in Bergleich gestellt werden.
- -la, Suffix des Abessivs, welcher in allen ugrisch-finnischen Sprachen auf -la und -l endigt.
- -li, bezeichnet die Handlung einer Person und scheint zuweisen auch comitative Bedeutung zu haben; im Jakutischen sinden wir einen Comitativ auf -lin und einen adverbialen Casus auf -li; im Türztischen wird der comitative Begriff durch die Postposition ile ausgedrückt, welche zuweisen auch der Berwandlung in ein Suffix auf -le fähig ist.
- -bi, -b, giebt ben Casus ber Determination an und ersett daher ben Gebrauch eines Artikels; ursprünglich war es ein Pronomen ber britten Person, das dem Romen suffigirt wurde. Die Accusative auf -b und -v des Lappländischen, auf -m des Tscheremissischen und der samojedischen Dialecte (wo es zuweilen auch -p lautet), auf -ben des Wongolischen, auf -be des Wandschurischen, sind hiermit zu vergleichen; übrigens hat schon Castren in letzteren einen "Ueberrest eines Pronomen der dritten Person" erkannt. Die Philologen des altaischen Sprachgebietes geben einstimmig zu, daß die turanischen Sprachen ansänglich nur einen syntactischen= und Stellungs-Accus

<sup>\*)</sup> Der Uebersetzer glaubte im Interesse bes Lejers zu handeln, wenn er Bezeichnungen wie Elativ, Delativ, Abessiv, Abessiv, Superessiv u. f. w. unverandert beibehielte. (Rote des Uebersetzers.)

sativ, wie wir ihn im Akladischen finden, gehabt haben, daß aber viele von ihnen zur Ersetzung dieses Casus eine Form adoptirten, welche ursprünglich einen determinativen Charakter hatte.

-ge, Suffix eines Casus, ben ich früher unrichtig als Superessiv qualissicite. Die eigentliche Grundbedeutung desselben ist "von Seiten, in Beziehung zu"; der Casus, um den es sich hier handelt, ist daher ein solcher der Beziehung, ein Casus relativus. Das Suffix -go entspricht seiner Bedeutung nach fast durchgängig der lateinischen Präposition de; doch dürste es in einzelnen Fällen richtig nur durch zu übersett werden können. Jedenfalls ist ein Zusammenhang zwischen diesem Casussuffix -go und dem Ableitungssuffix -ga, welches die Zugehörigkeit und Abhängigkeit bezeichnet, wohl anzunehmen.

Neben diesen ältesten Casussuffixen besitzt das Akkadische noch eine weitere Gruppe von Nachsilben, die es aus unveränderten Attributivstämmen des eigenen Wortschapes bildete; so:

> das Suffix des Dativs: -ra oder -r, vom Stamme ra "sich begeben nach, auf"; das Suffix des Possessies: -lal, vom Stamme lal "nehmen".).

Dieses grammatische Berfahren ist wesentlich turanisch und allen anderen Sprachsamilien fremd. Das Magharische ist reich an bezüglichen Beispielen; aus dem Worte bes "Innere" bildet cs das Suffix seines Illativs -ba oder -be (früher -bele), aus dem Verbalstamm rajt "er besindet sich oderhalb" das des Superesssischen -ra oder -re; desgleichen aus vel "Gefährte" das Suffix des Comitativs -val oder -vel, aus kép "Vild" das des Aequativs -kép, aus kor "Alter, Zeit" das temporale Suffix -kor.

Endlich sind einige der akkadischen Casussuffixe aus der Bereeinigung zweier Stämme entstanden; so z. B. die Suffixe des Sublativs -gelal und des Delativs -lalge, welche beide nur eine verschiedene Verbindung der Elemente go und lal darstellen.

<sup>1)</sup> Mit Unrecht habe ich in früheren Arbeiten die Bezeichnungen des Aequativs dim "wic" und des Oppositivs gab "gegenüber" zu den Casussuffixen gerechnet. Diese Wörter sind lediglich Postpositionen, welche auch eine gleichzeitige Anfügung von Casussuffixen an das vorhergehende bezügliche Wort
gestatteten. Wie alle Postpositionen des Attadischen und im Allgemeinen der
altaischen Sprachen, lassen sich auch dim und gab auf bestimmte Attributivstämme zurücksühren: dim — hervordringen, wiedererzeugen; gab — davor,
gegenüber besindlich.

Solche Combinationen zur Umbildung zweier primarer Suffize in secundare, sind aber ebenfalls nur eine wesentlich turanische Eigenthümlichkeit; die verschiedenen Gruppen dieser Sprachsamilie besitzen alle solche Beispiele, auf welche übrigens schon seit länger von den Grammatikern hingewiesen worden.

# IV. Analoge Bilbung bes Pluralis und Dualis.

Im Akkadischen, wie auch im Mandschurischen und Japanischen, finden sich einzelne Spuren der ältesten turanischen Pluralbildung, welche lediglich in der Berdoppelung des betreffenden
Stammes besteht. Der Akkade sagt: ana ana "die Götter",
kur kur "die Länder", wie der Mandschure: jalan jalan "die
Jahrhunderte", und der Japane: sito sito "die Menschen". Die
gebräuchlichsten akkadischen Pluralia werden aber mittelst der
Suffixe -mes und -ene gebildet, von denen ersteres bei den verbalen Pluralia sich in -es verkürzt; und hiermit wären also die
ebensohäusigen syrjänischen Suffixe auf -jas und die wotjäkischen
auf -jos, die des alten türkischen Pluralis auf -z, welcher sich
nur in diz "wir" und siz "ihr" erhalten hat, sowie endlich die
ber burätischen Pluralia auf -s zu vergleichen.

Nach Max Müller wäre die ursprüngliche ugrisch-finnische Form des Pluralis - as gewesen; diese Frage wird indessen von den Philologen des altaischen Sprachgebietes noch immer so versichiedenartig erörtert, daß es gerathener erscheint, sie hier, wo nur thatsächlich Feststehendes erwähnt werden soll, zu übergehen.

Noch bemerkenswerther ist aber, daß einerseits diese aktas bischen Suffixe -mes und -ene Attributivstämme der Bedeutung "viel, Bereinigung" sind, andererseits diese früheste Bildung der altaischen Pluralia durch Verwandelung solcher Stämme in Suffixe thatsächlich auch im Mandschurischen angetroffen wird 1). Im Akkadischen können mes und ene als Suffixe und als bestondere Wörter gebraucht werden, je nach der Declination des Nomens, dessen Mehrheit sie angeben; und ebenso sinden wir im Nandschurischen sowohl solche Pluralia, die mittelst eines

<sup>1)</sup> Bgl. Lucien Abam, Revue de linguistique, Bb. IV, S. 259.

Suffixes -sa gebilbet sind, als solche, beren gleichlautende Anshängefilbe in der Form sei als besonderes, selbständiges Wort auftritt.

Der Dualis ist nur in wenigen altaischen Sprachen vorshanden; er wird im Lappländischen auf -g, im Ostjakischen auf-kan oder -gan, in den samojedischen Dialecten auf -ha', -g und-k gebildet. Nach Boller wären diese Suffige nur ein Ueberrest des Jahlwortes kat "zwei"; und diese Auffassung wird denn auch vom Akkadischen bestätigt, das seinen Dualis lediglich durch Suffigirung von kas "zwei" herstellt. Im Uebrigen wird dieser akkadische Dualis kaum anders als dei Gegenständen gebraucht, welche an sich schon ein Paar bilden, vorzugsweise bei den paarweise vorhandenen Körpertheilen, wie si-kas "die beiden Augen" und pi-kas "die beiden Ohren".

# V. Die Nichtunterscheibung bes mannlichen und weiblichen Gefchlechtes

ist eines der wichtigsten und eigenthümlichsten grammatischen Werkmale der altaischen Idiome, sobald dieselben mit den arischen und semitischen verglichen werden. Im Akkadischen tritt diese Erscheinung ebenfalls sehr deutlich hervor.

VI. Unverändert bleibt der Stamm vieler Wörter.
nur in den obliquen Declinationscasus und den
Berbalformen, in denen der Stamm ein Suffig er=
hält; dieses letterespielt also gewissermaaßen eine
beschützende Rolle, indem es den Auslaut erhält,
den der Stamm in seiner absoluten Form, wic z. B.
im Nominativ, abwirft.

Der Illativ von xa "Fisch" lautet xanaku, woraus gesschlossen werden muß, daß der Stamm eigentlich xana ist und im status absolutus verkürzt wird. Das Verb "geben" lautet in der dritten Pers. Sing. des Präteritum inst, in der dritten Pers. Plur. inssmus; "Gutes thun, erweisen" in der dritten Pers. Sing. inxi, in der dritten Pers. Plur. inxigies; "beleben" in der dritten Pers. Sing. inti, in der dritten Pers. Plur.

intiles; "erwähnen, aussprechen, beschwören" in der dritten Pers. Sing. inpå, in der dritten Pers. Plur. inpånes. Die bestreffenden Stämme sind daher nicht és, xi, ti, på, sondern ésmu, xigi, tila, påni, und es wird die lette Silbe bei sehlendem Sussigabgeworsen. Diese Erscheinung tritt sehr häusig dei Wörtern ein, in denen die zweite Silbe des ursprünglichen Stammes zum Consonanten eine Gutturalis oder Liquida, ein n oder m hatte; sie ist ebenfalls eine wesentlich turanische und von den Grammastikern der altaischen Sprachen schon längst in den ugrischssinnischen Idion Idioskappen ich worden.

# VII. Ibentität ber Pronomina.

| Affadisch: mu 1)             | Magyaristy: én     |     |
|------------------------------|--------------------|-----|
| Protomedisch: mi             | Samojedisch: man   |     |
| (Benitiv)                    | Jakutisch: min     |     |
| Finnisch: mä                 | Türtifch: ben      |     |
| Esthnisch: ma                | Mongolisch: bi     |     |
| Lappländisch: mon            | (Genitiv: min      | i.) |
| Tscheremissisch: min         | Mandschurisch; bi  |     |
| Mordwinisch: mon             | (Genitiv: min      | 1.) |
| Shrjänisch: me               | Altjapanisch: wa.  |     |
| Ostjakisch: ma               | i                  |     |
| Aweite Berson:               |                    |     |
| Affadisch: zu <sup>9</sup> ) | ! Sprjänisch: te   |     |
| Finnisch: sä                 | Magyarisch: te     |     |
| Esthnisch: sa                | Samojedisch: tan   |     |
| Lappländisch: ton            | Türtisch: sen      |     |
| Tscheremissisch: tin         | Mongolijch: ši     |     |
| Mordwinisch: ton             | Mandschurisch: si. |     |
| Dritte Berfon:               |                    |     |
| Attabisch: na, ni            | j Esthnisch: need  |     |
| Finnisch: ne                 | (Pluralis)         |     |
| Ծապայ. ու                    | Sprjänisch: nja    |     |

<sup>1)</sup> Diese Form ist die des Suffigum personale oder possessimm. Das Bronomen der ersten Person lautet allein: im Nominativ mas (mä), im Gesnitiv mina, im Dativ mara, im Relativ måge.

<sup>\*)</sup> Suffixum personale oder possessivum. Das Pronomen allein lautet im Rominativ zae (zä), im Dativ zara, im Relativ zâge.

Lenormant, bie Magie.

Wagharisch: ön Burätisch: ene Jakutisch: kini Tungusisch: nun Eurflisch: ol Wandschurisch: i.

Das Pronomen Pluralis der erften Person ist im Akabischen me; in den ugrisch-finnischen, samojedischen und tungusischen Idiomen wird es durch entsprechenden Vocalwechsel aus dem Pronomen Singularis gebildet:

Finnisch: Sprjänisch: mi Efthnisch: meie Oftiatisch: men mi Magyarisch: mi ' Lappländisch: Ticheremissisch: mä Samojebisch : mé, mi Mandichurisch: Mordwinisch: min be.

Die beiden übrigen Pronomina Pluralis bilbet das Affabische nach besonderem Versahren: das der dritten Person nene entsteht durch Verdoppelung des Singularis ni; das der zweiten Person zunene durch Hinzufügung des Pronomen nene zum Singularis zu: zu + nene = du + sie (Plur.) = ihr. Die Vergleichungen, die wir oben angestellt, sind daher hier nicht anwendbar. Doch ist es von Interesse, das Tscheremissische in Betracht zu ziehen; dasselbe hat für den Singularis der dritten Person das Pronomen auf n nicht beibehalten, weist aber im Pluralis ein dem akkadischen nene ähnliches Pronomen auf n entstanden sein dürste.

Das Akkadische besitzt übrigens noch eine zweite Gruppe Pronomina Singularis:

- Die erste Person du 1) sindet sich, jedoch schon verkurzt, im Posses- sivsuffix des Brotomedischen -ta wieder.
- Die zweite Person mun ist mit dem protomedischen ni, dem ostjatischen non, dem jakutischen än und den Berbalendungen der dritten Person auf -n der samojedischen Dialecte zu vergleichen.

<sup>1)</sup> Nicht dab, wie ich früher infolge ungenauer Analyse gewisser Berbalsbildungen annahm, welche thatsächlich ein bisher von mir unbeachtet gelassensdirectes Pronomen dritter Person enthalten. So ist z. B. andabsite "er mißt mir zu" zu zergliedern in: an + da + b + sit + 8 "er + mir + es + mißt + zu": dsgl. dadkurria in: da + b + kurri + a, u. s. w.

— Die britte Berson bi (alleinstehend abba) wird auch als enklitisches Demonstrativ gebraucht; sie entspricht dem Berbalpronomen -pi des Finnischen, -b des Esthnischen, -be des Tscheremissischen, sowie dem Demonstrativ by des Jakutischen und du des Türkischen, endlich dem Possessischen bem Possessischen.

# VIII. Gleiches Princip in der Bildung der postposi= tiven Conjugation.

Es giebt im Akkabischen drei Conjugationsarten: eine präspositive, eine postpositive und eine periphrastische.

Die letztere vertritt das Passiv und verwendet als Hülfs= verb: men "sein"; sie entspricht auch der periphrastischen Con= jugation der altaischen Sprachen, ist indessen eine zu allgemeine grammatische Eigenthümlichkeit, als daß sie ein bestimmtes Ele= ment für die Classissication der Sprache abgeben könnte.

Die präpositive Conjugation, die in den Texten am häussigsten vorkommt und eines der originellsten Merkmale des Akkas bischen bilbet, werde ich später besprechen.

Die postpositive Conjugation bietet Formen wie enimu (von eni) — ich bin Herr, wörtlich: bin Herr + ich; gartanin (von gar) — er hat machen lassen, wörtlich: machen + hat lassen + er, u. s. w. Die Bestandtheile dieser Formen sind also: Stamm, + Tempusendung (wenn vorhanden) + Personalsuffix, und bei abgeleiteten Conjugationsformen '): Stamm + Formativ der Ableitung + Tempusendung (wenn vorhanden) + Personalsuffix. Und genau ebenso ist auch der Mechanismus des ugrischssinnischen und türkischstartarischen Berds. Nur sind im Aktabischen (wohl ein Kennzeichen des Alterthums) die suffigirten Pronomina noch nicht so abgeschwächt wie in den neueren Sprachen; sie sind noch unversehrt und noch nicht zu einsachen grammatischen Endungen geworden.

<sup>1)</sup> Unter "abgeleiteten Conjugationsformen" verstehe ich basselbe, was man in der ugrischesinischen oder türkischen Grammatit "abgeleitete Berba" zu nennen pslegt; ich habe diesen Ausdruck besonders deshalb gewählt, weil es sich hier speciell um akkadische Erscheinungen handelt und er dieselben ganz zutreffend bezeichnet.

IX. Unwendung ein und berfelben Partitel zur Bilbung ber caufativen Berbalform.

Diese nach Maaßgabe ber Conjugationsart bem Stamme präs ober suffigirte Partikel lautet im Akkadischen tan ober dan; sie entspricht genau ben Ableitungssuffixen gleicher Bedeutung in den ugrisch-finnischen Verbalbildungen auf ta und den türkischtartarischen auf tar ober dar.

X. Vorhandensein einer negativen, ben anderen Sprachfamilien unbekannten Conjugation.

Handelt es sich barum, das Akkadische einer bestimmten Sprachengruppe zuzuweisen, so ist diese Conjugationsart ohne Zweisel für eines der wichtigsten und entscheidendsten Merkmale zu erachten. Das negative Berb wird im Akkadischen mittelst einer der Partikeln nu oder me gebildet, welche übrigens auch Substantiven oder Abjectiven auf -ga präsigirt werden, um Composita mit negativem oder caritivem Sinne herzustellen. Die Partikel nu ist sicherlich identisch mit den beiden Negationen ani oder inne des Protomedischen, dem nem des Magharischen, dem ent des Ostjakischen und it (Contraction von int) gewisser Modi der negativen Conjugation des Tscheremissischen; me ist aber weiter nichts, als die dem Zeitworte einverleibte gleichlautende Negation der türkisch-tartarischen Sprachgruppe.

XI. Anwendung von Berbalformen an Stelle ber Conjunctionen.

Das akkadische Berb besitzt eine conjunctive Modusssorm, welche den Gebrauch des Bindewortes nach einem Zeitwort verstritt; auch ersetzt es durch einen seiner Indicative alle Conjunctionen der Bedeutung "damit".

XII. Ueber ben Gebrauch von Postpositionen, wo bie arischen und semitischen Sprachen sich ber Präpositionen bedienen,

bedarf es wohl keiner weiteren Erörterung; die bloße Angabe dieser Erscheinung, welche gleichfalls zu den wichtigsten zählt, dürfte allein schon zu ihrem richtigen Berständniß genügen.

XIII. Das übereinstimmende Verfahren in der Ableitung der Adverbia von Substantiven und Berben, sowie das Vorhandensein eines adverbialen Casus oder Essivs in der Declination

ift schon früher bei Gelegenheit der Declination von mir besprochen worden.

#### IV.

Aus der Betrachtung der mehr oder minder hervortretenden und maaßgebenden Berschiedenheiten zwischen der akkadischen Grammatik und dem gesammten Mechanismus der altaischen Idiome entnehmen wir Folgendes:

I. Vorhandensein einer geringen Anzahl von Ab= leitungspräfizen.

Bestimmt laffen sich nur zwei solcher Bräfire nachweisen, welche ursprünglich Attributivstämme waren: id-, von localer Bedeutung, und ki-, welches Nomina agentis bilbet. ganze Ableitungsverfahren ist allerdings bei den altaischen Sprachen nicht allgemein üblich; doch besitzt das Protomebische, bessen Zugehörigkeit zu bieser Sprachfamilie nicht bestritten werben tann, ebenfalls einige Ableitungspräfize: bas Augmentativ farund das Localisativ it-, welches offenbar mit dem gleichbedeu= tenben akfabischen Bräfig id- übereinstimmt. Diese auffallende Erscheinung und unerwartete Abweichung von den gewöhnlichen Regeln ift also ben beiben gleichzeitigen und hinsichtlich ihres Bebietes benachbarten Sprachen Chalbaas und bes vorarischen Mediens gemein. Auch das Neumagnarische besitzt einige wenige Prafixe, von benen eines zur Bildung bes Superlative ber Abjectiva, die anderen zur Ableitung der Berba bienen. führung wird frembem Einflusse zugeschrieben, und es ließe sich in der That kein gegründeter Einwurf bagegen erheben, wenn man auch den Ursprung der wenigen akkadischen und protome= bischen Bräfige in gleicher Beise erklaren wollte.

Mit dieser Erscheinung läßt sich übrigens noch eine andere vergleichen, die bisweilen im Attabischen auftritt: bas Borhandensein einer Art von vocalischem Augment, welches in Derivaten por die Burgel tritt. So wird 3. B. usar "Ufer" von der Burgel sar gebildet; besgleichen enim "das Erheben" von nim; ugude "bas Berfünden" von gude "verkünden", welches an sich schon ein Compositum war. Auf den ersten Blick könnte diese Erscheinung für antituranisch gehalten werden; boch finden sich unbestreitbare Spuren bavon in den ugrischen Ibiomen. Denn wenn von einem Stamme tar ober ter bas wogulische ätär "hell, glänzend" und bas gleichbedeutende oftjakische oder ober eter sich ableiten, während das Maggarische daru bafür aufweist; wenn wir neben dem magyarischen ëlég 1) "genug" bas finnische lika, das esthnische lig, das lappländische like "zuviel" vorfinden; wenn endlich "hund" im Finnischen penu, im Syrjanischen pon, im Botjätischen punu, im Mordwinischen pinä, im Wogulischen emp, im Oftjakischen amp, im Magyarischen eb lautet, so findet sich in all' diesen Idiomen ein wirkliches vocalisches Augment, welches bem bes Akkadischen entspricht und verwandt ist.

II. Gebräuchlichste Stellung bes Abjectivs ober bes Genitivs hinter bem Worte, von bem sie abhängen.

Diese Regel ist fast stehend, jedoch nicht ganz ohne Ausnahmen, da die Texte auch Beispiele der umgekehrten Ordnung
ausweisen. Ferner steht fest, daß die Stellung des Abjectivs
oder Genitivs vor dem regierenden Worte, welche die in den
altaischen Sprachen geltende Regel erfordert, in den frühesten
Berioden der Keilschrift bei Weitem gebräuchlicher war als später,
vielleicht ursprünglich sogar die eigentliche Regel bildete. Die
Sylladare und Glossen der lexicalischen Taseln zeigen in der
That eine ganze Reihe verschlungener ideographischer Gruppen,
welche Composita aus Genitiv + Regens oder Abjectiv + Substantiv sind, zur Zeit aber, da diese Urkunden gesammelt wurden,

<sup>1)</sup> lég als Präformativ des Superlativs.

Composita derselben Elemente in umgekehrter Ordnung, d. h. Regens + Genitiv oder Substantiv + Adjectiv, waren. Es war also ein Wechsel im Sprachgebrauch eingetreten und es hatte nach längerem Schwanken gerade diejenige Ordnung die Oberhand behalten, die der gewöhnlichen Form der altaischen Sprachen entgegengesetzt war, — vielleicht unter Mitwirkung des Semitischen, das mit dem Akkadischen eine andauernde Coexistenz hatte.

Freilich muß bemerkt werben, daß die Regel, wonach in der gegenseitigen Stellung des genitivischen oder adjectivischen Attributs und des regierenden Wortes das Bestimmende dem Bestimmten vorangeht, nicht in allen altaischen Sprachen auf's strengste beodachtet wird. So ist z. B., wenn wir uns auf die ugrisch-sinnische Gruppe beschränken, im Tscheremissischen Regel, den syntactischen Genitiv (ohne Suffix) seinem Subjecte voransgehen und den grammatischen (mit einem Suffix versehenen) Genitiv ihm solgen zu lassen; ein Gleiches geschah auch ursprünglich im Protomedischen, wo.,,Sohn des Cyrus" Ruras Sakri oder Tar Ruras na hieß. Im Syrjänischen kann in einzelnen Fällen der rein syntactische Genitiv dem regierenden Worte nachsolgen; im Wotzäsischen ist die Stellung des grammatischen und syntactischen Genitivs, sowie die des Abjectivs, unterschiedslos vor oder hinter dem bestimmenden Worte.

Die Stellung, welche im Protomedischen der Genitiv hat, ist sochen bezeichnet worden; das Abjectiv folgt hier immer dem Romen, zu dem es gehört. Im Susianischen folgt auch der syntactische Genitiv stehend auf das Wort, welches ihn bestimmt; das Abjectiv geht demselben voran.

III. Die gebräuchlichste Verbalconjugation ist präsposito, nicht postpositiv.

Die Aufeinanderfolge der Bestandtheile in dieser Conjugation ist folgende: Präsigirtes Subjectpronomen + Stamm + Tempusendung (wenn vorhanden) + Numerusendung (wenn vorshanden); dagegen in den abgeleiteten Conjugationsformen: Präsigirtes Subjectpronomen + Formativ der Conjugationsform

+ Stamm + Tempusenbung (wenn vorhanden) + Numerusendung (wenn vorhanden). Die präpositive Conjugation gehört zu den originellsten Eigenheiten des Akkadischen und bildet das genaue Gegentheil zum Verfahren des ugrisch-sinnischen und türkisch-tartarischen Verbs.

Daß aber dieses lettere als ein wesentliches und fundamenstales Merkmal ber altaischen Sprachen zu betrachten wäre, ist meiner Ansicht nach unzulässig.

Zwei der vorzüglichsten Gruppen der altaischen Sprachsfamilie, die mongolische und innerhalb der tungusischen Gruppe das Mandschurische, haben ein völlig abweichendes Verb; dasselbe nimmt keine Personalsuffixe an, auch stellt es, sobald die Person ausdrücklich bezeichnet werden soll, das volle Personalpronomen in seiner absoluten Form dem Stamme voran. Letzteres wird zwar durchgehend abgesondert, während es im Akkadischen enger verknüpft scheint, doch liegt darin nur ein orthographischer Brauch, der das eigentliche grammatische Versahren sowie die Anordnung der Sattheile nicht weiter beeinträchtigt.

Autoritäten wie Caftren und Max Müller hatten feine Bedenken, das mongolische und mandschurische Berb als ben frühesten Typus des altaischen Reitworts zu bezeichnen, das sich hier unverändert erhielt, während es in den übrigen Gruppen sich modificirte, bis endlich eine gang andere Anordnung in der Aufeinanderfolge getroffen wurde. In der That steht in allen Sprachen, die, wie das Alt-Chinefische, im blos rhematischen, also in bem ber Agglutination nothwendig vorhergehenden Bustande verblieben sind, das Bronomen immer vor und nicht hinter bem Berb; und ce war dies auch jedenfalls die natürlichste Aufeinanderfolge, die sich zuerst anempfehlen mußte. Die Richtigkeit dieser Ansicht wird entschieden badurch erwiesen, daß man fast heute noch in einzelnen tungufischen Dialecten ben Ucbergang aus dem Zustande, in welchem das Mandschurische erscheint, in ben ber Agglutination, die das Bestimmungszeichen ber Person an's Ende ftellt, verfolgen tann. Nach Caftren find die Bronominalsuffige der verschiedenen Versonen des Verbs, welche allen anderen tungufischen Idiomen, zumal der mandschurischen

Sprache, noch unbekannt find, erst ganz neuerdings im Dialecte ber Stämme von Njertschinsk in Sibirien aufgetreten, wie auch furz vorher in ber mongolischen Gruppe bei ben Buräten 1).

Sehr interessant ist der Vergleich des mandschurischen Verbs mit dem akkadischen. In seinem Indicativmodus wird jenes ebenso construirt wie die beiden persönlichen Indicative der einssachen Conjugationssorm des Akkadischen: Pronomen + Stamm + Tempusendung. Im Präsens entsprechen also di ara-mbi "ich schreibe", si ara-mbi "du schreibst", ere ara-mbi "er schreibt", genau dem akkadischen mu-sar-ri, iz-sar-ri, in-sar-ri, mit gleicher Bedeutung. Das Personalpronomen fällt im Mandschurischen meist fort, so daß das Perb auf den ersten Blick keine Personen zu haben scheint"); und ebenso verhält es sich auch im Akkadischen mit dem so häusig gebrauchten unpersönlichen Indicativ, welcher keine präsigirten Pronomina ausweist.

Dem Affadischen ähnlich stellt bas Mandschurische in mehreren seiner Mobi zwischen Bronomen und Stamm, also vor ben letteren, ein Formativ, welches die Bebeutung eines Stammes hat, ber in ber Sprache thatfachlich als felbständiges Wort auftritt; fo g. B. beim erften Conceffiv: Prafens - bi baha-fi ara-mbi "ich kann schreiben", Perfectum = bi baha-fi ara-ha-bi "ich habe schreiben gekonnt". In anderen Fällen tritt nicht eine Tempusendung, vielmehr eine Modusendung hinter ben Stamm, wie im akkadischen conjugirten Gerundium und Supinum; fo 3. B. im ersten Optativ bi ara-ki "baß ich schreiben möge", und im ersten Conjunctiv bi ara-či "daß ich schreiben könne". Letterer geht sobann burch Ginschiebung eines Formative (einer ursprünglichen Conjunction) in den zweiten Conjunctiv bi aika ara-či Ich wiederhole, daß die Trennung in mehrere Wörter hier nur ein orthographischer Brauch ist, wie benn auch bas Manbichurische bie Casussuffire ber Declination beim Schreiben

<sup>1)</sup> Außer Caftren wies übrigens auch Schiefner nach, daß die Einsführung dieses neuen Princips im Burätischen unter dem Einfluß des Jakutischen, einer Sprache der türkischstartarischen Gruppe, und im Tungusischen des Gebietes von Njertschinkf unter dem Einflusse des Burätischen erfolgt ift.

<sup>2)</sup> Lucien Mbam, Grammaire de la langue mandchou, S. 51.

absondert. Das Constructionsprincip ist aber dasselbe wie im Attadischen, wenngleich die Berba beider Sprachen in vieler Hinssicht verschiedene Wege einschlugen, wie es ja bei einer so großen, räumlichen und zeitlichen Entsernung kaum anders geschehen konnte.

Bilbet bemnach die präpositive Conjugation des Akkadischen das genaue Gegentheil des Verbalmechanismus der ugrisch-sinnischen und türkisch- tartarischen Idiome, — welcher übrigens wiederum mit der postpositiven Conjugation harmonirt, — so zeigt sie doch andererseits sehr auffällige Analogien mit den Grundprincipien des Verbalmechanismus des Mandschurischen, welches gleichfalls der großen altaischen Sprachsamilie angehört. Und diese Analogien, auf welche Sahce zuerst hinwies, verdienen ungeachtet der großen Kluft, welche zeitlich und räumlich das Akstadische vom Mandschurischen trennt, sedenfalls die größte Besachtung.

Ich glaubte sogar noch weiter gehen und die Construction des akkadischen Berbs mit der des ugrisch=finnischen negativen Zeit= worts vergleichen zu dürfen. Die neue Theoric, die ich zur Bildung des letzteren aufstellte, wurde von einem Fachmann, dem Prof. D. Donner in Helsingsors, in manchen Puncten gebilligt; sie erregte aber andererseits auch lebhaften Widerspruch. Eine neue Prüfung und Bertheidigung meiner Methode dürfte indessen hier nicht am Platz sein; es ist meine Absicht, an dieser Stelle nur offenbare und nicht zu bezweiselnde sprachliche Berswandtschaften an einander zu reihen; daher ich auch obige noch unzureichend erwiesene Conjectur hier vorläufig gänzlich bei Seite lasse.

IV. Die Conjugationsformen, mit Ausnahme ber causativen, werden mit Hülfe von Partikeln gesbildet, welche ausschließlich dem Akkadischen eigen sind.

Es ist allerdings mißlich, dieser Thatsache ein besonderes Gewicht beizumessen; denn es lassen sich gerade hierbei zwischen den verschiedenen Idiomen der altaischen Sprachsamile viele Abweichungen, bei einigen derselben sogar häusig eine ebenso ausgeprägte individuelle Orginalität nachweisen, wie etwa die des Aktadischen bezüglich der Partikeln zur Bildung der Conjugationsformen oder abgeleiteten Verben, wenn man dieser letteren Bezeichnung den Vorzug giebt.

Wir wollen jedoch hervorheben, daß wenn die Bildungspartikeln der akkadischen Conjugationsformen bisher in den lebenden altaischen Sprachen ohne erhebliche Analogien geblieben sind,
eine derselben doch immerhin eine höchst augenfällige und sast
bestimmte Verwandtschaft mit dem Protomedischen erkennen läßt,
nämlich ra, welche, dem Stamme zugefügt, die reciproken und
cooperativen Formen des Zeitworts erzeugt; auch sindet sich in
der zweiten Redaction der dreisprachigen Achämeniden-Inschriften
ein enklitisches, reciprokes Pronomen ir oder irra vor. Dieses
Anzeichen thatsächlicher Verwandtschaft zu verkennen, dürfte jedenfalls schwer halten.

V. Gebrauch einiger periphrastischer Construc = tionen, beren freilich nur ungenaue Prüfung zu ber irrigen Annahme bes Borhanbenseins von Prä = positionen führte.

Die Streitfragen, welche bie angeblichen aktabischen Brapositionen veranlagten, sowie die Schluffe, die man aus benfelben zu ziehen versuchte, veranlassen mich vorzugsweise, auch diesen Bunct zu berühren; benn man erblickte hierin nichts weniger als ein Kriterium für den dem Turanischen oder Altaischen wider= sprechenden Charakter des Akkadischen. Gegenwärtig ift man aber auch hierüber völlig im Rlaren: es giebt eben im Affabischen feine Prapositionen, sondern nur periphrastische Constructionen, bei benen in gleicher Beise alle Borter, die ben Begriff einer Situation ober Beziehung jum Ausbruck bringen, verwendet werben können. In Birklichkeit sind biese Constructionen weit entfernt, einen wesentlichen und organischen Charakterzug ber Sprache zu bilben; fie find lediglich fyntactische Erscheinungen von untergeordneter Bedeutung und weit geringerer Eigenthumlichfeit, als es anfänglich scheinen mochte; und sie gestatten baber keine maaggebenden Schluffolgerungen bezüglich ber Bugehörigkeit des betreffenden Idioms zu irgendeiner bestimmten Sprachengruppe.

### V.

Das Endresultat der letten Ausführungen dürfte wohl feinem gründlicheren und vorurtheilfreien Rrititer zweifelhaft sein: die Summe ber grammatischen Aehnlichkeiten zwischen den turanischen ober altaischen Sprachen übertrifft die Summe ber Berschiedenheiten selbst bann noch bei Beitem, wenn auch die geringften diefer letteren in Rechnung gezogen werden; zudem haben die Analogien unbestreitbar einen weit wesentlicheren und organischeren Charakter als die Verschiedenheiten, die sich übrigens mit den ersteren auch recht wohl vereinbaren lassen. fachen find zur Beftreitung gerade biefes Bunctes mit unglaub= licher Rühnheit entstellt worden, wobei leider auch Oberflächlich= feit und Unkenntniß in hohem Maage eine Rolle spielten; in Wirklichkeit wird aber jedesmal, so oft das Akkadische vom ge= wöhnlichen Sprachgebrauch ber altaischen Ibiome abweicht, ein entsprechender Ausnahmefall sporadisch auch in irgend einer anderen Sprache dieser Gruppe sich nachweisen lassen; und man wird daher keinesweges behaupten konnen, daß diese Abweich= ungen bem Grundcharakter biefer Sprachfamilie widersprechen, ober gar daß sie berselben überhaupt sonst fremd find.

Für den Mechanismus der präpositiven Conjugation, — bieser speciellsten Eigenthümlichkeit des Akkadischen, — konnten wir allerdings nur dadurch ein Analogon erzielen, daß wir vom entgegengesetzen Ende des weiten geographischen Gebietes der altaischen Idiome unseren Vergleichungspunct hernahmen. Sine Vergleichung des Mandschurischen war indessen schon dadurch berechtigt, daß selbst die namhaftesten Gelehrten in dieser Sprache ein Denkmal des frühesten Typus der turanischen Verbalconjugation erkannt hatten.

Unsere Kenntnig bes Affabischen bestätigt bie Ansichten

Caftren's vollkommen, wie sie denn überhaupt für die Entwickelung und den ferneren Fortschritt der allgemeinen Philologie der altaischen Sprachen von größtem Nußen ist. Denn mit Hülfe derselben erkennen wir schon jest, daß die Idiome dieser Sprachsamilie, hinsichtlich der Verschmelzung des Subjectpronomens mit dem Zeitworte, drei auf einander solgende verschiedene Stadien durchlausen mußten:

- 1, die prapositive Juxtaposition, bei welcher mehr oder minder eine Berschmelzung mit dem Berbalstamme stattfand;
- 2, die einsache postpositive Juxtaposition;
- 3, die Umwandlung des nachgestellten Pronomens in eine angehängte, von der vollen Form eines Pronomens unterschiedene Endung.

Mit Ausnahme der Dialecte des Gebietes von Njertschinst, erstarrten die tungusischen Sprachzweige schon in ihren ersten Anfängen, da das Pronomen sich noch möglichst von dem an sich unpersönlichen Zeitworte, dem es vorangestellt wurde, absonderte. Die ugrisch-sinnischen und türkisch-tartarischen Idiome haben aber sämmtlich die dritte Periode erreicht. Das Akfadische endlich hat seine Grammatik in der Uebergangszeit zwischen dem ersten und zweiten Stadium gebildet, da man unterschiedslos das Pronomen dem Stamme präfigiren oder suffigiren konnte; und daher kommt es auch, daß es gleichzeitig eine äußerst entwickelte, am häusigsten angewandte präpositive, und eine seltener gebrauchte postpositive Conjugation besitzt, welch' letztere einerseits gleichviel Conjugationsformen und Modi gehabt zu haben scheint, andererseits aber weder Objectiv noch Negativ kannte.

Die bewährtesten Kenner der altaischen Sprachen, wie Paul Hunfalvy in Pest und Donner in Helsingsors, haben ebensowenig wie der Versasser der vorliegenden Arbeit und die Wehrsahl der Asspriologen Bedenken getragen, das Akkadische zur altaischen Sprachsamilie zu rechnen; die philologische Stellung desselben ist nach ihrer Aller Ansicht völlig und unbestreitbar entschieden.

Soll aber das Akkadische unter die turanischen und altaischen Ideint in der That eine enge Berwandtschaft vornehmlich mit der ugrisch-sinnischen und türkisch= tartarischen Gruppe zu herrschen, so dürfte es mit Rücksicht auf viele seiner Eigenthümlichkeiten doch gerathener sein, es als den Thpus einer besonderen Gruppe dieser Sprachsamilie zu bestrachten. Vielleicht wird man mit dem Fortschreiten der bezügslichen Forschungen die älteste Form und den frühesten Thpus einer der noch bestehenden Gruppen darin erkennen; unter den heutigen Verhältnissen dürfte aber der Versuch eines solchen Nachweises verfrüht sein, ungeachtet der vielen und unverkenns daren Analogien mit den ugrischen Idiomen, welche auch Donner so sehr überraschten.

ihren agglutinirenden Berfahrensweisen zeigt die In Grammatik des Akkadischen in ber That einen auffallend urober Berbal-Bronomina, fprünglichen Charafter. Possessiv= Formativpartikeln der Conjugationsformen, Ableitungs=, Cajus= und Numerus-Suffire, - furzum alle Clemente, die den grammatischen Mechanismus bilben, treten hier neben einander auf und bleiben auch unverändert, ohne sich in ihrer Verknüpfung gegenseitig zu beeinträchtigen ober gar zu verstümmeln. Man findet hier nichts, was dem Stadium der Halbflexion der ugrisch= finnischen Sprachen gliche, nichts, was an jenes Stadium erinnerte, bas man bereits in ben alten Ibiomen bes porarischen Mediens und Sufianas erkennt, die fich auf einer späteren Entwickelungsstufe als das Afkadische ausbildeten und fixirten.

Für das grammatische Alter des Akkadischen spricht aber auch eine andere Thatsache, welche unter allen übrigen altaischen Sprachen sonst nur das Mandschurische in gleichem Grade auf=weist: das Bermögen, die Casussuffixe der Declination entbehren und die Casus selber vermöge der Wortstellung allein ausdrücken zu können, wobei das Substantiv undeclinirt bleibt; das Akkadische macht hiervon zumal im epigraphischen Stil, in den Inschriften auf Denkmälern Gebrauch. Endlich muß noch eine Sigenthümslichkeit gleicher Art, die dem ersten Stadium der Sprache, der rhematischen Periode nahesteht, in den zahlreichen Wörtern ers

<sup>1)</sup> Akkadiskan (Sumeriskan) och de Altaiska språken, in den Memoiren der Finnischen Atademischen Gesellschaft vom Jahre 1875.

fannt werden, die auf den bloßen Stamm beschränkt und durch keine Ableitungssuffize entwickelt, unterschiedsloß und ohne äußere Beränderung als Berba oder Substantiva gebraucht werden; dieselben sehlen allerdings in keinem der altaischen Idiome, aber sie sind doch verhältnißmäßig selten, während sie im Akkadischen einen wesentlichen Theil des gesammten Wortschaßes ausmachen.

Neben diesen Erscheinungen, die im Akkadischen ein älteres grammatisches Stadium als in irgend einer anderen altaischen Sprache offenbaren, zeigt indessen dasselbe Idiom noch weit orisginellere syntactische Eigenheiten, welche ebenfalls nicht als dem turanischen oder altaischen Charakter widersprechend, vielmehr als eine Uebertreibung desselben zu betrachten sind. Die Neigung zur Agglutination ist hier so stark, daß sie fast zu einer Art von Polysynthetismus oder holophrastischer Construction führt, wie sich's besonders aus folgenden bestimmt ermittelten, wichtigen syntactischen Regeln ergiebt:

- 1. Die Casussuffixe und suffigirten Possessivronomina eines Substantivs, das einen Genitiv regiert ober von einem Abjectiv begleitet wird, treten nicht hinter das Substantiv selber, sondern hinter den Genitiv oder das begleitende Abjectiv; so z. B. in kar Kâdingirata "anf dem Ausladeplage von Babylon", wörtlich "der Ausladeplag von Babylon darauf", und sam tilladiku "für seinen vollen Preis", wörtlich "Preis sein voller dafür".
- 2. Findet eine Aufzählung von Gegenständen, wie lang sie auch sei, in ein und demselben Casus statt, so wird selbst dann, wenn ein jedes Wort dieser Aufzählung ein qualitatives Abjectiv oder einen Genitiv nach sich hat, die ganze Reihe als eine einzige polysynthetische Gruppe betrachtet und als wirkliches Compositum behandelt; anstatt einem jeden Ausdrucke der Aufzählung sein besonderes Casussuffix zu geben, gebraucht man für alle nur ein Suffix, das an's Ende der Reihe tritt. So z. B. in: xarsak tag sirgal tag guk tag zakurna "der Berg aus Alasbaster, Lapis und Marmor", wörtlich "Berg Stein des strahlenden Lichtes Stein blau Stein leuchtend darinnen".

Es ist bies also fein ebensolcher Bolyspnthetismus, wie er in den amerikanischen Sprachen herrscht, wohl aber eine von ber Agglutination bewirkte Annäherung an biefes Brincip. In den amerikanischen Sprachen, mit benen wir selbstverftanblich nur einen theilweifen und keinen eingehenderen Bergleich beabfichtigen können, verschmelzen alle Elemente eines vollftanbigen Sates in ein einziges Wort; und diese Berschmelzung ift cine fo vollkommene, daß fie auch eine gegenseitige Beeinfluffung und Berreifung ber mit einander verflochtenen Worter herbeiführt. Im Affabischen bagegen bleiben alle Elemente ber polysynthetischen Agglutination unversehrt; fie erfahren feine Beränderung und Berftummelung, fo daß fie felbständig fortbefteben; die Wörter, die durch ein gemeinsames Suffix verbunden werden, verschmelzen nicht zu einem einzigen Worte, sondern bleiben ein Sat ober Sattheil, ber aus mehreren besonderen Bortern beftcht, die fich indeffen wiederum zu einer Einheit neuer Art, zwischen bem einzelnen Worte und bem vollständigen Sate bie Die Erscheinung bleibt aber Mitte haltend, — agglutiniren. gleichwohl ausschließlich syntactisch und ist keine morphologische ober grammatikalische.

Nicht viel anders verhält es sich endlich mit jenen verwidelten Sathilbungen, die ich als .. Ginschachtelungen" bezeichne und welche gleichfalls einige Aehnlichkeit mit einer charakteriftischen Eigenthümlichkeit ber amerikanischen Sprachen aufweisen. letteren exiftirt nämlich nicht allein ein funthetisches Berfahren, welches alle Beftanbtheile bes verwickeltsten Gebankens zu einem einzigen Worte vereinigt, sondern auch eine Ineinanderschaltung von Wörtern, welche F. Lieber "Ginschachtelung" nennt, indem er bie Art und Beise ber Ginreihung ber Borter in einen Sat mit einer Schachtel vergleicht, in ber eine andere enthalten ift, die wiederum eine dritte und vierte u. f. w. in sich aufnimmt. Das Affadische geht indessen in diesem Streben nicht so weit. Die synthetische Agglutination bildet hier, wie wir bereits gesehen haben, aus den verschiedenen vereinigten Clementen nicht ein einzelnes Wort, fondern nur eine homogene Gruppe besonderer Art, in welcher alle Wörter, anftatt fich gegenseitig gu verftummeln ober mit einander zu verschmelzen, unversehrt bleiben und inner= halb gewisser Grenzen auch selbständig fortbestehen, wiewohl sie eng genug verbunden find, um in ihrer Gesammtheit beclinirt zu werden; und ebenso reiht auch bas Ginschachtelungsverfahren in die gesammte Gruppe nur einen Sattheil ein, welcher für fich allein einen vollständigen Sat ober eine beschränktere funthetische Eine eigentliche Ineinanderschaltung holophra= Gruppe bilbet. ftischer Wörter findet also nicht ftatt, wohl aber eine Einschaltung eines an und für sich vollständigen Sates, der zuweilen schon unter feinen Beftandtheilen eine fonthetische Bereinigung aufweift, zwischen einem Worte und seinem Casussuffig ober aber im Innern einer Gruppe von Wörtern, welche in ihrer Gesammtheit beclinirt werben und burch ein gemeinsames Suffig verbunden sind. Außerdem ift die Ineinanderschaltung hier bei Beitem nicht fo complicirt, wie in ben ameritanischen Sprachen; im Attadischen finden sich stets nur einfache, teine doppelte, dreis ober vierfache Einschachtelungen, wie in jenen Ibiomen.

Ein leicht zu analysirendes Beispiel hierzu bietet der Ausdruck egir sam nutilladiku "infolge seiner Abschlagszahlung", wörtlich "Folge — Preises — nicht — vollständigen — seines — in", wo sam nutilladi zwischen egir "Folge" und seinem Casussuffize ku (egirku — infolge) eingeschaltet ist.

#### VI.

Wenn auch unsere Kenntniß des Akkadischen im Allgemeinen noch voller Mängel und Lücken ist, so ist doch immerhin das Capitel der grammatischen Formen im Wesentlichen so weit ersforscht und erhellt, daß man gegenwärtig wohl im Stande ist, die gemachten Erfahrungen zum Behuse linguistischer Vergleiche zu verwerthen; und man kann daher auch, wie es in Obigem geschehen, bereits eine bestimmtere Vilanz der Aehnlichkeiten und Verwandtschaften des Akkadischen mit den altaischen Sprachen aufstellen. Dagegen ist für die wissenschaftliche Erörterung der

Lenormant, die Magie.

Digitized by Google

phonetischen und lexicalischen Erscheinungen bisher so verschwindend wenig geschehen, daß man von dem Grade der Verwandtschaft des Akkadischen mit den lebenden turanischen oder altaischen Sprachzweigen in lexicalischer Hinsicht vorläufig nur mit größter Vorsicht und Zurüchaltung wird sprechen können.

Nichtsbestoweniger werden schon jetzt sehr erhebliche Analogien zwischen vielen akkadischen und den ihnen entsprechenden Wörtern der ugrisch-finnischen oder türkisch-tartarischen Idiome wahrgenommen.

Die Zahlwörter bis fieben entsprechen sich z. B. wie folgt:

|                   | 1.              | 2.      | 3.                    | 5.    | 6.                 | 7.                  |
|-------------------|-----------------|---------|-----------------------|-------|--------------------|---------------------|
| Attabisch:        | id ¹)           | kas 2)  | is, es                | bara  | 88                 | siesna              |
| Finnisch:         | yksi<br>(yhden) | kaksi   | kol-me                | viisi | kuusi              | seicemän            |
| Esthnisch:        | üks             | kaks    | kol-m                 | viis  | kuus               | seice               |
| Lappländisch:     | akt             | kvek-te | kol-m                 | vit   | kot                | čeč                 |
| Ticheremissisch : | ik              | kok     | ku-m                  | vis   | kut                | sim                 |
| Mordwinisch:      | väike           | kavto   | kol-mo                | väte  | koto               | sisem               |
| Sprjänisch:       | ötik            | kyk     | kuj-im                | vit   | kvait              | sizim               |
| Wogulisch:        | äkvä            | kit     | kor-om                | ät    | ket                | siu                 |
| Ostjakisch:       | it              | kat     | čud-em                | vet   | čut                | tabet               |
| Magyarisch:       | egy             | kettö   | har-om <sup>3</sup> ) | öt 4) | hat <sup>5</sup> ) | hét <sup>6</sup> ). |

# Desgleichen folgende Bezeichnungen:

### 1) verwandtichaftlicher Beziehungen:

|            | Bater    |                     |      | . Wutter  | Kind |                    |
|------------|----------|---------------------|------|-----------|------|--------------------|
| Attadisch: | ad, adda | ai                  | abba | umu, umma | nene | tur                |
| Finnisch:  | isä      | äijä <sup>7</sup> ) | _    | emä.      | -    | tär <sup>8</sup> ) |
| Esthnisch: | issa     | _                   | _    | ömma      | _    |                    |

<sup>1)</sup> Contraction von ikd.

<sup>2)</sup> Contraction von kaks.

³) Jakutisch: üs, Jugorisch: üč, Tschuwaschisch: visse, Osmanli=Türk: uč.

<sup>4)</sup> Jakutifch: biäs, Jugorifch: biš, Tfchuwafchifch: pil-ik, Osmanli=L.: beš. 5) Jakutifch: al-ta, Jugorifch: al-tj, Tfchuwafchifch: ol-ta, Osmanli=L.: al-ti.

<sup>9)</sup> Die Bahl "vier" laffe ich in biefem Berzeichniffe außer Betracht, ba das attabifche sana ober san (vier) nur diefer Sprache eigen gewesen zu sein scheint.

<sup>7)</sup> Greis, Grofvater.

<sup>&</sup>lt;sup>6)</sup> Nur noch in der verdoppelten Form tytär "Tochter" gebräuchlich; das einsache tär wird in vielen mythologischen Namen angetroffen.

|                  |       | Vater |      | M   | utter      | Rind    |
|------------------|-------|-------|------|-----|------------|---------|
| Lappländisch:    | attje | aija  | _    | _   | _          |         |
| Ticheremiffisch: | ätjä  | _     |      | evä | _          | _       |
| Mordwinisch:     | _     | _     | _    |     | _          | t ora   |
| Syrjänisch:      |       | aj    |      | _   | _          | _       |
| Wogulisch:       | _     | jaj   | _    | _   | an         | _       |
| Oftjakisch:      | ata   | _     |      | -   | an'a, an'e | _       |
| Magyarijch:      | atja  |       | _    | _   | anja       | dér 1)  |
| Ost=Türkisch:    | ata   | _     | baba |     | ana        | tura 2) |
| Domanli=Türk.:   | ata   |       | baba |     | ana        | _ `     |

## 2) menschlicher und thierischer Körpertheile u. f. w.:

|                      | Hand      |          | <b></b> ես <u>წ</u> . <b>V</b> | նսոծ.             | Auge.     | Blut.  |
|----------------------|-----------|----------|--------------------------------|-------------------|-----------|--------|
| Attadisch:           | qat       | id       | arik                           | du                | si, silim | us 7)  |
| Finnisch:            | käte      |          | jalk-a                         | stī.              | silmä.    | ver-i  |
| Esthnisch:           | käsi      | _        | jalg                           | ជិន               | sīlm      | verr-i |
| Lappländisch:        | kät, kiet | <u>-</u> | juolk-e                        | čo-d 5)           | calm      | var    |
| Ticheremissisch:     | ket, kid  | _        | jal, jol                       | šü <sup>6</sup> ) | sinzä     | ver    |
| Mordwinisch:         | keď, käd  | -        | _                              | _ `               | sel'me    | ver    |
| Sprjänis <b>ch</b> : | ki        | _        |                                |                   | sin       | vir    |
| Wogulisch:           | kât       | _        |                                | tu-s              | sem       | vujr   |
| Lítjatisch:          | kêt       | -        |                                | tu-t              | siem      | ver    |
| Magyarisch:          | kêz       | _        | gjalog 4)                      | s <b>ā-</b> j     | szem      | vér    |
| Ost=Türkisch:        |           | il       | ajaq                           |                   | _         | _      |
| Osmanli=Türk.:       | _         | él *)    | ajaq                           | _                 | -         | _      |

|                 | Anochen. | Haut. | Fell, Haar. | Shwanz. | Urin.                  | Samen.    |
|-----------------|----------|-------|-------------|---------|------------------------|-----------|
| Attabisch:      | lum      | śu    | śik         | kun     | kas, ki <sup>¿</sup> i | kul       |
| Finnisch:       | luu      | _     |             |         | kusi                   | kull-i 9) |
| Esthnisch:      |          | _     | _           |         | kusi                   | kol-i 10) |
| Lappländisch:   | _        |       |             | _       | koj                    | kuol 10)  |
| Tscheremissisch | : lu     | -     | _           |         | kuž-vüt 8)             | _         |
| Mordwinisch :   |          |       | _           |         | -                      | _         |
| Sprjänisch:     | ly       | _     | -           |         |                        | -         |

<sup>1) &</sup>quot;Tochter"; ein älteres, nur in mythologischen Namen erhaltenes Wort.

<sup>\*) &</sup>quot;Königsgeschlecht, Oberhaupt"; das akkadische tur bedeutet ebenfalls "Oberhaupt".

<sup>\*)</sup> Oftjakisch=Samojedisch: ude; Jurakisch: uda.

<sup>4) &</sup>quot;Fußganger".

<sup>5) &</sup>quot;Rehle".

<sup>6) &</sup>quot;Deffnung".

<sup>7)</sup> Contraction von vus.

<sup>9)</sup> Bortlich: "Urin=Baffer".

<sup>9) &</sup>quot;Männliches Glieb".

<sup>10) &</sup>quot;Hobe".

|               | Anochen. | Haut.  | Fell, Haar. | Schwanz. | Urin.                 | Samen.  |
|---------------|----------|--------|-------------|----------|-----------------------|---------|
| Wogulijch:    | lu       | -      | _           | _        | kuš                   | _       |
| Oftjatisch:   | ly       |        |             |          | χos-em <sup>8</sup> ) | kila 4) |
| Magharisch:   | _        |        |             |          | hud                   |         |
| Dit=Türkijch: |          | soi-ma | q ¹) sač    | kin ²)   |                       | _       |
| Osmanli=Tür   | t.: —    | soi-ma | q sač       | _        |                       | _       |

#### 3) lebenber Befen:

|                  | Mensch.                     |          | Rind       | Fisch              |
|------------------|-----------------------------|----------|------------|--------------------|
| Attadisch:       | gum, ku                     | mulu     | χar        | χana, χa           |
| Finnisch:        |                             |          | här-kä     | kala               |
| Esthnisch:       | _                           | _        | här'-g     | kala               |
| Lappländisch:    | -                           |          | här-gge 6) | kuele, guolle      |
| Ticheremissisch: | _                           | maar-a   | _          | kol                |
| Mordwinisch:     | _                           | mor-d-va | _          | kal                |
| Sprjänisch:      | kom-i                       | mor-t    | kör        | _                  |
| Wogulisch:       | kum, zum                    | _        |            | kul, zul           |
| Ostjakisch:      | χu-i                        |          | kār, χār   | χut'               |
| Magyarisch:      | h <b>u</b> n <sup>5</sup> ) | _        | ö-kör      | hal <sup>7</sup> ) |
| Ost=Türkisch:    | _                           |          | ö-küz      |                    |
| Osmanli=Türk.:   | _                           |          | ö-küz      |                    |

## 4) von Baum= ober Pflanzentheilen:

|                     | Stamm, Zweig. | Wurzel. | Blatt. 8) | Frucht, Samen.           |
|---------------------|---------------|---------|-----------|--------------------------|
| Attadisch:          | gis           | ur      | dub       | kalumma (kaluvva)        |
| Finnisch:           | oks-a         | jur-i   | leht-i    | külvü 9)                 |
| Esthnisch :         | oks           | jūr     | lehhed    | kulv-a-n <sup>10</sup> ) |
| Lappländisch:       | äks-e         | _       | _         | gilv 11)                 |
| Ticheremissisch:    | ukš           | _       |           | _                        |
| Mordwinisch:        | _             | jor     | lop-a     | _                        |
| Syrjäni <b>sc</b> : | _             | _       |           |                          |
| Wogulisch:          | _             |         | lop-t     |                          |
| Ostjakisch:         | _             | jor     | lip-et    | kir-em <sup>10</sup> )   |
|                     |               |         |           |                          |

<sup>1) &</sup>quot;Die haut abziehen, abhäuten, entblößen".

<sup>2) &</sup>quot;Der hintere Theil, — was nachfolgt".

<sup>3) &</sup>quot;Uriniren".

<sup>4) &</sup>quot;Männliches Glieb".

<sup>8) &</sup>quot;Männlich".

<sup>&</sup>quot;) "Rennthier".

<sup>7)</sup> Mongolisch: kal.

<sup>8)</sup> Auch "Bogen, Schreibtafel".

<sup>9)</sup> Küh-än = fäen.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) "Säen".

<sup>11)</sup> Gilvv-it = faen.

Stamm, Zweig. ág 1)

Magnarisch:

Burgel. Blatt. Frucht, Samen.

lev-él 2)

| Ost=Türkisch:    |                            | _                               |                     | _                   |                           |
|------------------|----------------------------|---------------------------------|---------------------|---------------------|---------------------------|
| Osmanli=Türk.    | : -                        | _                               | -                   | _                   |                           |
| 5) von Himmel u  |                            | elskörpern ,  (<br>nungen u. ∫. |                     | cischen un          | d teAurischen             |
|                  | Himmel (Gott).             | Himmel,<br>Gewitter 4).         | Sonne.              | Tage8=<br>Anbruch   | Tag, Tages:<br>dämmerung. |
| Aftadisch:       | ana                        | imi                             | utu 8)              | kun                 | tam                       |
| Finnisch:        |                            | jymj <sup>5</sup> )             |                     | _                   |                           |
| Esthnisch:       | _                          | _                               | _                   | _                   |                           |
| Lappländisch:    | _                          |                                 |                     |                     |                           |
| Tscheremissisch: |                            | juma <sup>6</sup> )             | _                   | _                   | _                         |
| Mordwinisch :    | •                          | jom <sup>6</sup> )              |                     | _                   |                           |
| Syrjänisch:      | jen ³)                     | jym <sup>7</sup> )              |                     |                     | _                         |
| Wogulisch:       | _                          | _                               | _                   |                     |                           |
| Ostjakisch:      | -                          |                                 | _                   | _                   | _                         |
| Magyarisch:      | _                          |                                 | _                   | _                   | _                         |
| Ost=Türkisch:    |                            | -                               | udun <sup>9</sup> ) | gun <sup>10</sup> ) | tan                       |
| Osmanli=Türf.    | : -                        |                                 | -                   | gun                 |                           |
|                  | Licht.                     | Mond                            |                     | Nacht.              |                           |
| Attadijá :       | sir <sup>11</sup> )        | idu 14)                         | ai :                | gig, gie            |                           |
| Finnisch:        | sar-a-stan <sup>19</sup> ) | kûta-ma 18                      |                     | _                   |                           |
| Esthnisch:       | sor-a-n 18)                | kû                              |                     | _                   |                           |
|                  |                            |                                 |                     |                     |                           |

<sup>1)</sup> Der Stamm-Bocal ist also einer Berschiebung unterworfen; im Allabischen befindet er sich in der Mitte, in den ugro-finnischen Idiomen am Anfang des Bortes.

<sup>9)</sup> Im Lappländischen: "Bogen, Seite".

<sup>8) &</sup>quot;Gott". — Wotjätisch: in — Himmel.

<sup>4)</sup> Im Allgemeinen jebe Art meteorologischer Erscheimungen.

b) "Donner".

<sup>6) &</sup>quot;Simmel".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) "Donner". — Juma ift der Stamm des bekannten juma-la, juma-l, welches in der Mehrzahl der ugro-finnischen Sprachen die Gottheit bezeichnet.

<sup>9)</sup> Bgl. ud, Tag.

<sup>\*) &</sup>quot;Tag". — Mongolisch: ud "Sonne"; ed-ür "Tag".

<sup>10) &</sup>quot;Tag". — Mongolisch: kün.

<sup>11)</sup> Bgl. ser-zi "Strahl; ser-ka "Glanz, Pracht".

<sup>18) &</sup>quot;Sich aufklären"; sir-khu "flar".

<sup>18) &</sup>quot;Leuchten"; sor-a "Strahl".

<sup>14)</sup> Bgl. Sefnd. 'Aιδώ (ob. ἀιδής) ή σελήνη παρά Χαλδαίοις.

<sup>16)</sup> Häufiger ift bie Form ka, Contraction von kata.

|                  | Licht.                | Mond.                 | Mond.         |      |  |
|------------------|-----------------------|-----------------------|---------------|------|--|
| Lappländisch:    | šarr-a 1)             |                       | $\overline{}$ | _    |  |
| Ticheremissisch: | sar ?)                | _                     | _             | _    |  |
| Mordwinisch:     |                       | kov                   | _             | _    |  |
| Syrjänisch:      | _                     | _                     | _             | _    |  |
| Bogulisch:       | sar-ni <sup>8</sup> ) | kölitä <sup>5</sup> ) | _             |      |  |
| Ostjakisch:      | -                     | χoda-j⁵)              | _             | _    |  |
| Magyarisch:      | šār ²)                | hold                  | -             | _    |  |
| Ost=Türkisch:    | sari ³)               | -                     | ai            | gijé |  |
| Osmanli=Türk.:   | sari 4)               |                       | ai            | gijé |  |

|                  | Erde, Land.           | Berg, Gebirge.         | Feld.               | Stein. | Waffer.            |
|------------------|-----------------------|------------------------|---------------------|--------|--------------------|
| Alttabisch:      | ma, ma-da             | kur                    | 88.                 | taq    | a                  |
| Finnisch:        | maa, mu-ta            | kor-k-o <sup>7</sup> ) | sia <sup>10</sup> ) | •      | _                  |
| Esthnisch:       | moi-sa <sup>6</sup> ) | kör-g-e <sup>s</sup> ) | sia 11)             | _      |                    |
| Lappländisch:    |                       | kar-as <sup>9</sup> )  |                     | _      | _                  |
| Ticheremissisch: | mj-landa              | kor-ok                 | _                   | _      | _                  |
| Mordwinisch:     | mo-da                 | _                      | _                   | _      |                    |
| Sprjänisch:      | mu                    | -                      | _                   | _      | ju <sup>19</sup> ) |
| Wogulisch:       | ma, ma-g              | -                      | _                   | _      | ja, je 18)         |
| Ostjakisch:      | me-g                  | ker-eš                 | _                   | _      | _                  |
| Magharisch:      | me-zö <sup>6</sup> )  |                        | _                   |        | jó <sup>18</sup> ) |
| Ost=Türkisch:    |                       | -                      | -                   | taš    |                    |
| Osmanli=Türk.    | : -                   | _                      |                     | taš    |                    |

<sup>1) &</sup>quot;Klar".

<sup>2) &</sup>quot;Gelblich".

<sup>3) &</sup>quot;Beiß".

<sup>4)</sup> Der Stamm sar, ser, sir "leuchten, flar fein, blenden", ist in allen altaischen Sprachen vertreten; vgl. Schott, Ueber bas altaische Sprachen=geschlecht, Bb. I, S. 136; O. Donner, Börterbuch ber Finnisch=Ugrischen Sprachen, S. 190 ff.

<sup>5) &</sup>quot;Morgen".

<sup>6) &</sup>quot;Feld".

<sup>7)</sup> Es wird allgemein angenommen, daß das kork der ugro-finnischen Sprachen nur eine Ableitung vom ursprünglichen Stamm kor sei. — Kor-k-o bedeutet eigentlich "Erhöhung".

<sup>8) &</sup>quot;Soch".

<sup>9) &</sup>quot;Groß"; vgl. das akladische gur-us "erhaben, mächtig". Im Wotjäkischen lautet "Berg": gur-ez, mit entsprechendem Ableitungssuffix.

<sup>10) &</sup>quot;Drt, Plat".

<sup>11) &</sup>quot;Sier".

<sup>12) &</sup>quot;Bafferlauf".

<sup>13,</sup> Rur in einzelnen Götternamen erhalten.

Sehr leicht zu ersehen sind auch folgende Analogien zwischen mehreren der wesentlichsten Zeitwörter:

|                  | Sein.                                | Bollendet, vol<br>ftändig fein. | • '                               | Bollenden, ver=<br>vollständigen <sup>5</sup> ). |
|------------------|--------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------------|
| Attabija :       | men (ven)                            | til                             | ku                                | kak                                              |
| Finnisch:        | ol-en 1)                             | täj-si <sup>8</sup> )           |                                   | kok-0 6)                                         |
| Esthnisch:       | olle-ma                              | täi-s <sup>8</sup> ,            | _                                 | kokk <sup>7</sup> )                              |
| Lappländisch:    | _                                    | täva-s³)                        | _                                 | čok-e <sup>8</sup> )                             |
| Ticheremissisch: | yl-em                                |                                 | _                                 | kog-o <sup>9</sup> )                             |
| Mordwinisch:     | ul-ems                               |                                 |                                   | _                                                |
| Shrjänisch:      | völ-nj <sup>2</sup> )                | tjr <sup>8</sup> )              | _                                 |                                                  |
| Wogulisch:       | <del></del>                          | _                               |                                   | -                                                |
| Ostjakisch:      | <b>u</b> d-ém                        | tet <sup>3</sup> )              |                                   | -                                                |
| Magnarisch:      | (Burgel: val, van                    | ) tele <sup>8</sup> )           | _                                 |                                                  |
| Ost=Türkisch:    | ol-maq                               | tol-maq 4)                      | qo-maq                            |                                                  |
| Osmanli=Türk.    | ; ol-maq                             | tol-maq 4                       | qo-maq                            |                                                  |
|                  | Zurechtlegen,<br>setzen, hinzufügen. | Schneiden.                      | In Reihe stell<br>an einander rei | annuch.                                          |
| Attabijch:       | tab                                  | χas                             | <b>śar</b> 18)                    | χir                                              |
| Finnisch:        | tap-ā-n 10)                          | 11)                             | sar-ja <sup>14</sup> )            | _                                                |
| Esthnisch:       | tab-an 10)                           | _                               | sēr-an 15)                        |                                                  |
| Lappländisch:    | tap-a-tet 10)                        |                                 |                                   | kar-et                                           |
| Ticheremissisch: |                                      | kiz-e <sup>12</sup> )           | šur <sup>16</sup> )               |                                                  |
| Mordwinisch:     |                                      | _                               |                                   | _                                                |

<sup>1)</sup> Selbstverständlich können hier nur die eigentlichen Stammformen, nicht auch die Berbalendungen verglichen werden, da dieselben sich je nach der Sprache verändern.

<sup>2)</sup> Botjäfisch: vań.

<sup>\*) &</sup>quot;Boll".

<sup>4) &</sup>quot;Boll fein".

<sup>5)</sup> Substantivisch "Alles".

<sup>6) &</sup>quot;Haufen; alles"; koko-n "versammeln, anhäufen".

<sup>7, &</sup>quot;Haufen"; kokk-u-ma "versammeln, anhäufen".

<sup>8) &</sup>quot;Haufen".

<sup>9) &</sup>quot;Bollftändig".

<sup>10, &</sup>quot;Erreichen, einholen, hinzufommen, treffen, erfaffen".

<sup>11)</sup> Bielleicht burfte hier veic-i "Messer" einzuschalten sein, welches öfter mit obigen Worten verglichen wirb.

<sup>12) &</sup>quot;Meffer".

<sup>18)</sup> Substantivisch "Linie, Beile, Reihe".

<sup>14) &</sup>quot;Berlängerung, Länge, Ausbehnung"; sor-o-a "gerabe, ausgestrecht".

<sup>16, &</sup>quot;Ordnen, regeln"; sor-a "gerade, richtig".

<sup>16) &</sup>quot;Stange, Balten".

|                  | Zurecht<br>fegen, hir | •                | Schnei<br>1.        | Den               | in Reihe stellen,<br>1 einander reihen. | Binben.                 |
|------------------|-----------------------|------------------|---------------------|-------------------|-----------------------------------------|-------------------------|
| Sprjänisch:      |                       |                  |                     |                   | zor 5)                                  | kör-to                  |
| Wogulisch:       |                       |                  | käs-äi              | 8)                | sir <sup>6</sup> )                      | _                       |
| Ditiatisch:      |                       |                  | kêž 3)              | ,                 |                                         |                         |
| Magnarisch:      | tap-ni 1              | )                | kéš³)               |                   | šor <sup>7</sup> ) sär <sup>8</sup> )   | kö-t-ni                 |
| Oft-Türkisch:    | tab-ma                |                  | qaz-m               | 8a 4)             | <del>-</del>                            |                         |
| Comanli=Türf     |                       | 4 /              | qaz-m               | • .               | _                                       |                         |
| Crmunii-Zuti     | ••                    |                  | qaz-m               | aq ,              |                                         |                         |
|                  | Schreien.             | Effen.           | Brechen.            | Licgen,<br>ruhen. |                                         |                         |
| Alktadisch :     | χir                   | ku               | aztu                | gud               | bat                                     |                         |
| Finnisch:        | kir-ju-n              | sjö-n            | okse-nn-an          | _                 | _                                       |                         |
| Esthnisch:       | kir-u-n               | sö-n             |                     |                   | _                                       |                         |
| Lappländisch:    |                       | _                | _                   | _                 |                                         |                         |
| Ticheremiffifch: | _                     | _                | _                   |                   | _                                       |                         |
| Mordwinisch:     | _                     | sev-en           |                     |                   | _                                       |                         |
| Sprjänisch:      | _                     | šjuj-a           | _                   | kuil-a            |                                         |                         |
| Wogulisch:       | _                     | te-m             | _                   | kol-em            | <u> </u>                                |                         |
| Ostjakijah:      | _                     | tevem            | azt-em              | kud-em            |                                         |                         |
| Magyarisch:      | hír*)                 | en-ni<br>(ev-ni) | okád-ni             | hálni 1           | •                                       |                         |
| Ost=Türkisch:    |                       | je-mé            | k <sup>10</sup> ) — | _                 | bat-maq 18), b                          | it-mék <sup>14</sup> 1. |
| Osmanli=Türk     | .: <del>-</del>       | je-mél           | k —                 |                   | bat-maq 18), b                          | it-mék 14).             |

Die Zahl dieser Beispiele ließe sich mit Leichtigkeit steigern, sie reicht aber auch so schon völlig hin, um dem Leser einen Begriff von den Achnlichkeiten zu verschaffen, die zwischen den berreits bekannten Wörtern des Akladischen und denen des Wörter=

<sup>1) &</sup>quot;Berühren".

<sup>\*) &</sup>quot;Finden, erreichen"; tab-la-maq "schlagen, stampfen, ebnen".

<sup>3) &</sup>quot;Meffer".

<sup>4) &</sup>quot;Aushöhlen, einschneiben".

<sup>5) &</sup>quot;Stange, Balten".

<sup>6) &</sup>quot;Reihe, Ordnung, die einen ob. etwas trifft".

<sup>7) &</sup>quot;Reihenfolge, Reihe".

s) "Rang, Ordnung".

<sup>9) &</sup>quot;Schrei".

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Jakutisch : si ; tschuwaschisch : še.

<sup>11) &</sup>quot;Die Nacht zubringen".

<sup>19) &</sup>quot;Schlafen".

<sup>18) &</sup>quot;Rieberfteigen, verfinten".

<sup>14) &</sup>quot;Bu Enbe fein, fertig fein, enben".

buchs der altaischen Sprachen, zumal der ugrisch-finnischen und türkisch-tartarischen Gruppe, sich erkennen lassen. man auf bem Gebiete ber Linguistik manche Analogien zwischen Wörtern, welche gang berschiebenen Sprachen angehören, nur mit Borficht betrachten, ba fie fich häufig als trügerisch erweisen; auch erkenne ich vollkommen an, daß alle lexicalischen Bergleiche und Busammenstellungen, welche gegenwärtig zwischen bem Affabischen und ben altaischen Idiomen versucht werden, mit dem Fortschritt ber Studien auf's Sorgfältigste revibirt werden muffen, und daß vielleicht nur ein Theil davon sich ständig wird behaupten laffen können. Aber es muß immerhin bemerkt werden, daß eine ziemliche Anzahl gerade berjenigen Zusammenstellungen, bie ich soeben als Beispiele citirte, bereits jest alle Bedingungen erfüllt, die die ftrengfte wiffenschaftliche Methobe nur erheischen fann; besgleichen, baß sie sich nur auf ben Stamm und nicht auch auf bas ganze Wort beziehen, endlich baß sie ein Ergebniß ber fritischen Analyse und, so zu sagen, ber Bergliederung ber betreffenden Börter find.

Bang besondere Beachtung verdienen übrigens von dem= selben Gesichtspuncte aus auch die vielen affabischen Wortstämme, die fich außerlich ftets gleich bleiben und keinerlei Aenberung erfahren, gleichviel ob sie als Berba oder Nomina gebraucht werben. Es sind dies uralte Wörter, die in zugleich absoluter und lebender Form, als Berbal- ober Nominalstämme von der Sprache gebraucht und von der philologischen Analyse aus den Derivaten ber noch heute bestehenden ugrisch=finnischen Ibiome hetausgelesen werden. Als Beispiele mögen hierzu folgende Bufammenftellungen bienen:

# Ugrisch=finnisch:

#### Attadisch:

kat, kit, brechen, gerbrechen. kar, kor, kur, kir, wiederhallen, mur= kir, Bort, Gemurmel. meln, fprechen. kor, ker, verlangen, suchen, sammeln. kur, erwerben, erobern. kan, kon, kun, ken, kin, ftarr, gerabe, gan, fich aufrecht halten, fest fein, ftart, feft fein.

gut, schneiben, abschneiben.

egistiren.

gin, gen, sich aufrecht halten, fest sein. existiren.

#### Uariich=finniich:

#### Attabilch :

kam, kom, kum, kim, gefrümmt, rund gam, frumm fein. fein.

tar, tor, tur, ter, tir, gerbrechen, ger= tar, schneiben, trennen, entscheiben, theilen, zerichneiben.

kar, kor, ker, kir, gefrumnt, freis- zar, Kreis, Salsband, Eingeweibe. förmig, rund fein.

vorwärts brangen, vorwärts treiben.

sar, sor, sur, sir, wachsen, sich aus- sar, vorwärts treiben, anwachsen. breiten, pormarte treiben, lang, ausgedebnt fein.

sak, sok, suk, sik, spit zulaufen, nach sak, Kopf, Gipfel, Spite, Oberhaupt,

sur, treiben, beraustreiben.

#### VII.

Bei all' folden Vergleichungen und Zusammenstellungen auf lericalischem Gebiete gemahrt man übrigens unerwarteter Beife. daß die akkadischen Wortstämme ihrer Form nach weit enger mit ben ugrischen als mit ben finnischen verwandt scheinen; benn sie find nicht nur weniger voll und entwickelt als lettere, fondern zeigen auch wie die ugrischen bereits eine häufige Apokope der vocalischen Endung, sowie eine gewisse abschleifende Contraction, welche zwei zusammentreffende Consonanten durchweg in einen einzigen verschmilzt 1).

In der That wird diese lettere Erscheinung auch von denen anerkannt, welche die akkadischen Formen eher mit den finnischen übereinstimmen laffen und nur unter biefer Bedingung den altaischen Charafter bes Affabischen zugestehen möchten. Doch dürften biefelben wohl nur nach einer vorgefaften Meinung verfahren, wenn sie in ben betreffenden Erscheinungen, welche die ugrischen Wortstämme in ber Form von ben finnischen unterscheiben, nur

<sup>1)</sup> Allerdings noch feine innere Contraction, die eine Silbe in ber Witte eines Bortes unterbrudt. Im Affabischen findet fich tein Beispiel hiervon, während folche Contractionen in den alten Dialecten Sufianas fehr baufig find.

Ergebnisse neuerer Sprachveränderungen erkennen. In Wirklichkeit wird diese Ansicht durch Nichts gerechtsertigt, wie allgemein sie auch unter den Gelehrten des altaischen Sprachgebiets verbreitet sein mag. Die in Rede stehenden Erscheinungen sind jedenfalls nicht an ein bestimmtes Datum gebunden; sie könnten auch eher, als man annimmt, hervorgetreten sein und bereits in frühester Zeit die individuelle Eigenthümlichkeit der ugrischen Idiome, so gut wie des Aksadischen, im Unterschiede von den eigentlich sinnischen gebildet haben: eine Schlußfolgerung, die mir nothewendig aus dem Studium des Aksadischen hervorzugehen scheint.

Die größte Aufmerksamkeit muß indeffen ohne 3meifel ben phonetischen Erscheinungen gewidmet werden, die fich bei vollkommen abgesonderter Betrachtung bes Affabischen und abgesehen von jeder äußeren Bergleichung besselben mit anderen Sprachen ertennen laffen; benn wir gewahren hierbei in ber That auf's er= sichtlichste einen merkwürdigen Contrast, deffen tiefere Erforschung sich unwillkürlich aufdrängt. Das Akkabische erscheint einerseits als Sprache, die fich schon fruhzeitg ausbildete und bereits in der ältesten Agglutinationsperiode fixirte, so daß die Grammatik viele Formen aufweist, die das ursprünglichste Geprage tragen und von diesem Gesichtspunkte aus sich nur mit bem Mandschurischen vergleichen laffen; andererfeits erscheint ce in ben erhaltenen Denkmälern wiederum als Sprache, die bereits Jahrhunderte hindurch gesprochen wurde und beren Wörter sich burch ben langen Gebrauch wieder abnutten, wobei sie hinsichtlich ber Lautveränderung allem Anschein nach gahlreichen Ginflussen ausgesetzt waren. Und biese Ginfluffe, die wir vornehmlich in ber Aenderung der Stämme mahrnehmen, laffen fich lediglich auf zwei Urfachen zurudführen: auf die Neigung zur Apotope ber vocalischen Auslaute und bas Trachten nach einer Milberung in ber Aussprache.

Das Akkadische besitzt eine ausgesprochene Neigung zur Apostope. Wir finden von manchen Wörtern zwei Formen, mit und ohne Endvocal, gleichzeitig neben einander; so z. B. dara und dar "Rasse", utu und ut "Sonne", eni und en "Herr". Der Einfluß dieser Neigung zur Apokope erstreckt sich sogar auf Wörter,

beren Bildung mittelst vocalisch ausgehender Suffize sich erkennen läßt. So bildet ma "Land" mittelst des individualisirenden Suffizes da: mada, und hieraus wird wiederum durch Apokope mad; turi "hindurchgehen, überschreiten, eintreten" ist ohne Zweisel mittelst eines Suffizes ri, von dem sich anderweitige Spuren nacheweisen lassen, aus der einfacheren Burzel tu "anfallen, angreisen, eindringen" abgeleitet, und hieraus wird wiederum tur. Alle Casussuffize, deren Endvocal nicht von Natur aus ein starker ist, sind einer Apokope dieses Bocals fähig; wir sinden ungalmur "meinem Könige" statt ungalmura, ennunak "zur Bewachung" statt ennuneku, desgleichen xilib "der Glänzende, Prächtige" für xilibi u. s. w.

Die Neigung zur Milberung in ber Aussprache erzeugt das gegen hauptsächlich brei Thatsachen, die sich aus ebenso zahlreichen wie zweifellosen Beispielen feststellen lassen:

1. Die Aenberung, ber bie Stammesenbung ausgesett ift, beschränkt sich nicht auf die Apokope, welche anstatt des Bocals einen Consonanten am Ende steben läßt; ist biefer Consonant ein m ober n, eine Liquida ober Gutturalis, so wird er abge= worfen, wie uns vielfach gleichzeitig vorhandene Formen, wie z. B. erim und eri "Diener" ober gig und gie "Nacht" u. a. beweisen. Und hicraus erklärt sich benn auch eine Erscheinung, die eben= falls im Finnischen, Magyarischen, überhaupt in allen ugrischfinnischen Sprachen bekannt ift: von manchen Börtern ift die entwidelte und unverfürzte Form bes Stammes nur dann vorhanden, wenn ein Declinations- ober Conjugationssuffix hinzutritt; bleibt dagegen biefer Stamm isolirt, so wird er burch ben foeben näher bezeichneten Ginfluß verfürzt. Als Beispiele mogen hier "geben" und "erfüllen" bienen; im Infinitiv und im Singularis bes Bräteritums, wo biefe Berba fein Suffix annehmen, lauten fie sî und si; sobald aber ein Rumerus- oder Tempussuffix im Plural bes Prafens hinzutritt, so wird baraus simus und simu statt kîmu-e, besgleichen sigies und sigi statt sigi-e, ba ber Stamm in Birklichkeit simu und sigi lautet und bie Bufügung bes Suffixes (welches abweichend von den flectirenden Sprachen gleich einem erhaltenden Elemente wirkt) ihn unversehrt erhält und die Verkürzung hindert, welche andererseits die alleinstehende Endung erfährt, sobald sie dieses Schupes entbehrt 1).

2. In ihrem Streben nach Abmilberung hatte die affabische Aussprache eine deutlich erkennbare Abneigung gegen das Zu= sammentreffen zweier Consonanten. Unter den mehrfilbigen, ideographisch bezeichneten Wortstämmen, beren Lefung bie Spllabare angeben, sowie unter benjenigen Stämmen, welche bie affabischen Texte phonetisch schreiben, giebt es kaum fünfundzwanzig, in benen ein folches Zusammentreffen stattfindet. Diese auffallende Erscheinung erklärt sich aber lediglich baraus, bag man ben harten Klang socher Anhäufungen von Consonanten zu vermeiden und burch Berschmelzung ber zusammentreffenden Mitlaute zu einem einzigen abzumilbern suchte. Es ergiebt sich bies aus folgendem Bährend zwei zusammenftogende Consonanten in ben für uns unauflösbaren Stämmen äußerft felten finb, finben fich biefelben fehr häufig in ben zusammengesetten Wörtern, an benen das Affadische so reich ist. Run stehen uns aber alucklicher Beise in den Källen, wo die Reilschrift in ihrer eigenthumlichen Berbindung von Sbeogrammen die eintretenden Lautveränderungen nicht erkennen läßt, die die Aussprache betreffenden Gloffen ber lexicalischen Tafeln belehrend gur Seite 2); und aus ihnen erschen wir, daß fast durchgängig eine Afsimilation des erften Confonanten mit bem zweiten stattfanb.

<sup>1)</sup> Erscheinungen dieser Art muß ohne Zweisel die größte Ausmerksamkeit gewidmet werden; denn sie können die Borstellungen, die man von manchen Börtern ursprünglich sich zu bilden geneigt war, von Grund aus verändern. Ein Beispiel hiezu ist solgendes:

Es giebt zwei, burch verschiedene Jocogramme ausgedrückte Formen des atkadischen Wortes für "Fisch", nämlich za und zan. Ich habe dasselbe mit dem sinnischen kala und ungarischen hal verglichen, denen zan in phonetischer Beziehung in der That vollkommen entspricht. Auch glaubte ich disher der Form za ein höheres Alter beimessen und in ihr einen Beweis gegen die Ansicht Donner's erkennen zu sollen, daß kala — hal auf einen Stamm kal zurückzusühren sei. Doch hatte ich hierin Unrecht; denn za ist nur eine Berkürzung von zan und sogar von zana, wie der bereits früher von mir angeführte Jlativ zanaku (nicht zaku) bezeugt, in welchem der Stamm, behufs Annahme des Sufsires, seine volle Form wiedergewinnt.

<sup>2)</sup> Bgl. meine Arbeit: La langue primitive de la Chaldée, S. 47 ff.

Handelte ce sich z. B. um die Stämme ut und su, ideographisch X und Y bezeichnet, so schrieb man, wenn sie ein Compositum bilbeten: X-Y; und dieses Compositum lautete nicht utsü, sondern mit Affimilation ussû. Man ging auch noch weiter in ber Milberung ber Aussprache. Die vorermähnten Gloffen belehren uns burch gahlreiche übereinstimmende Beispiele, bag man in der Aussprache alle doppelten Buchstaben nicht als solche hören, vielmehr gleich einfachen Buchftaben flingen ließ: ein Borgang, ber fich an ben verschiebenen Formen bes Compositums ut-sû 1), nämlich utsû, ussû und usû, auf's genaueste verfolgen läßt, wie ja auch babar "weiß", substantivisch "Tagesbammerung", eine gang ähnliche Formenreihe: barbar, babbar Es mag endlich genügen, wenn ich hier noch und babar bietet. einmal an die verschiedenen phonetisch bezeichneten Formen der Reilschriften erinnere, beren Urfprung sich chenfalls in biefer Beise erklärt, wie 3. B. gagarra für gargarra, nanam für namnam, ganamga für garnamga u. a. m.

3. Während einerseits die Neigung vorliegt, die Gutturalis am Ende eines apotopirten Stammes wegfallen zu lassen, wird sie andererseits am Ansang eines solchen durch Einwirkung versschiedener Umstände sehr leicht in eine Aspirata verwandelt, wobei k oder g in x übergehen; ebendiese Aspirata wird aber wiederum gemildert und fast gänzlich dem h assimiliert, welches durchgängig dem Ansangsvocal inhärirt. So weist z. B. die präsormative Partikel des Präcativs der Verba solgende Reihe von Berwandelungen auf: gan, ga, xa, a (ha); desgleichen ein Stamm der Bedeutung, "Glanz, Tag", welcher mit dem sinnischen koi zu vergleichen, eine ähnliche Progression: ku, xu, u (hu).

Soviel über die wesentlichsten Erscheinungen der Lautversänderung, welche sich mit Leichtigkeit im Akkadischen beobachten lassen. Dieselben sind übrigens, im Grunde genommen, nur eine natürliche Folge der Richtung, welche es bewirkte, daß die Formen der akkadischen Wortstämme weit mehr den ugrischen als den finnisschen sich assimilierten, welch' letztere viel vollere Formen bewahrten,

<sup>1)</sup> Wörtl. "Sonne — sich niederlegen".

— wenigstens in der Wehrzahl der Fälle, da sich ja auch hier manche Ausnahmen finden. So ist z. B. das akkadische idu (hidu) "Mond", wenn die Gutturalis am Ansang aspirirt ist, bei weitem weniger contrahirt als das sinnische knu, das dem wepsischen kudai näher steht; die ursprünglichste Form scheint hier indessen dem wogulischen kolita (vgl. das magyarische hold) sehr nahe gestanden zu haben, zumal die Grundwurzel kal, kul, kil lautet, wie auch Donner gezeigt hat.

Es liegt auf der Hand, daß bei jedem streng wissenschaftslichen linguistischen Bergleiche des Aktadischen mit den ugrischssinnischen Idomen alle diese Lautveränderungen auf's sorgkältigste zu berücksichtigen sein werden. Die Regeln, die sich hierbei aufstellen lassen, werden vorzugsweise bei den lexicalischen Zusammenstellungen in Betracht zu ziehen sein, wie wir es bereits bei der Darlegung der soeben angeführten bezüglichen Beispiele gethan haben.

Und es werden hierbei auch noch gewisse andere Gesetz der Uebereinstimmung in der Lautveränderung zwischen dem Akkadischen und den ugrisch-sinnischen Idiomen in's Auge zu fassen sein, zu-mal wir jetzt schon im Stande sind, sie mit aller Sicherheit und wissenschaftlichen Strenge, und unabhängig von den soeben besprochenen Lautveränderungen sestzustellen. Diese Gesetz sind kurz gesaßt solgende:

- 1. Die akkadischen sanften Explosiven b, g und d entsprechen ben finnischen starken p, k und t; sie finden sich jedoch im Allsgemeinen nur dann, wenn einzelne ugrisch-finnische Sprachen (vom Lappländischen abgesehen) in demselben Worte auch die entsprechende sanfte Explosive zulassen.
- 2. Wo die ugrischen Idiome an die Stelle des finnischen k ein  $\chi$  oder h sezen, hat das Akkadische ebenfalls ein  $\chi$ ; handelt es sich hierbei um den Anfangsbuchstaben, so sezt dafür das Akkadische zuweilen nur den bloßen Bocal, dem die Aspiration h inhärirt. Bon dieser Regel sinden sich nur wenige Ausnahmen.
- 3. Wo im Magyarischen bem finnischen p ein f entspricht, behält das Affadische ein p, läßt jedoch nicht die sanste Explosive b dafür eintreten.

- 4. Tritt in den verschiedenen Formen eines und defselben Stammes bei einzelnen ugrisch-finnischen Idiomen eine Dentalis, bei anderen dagegen ein Zischlaut ein, so zieht das Aktadische die Dentalis, und zwar für gewöhnlich d, seltener t vor.
- 5. Auch im Affadischen geht in vielen Fällen das 1 in eine Dentalis, und zwar in d über; doch tritt dieser Uebergang bei Weitem nicht so häufig ein wie etwa im ostjakischen Idiom.
- 6. Die Stelle bes 1 ber ugrisch-finnischen Sprachen vertritt im Akkadischen zuweilen ein n; diese Beränderung geht indessen nur mit dem Auslaut der Burzel vor sich.
- 7. Bor einer Gutturalis hingegen läßt das Affabische mitunter ein 1 an die Stelle des n treten.
- 8. Wo das Protomedische ein r und die ugrisch-finnischen Ibiome ein I haben, setzt auch das Akadische den letzteren Buch-staben.
- 9. Schließt in ben ugrisch-finnischen Sprachen bas Wort mit einem Zischlaut, so setzt bas Aktadische an Stelle bes letzteren ein r und umgekehrt.
- 10. Das akkabische k ober g entspricht in manchen Fällen einem weichen Zischlaut ober flüsternden Buchstaben ber ugrisch-finnischen und türkisch-tartarischen Idiome.
- 11. Alle Wörter, die in den ugrisch-sinnischen Sprachen mit ja, jo, ju, je und ji ansangen, beginnen im Akkadischen mit a, o, u, e und i; das Ansangs-j existirt hier nicht oder verschmilzt wenigstens mit dem dem Bocal inhärirenden h.

Daß diese Lautgesetze in der Hauptsache mit denen der ugrischen Idiome, besonders, wie schon Donner hervorhob, mit denen des Ostjakischen übereinstimmen, wird gewiß Jeder erkennen, der auch nur einigermaßen mit dem Wesen der altaischen Sprachen bekannt ist. Wir stehen also hier wiederum sehr gewichtigen Argumenten gegenüber, welche gleichzeitig erwogen mit der Neigung zur Apokope, dem Widerstreben gegen das Zusammentressen zweier Consonanten, dem Wangel an Einklang der Suffire mit der Wurzel in den Derivaten und anderen grammatischen Erscheinungen sämmtlich darauf hinweisen, daß zwischen dem Akkadischen und den ugrischen Idiomen, speciell dem Ostjakischen, thatsächlich

größere Analogien bestehen als mit den finnischen Sprachen im engeren Sinne. Auch entnehmen wir baraus, bag bas Atfabische die meisten Lautveranderungen und bezüglichen Reigungen, welche Die ugrischen Ibiome charafterifiren, bereits breifig Jahrhunderte vor der driftlichen Zeit in seinem Wortschaße aufwies: jedenfalls ein beutlicher Beweis, daß biefe Erscheinungen nicht neueren Datums sind, wenn auch bas Finnische in Folge seiner vorherrschenden Reigung zur Selbständigkeit, worin es unter ben arischen Sprachen besonders bem Lithauischen gleicht, bis in die neueste Zeit gegen bie Unnahme vieler folcher Lautveränderungen ben entschiedensten Widerstand zeigte. Die Analogien, die wir foeben zwischen dem Attadischen und Ugrischen mahrgenommen, bürften vielleicht sogar gewichtig und schlagend genug sein, um bereinst bas Affabische als ben frühesten Typus ber ugrischen Sprachen erkennen und es thatfächlich zu biefer speciellen Gruppe ber turanischen ober altaischen Sprachfamilie rechnen zu laffen.

Wie dem aber auch sein mag und wie unvollkommen unsere Kenntnisse des Akkadischen gegenwärtig noch sein mögen, — sowiel läßt sich schon jest mit aller Bestimmtheit behaupten, daß sowohl vom Standpuncte der Lexicographie als von demjenigen der grammatikalischen Morphologie alle Merkmale für die Annahme der Berwandtschaft des Akkadischen mit den altaischen Sprachen vorhanden sind. Die Forschungen, die in dieser Hinsischen werden dieses wichtige Factum ohne Zweisel von Neuem bestätigen. und bei zunehmender Bereicherung unserer Kenntnisse uns auch in den Stand setzen, den Grad der Berwandtschaft zu bestimmen, welche die alte turanische Sprache Chaldäas mit der einen oder anderen der heut noch vertretenen Gruppen derselben Sprachsamilie verbindet.

Digitized by Google

## Capitel VII.

# Die ethnischen Glemente der Bevöllerung von Babylonien.

T.

Die bunte Rusammenwürfelung der verschiedensten Raffen und Sprachen in Babylonien und Chalbag hat bereits im frühen Alterthum befrembet. Zur Zeit des letten chaldäischen Reiches iprach man in Babylon felbst so verschiebene Sprachen, daß man häufig die des einen Stadtviertels im benachbarten taum noch verstand 1). Aeschylus2) nennt die Einwohner von Babylon πάμμικτος όχλος, eine buntgemischte Menge, und dem entsprechend läft auch bas Buch Daniel3) alle Erlasse ber babylonischen Könige mit ben Worten: "Man thut euch fund, ihr Bolfer, Stämme, Bungen u. f. w." beginnen. Die große Ausbehnung bes babylonischen Handels zu Wasser und zu Lande, die Berpflanzungen gahlreicher Rriegsgefangenen, welche Eroberer wie Nabukuburuffur wiederholt vornahmen, sowie die von den friegerischen Ereignissen so häufig veranlagten Ansiedelungen fremder Elemente, wie 3. B. ber Juden, die fich mit ihrer Religion, ihren Befegen und ihrer eigenen Sprache in ben unteren Brovingen bes Tigris- und Euphratlandes, neben ber Urbevölkerung und ben schon im achten Jahrhundert v. u. 3. jo hoch= cultivirten aramäischen Stämmen niederließen, — bies Alles trug gewiß nicht wenig dazu bei, die an sich schon so große Verschie-

<sup>1)</sup> Quatremère, Mémoire géographique sur la Babylonie, S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pers., 51.

<sup>3)</sup> III, 4; V, 19; VI, 25; VII, 14.

benheit im Blute und in der Sprache der Landesbevölkerung zu befördern. Aber doch war die Bevölkerung von Babylonien und Chaldäa schon seit den frühesten Zeiten eine vielfach gemischte und auf's bunteste zusammengesetzte.

Die Ergebnisse ber Affpriologie, welche leider ebenso wie das Borhandensein der akfadischen Sprache gur Bielscheibe ber selt= famften und unbegründetften Zweifel gemacht wurden, weisen unwiderleglich barauf hin, daß die ethnische Dualität in ber Bevölkerung von Babylonien und Chaldaa bereits zu der Beit bestand, mit beren Eintritt sich bie eigentliche Beschichte zu er= schließen beginnt. Und aus biesem Dualismus der Raffen ergiebt fich als unmittelbare Folge auch ein Dualismus der Sprachen, fo daß wir 3. B. in ben unteren Tigris- und Guphratgebieten zwei Idiome von ganglich verschiedener Abstammung neben einander gebrauchen sehen: bas Affabische, für bessen turanischen ober altaischen Charafter ich eben eingetreten bin, und bie Sprache ber semitischen Boltergruppe, welche man affprische genannt hat, obwohl fie gleicherweise in Affgrien wie in Babylonien und Chaldaa gebräuchlich war. Diese Bezeichnung ist indessen all= gemein sanctionirt worden und so wollen auch wir dieselbe bei= behalten, wenngleich fie im Grunde genommen nur wenig zutrifft, auch viel zu beschränkt ift und vor Allem das Unpassende hat, bas Ibiom mit bem Namen gerade bes jüngften aller Bolfer gu benennen, die fich feiner bedienten. Gin Berfuch, diefe Bezeichnung zu ändern und durch eine genauere zu ersetzen, würde aber freilich manche migliche Folge haben und vielleicht nur dazu beitragen, cine an sich schon verwickelte Frage durch Anwendung neuer Ausbrude noch mehr zu verwickeln. Ich werde daher, wie gefagt, bicfe überkommene Bezeichnung auch ferner gebrauchen, muß aber noch einmal bemerken, daß man in Babylonien und einem Theile Chaldaas icon viele Jahrhunderte affprifch fprach, ehe noch von einem Bolke ber Affgrer überhaupt die Rede mar. hieraus folgt, daß das Bolk von Affur erft später die semitische Sprache Babyloniens angenommen haben muß. Die ältesten Könige von Ur, von denen uns epigraphische Texte berichten, Könige, bie ben Erbauern ber Byramiden Aegyptens an Alter

nicht nachstehen, wie z. B. Dungi, sießen in der That ihre amtlichen Inschriften ebenso gut semitisch und akkadisch wie assprisch absalsen, obwohl ihre Eigennamen von ihrem akkadischen Ursprunge zeugen. Als dann lange Zeit später, um das Jahr 2000 v. u. Z., Sargon I. die Zusammenstellung des großen astrologischen Werkes veranlaßte, mit dem wir uns in einer späteren Arbeit eingehend beschäftigen werden, wußte man von den Assprern als einer Nation noch nichts. Die Verfasser jener Sammlung kannten von ihnen nur ungeordnete Stämme, gutuim '), die goim der Genesis '), aus deren Mitte sich als ursprüngslicher Heerd der Civilization, welche almälich alle diese Stämme und Gruppen zu einem Ganzen vereinigen sollte, die Stadt Assursprüngslicher Halahs Scherghät) mit ihrem Gotte Ausar's), dem späteren Assurschuss und diese Stadt hatte damals durchaus den Charakter einer babylonischen Colonie 4).

Wie dem aber auch sein mag, der sprachliche Dualismus ist unbestreitbar vorhanden, und ist daher auch ein ethnischer Dualismus anzunehmen. Nur dürfte es schwer halten, wenn nicht

<sup>1)</sup> Daß die assyrischen Stämme sehr lange Nomaden blieben, ergiebt sich u. a. auch daraus, daß alu "Stadt", welches ein specifisch assyrisches Bort zu sein scheint, seiner Burzel und Etymologie nach vollkommen mit dem hebräischen zu "Zelt" identisch ist. In Babylon scheint man sich des Wortes er bedient zu haben, welches mit gleicher Bedeutung auch in's Hebräische überging. Sayce leitet letzteres vom akkabischen uru "Stadt" her; doch dürfte dies Ableitung immerhin noch zweiselhaft sein.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) XIV, 1.

<sup>3)</sup> W. A. I., I, 6, 1; IV, 18, 2. Den Namen Aufar scheint übrigens die Stadt schon früher gehabt zu haben als der Gott, den man vielleicht nur deshalb Aufar, später Assur nannte, um den Namen des alten Sar der Atfader, dessen ideographische Schreibung die gebräuchlichste für den Namen des Gottes Assur geworden war, auf künstliche Weise von einer semitischen Wurzel (ass. אמשר, hebr. ישטר, hebr. אמשר fönnen. Die Schriftzeichen, die man gewöhnlich zur Wiedergabe von Ausar als Stadtnamen anwandte, sind jedensalls der Art, daß man für denselben mit Sayce eine akkadische Ethemologie a-usar "Ufer des Wassers" annehmen könnte, zumal dieselbe mit der besonderen Lage der Stadt sehr gut zu vereinbaren ist.

<sup>4)</sup> Bergl. Smith, Notes on the early history of Assyria and Babylonia, S. 6. — Hierbei möchte ich beiläufig bemerken, wie wichtige Gründe biese Thatsachen dafür liesern, daß Genesis X, 11 zu übersetzen sei: "Bon diesem Lande ging er (Nimrod) aus gen Ussprier" u. s. w.

gänzlich unmöglich sein, ben Zeitpunct genauer zu bestimmen, wo die Gebiete beider Bevölkerungstheile und Sprachen noch streng von einander geschieden waren. Denn seit den ältesten Zeiten, aus denen wir zuverlässige Denkmäler besitzen, sehen wir von den Grenzen Asspriens dis zum Meere beide Rassen gemischt und eng mit einander vereint, wenn auch beide im unabhängigen Bollbesize ihrer eigenen Sprachen und sonstigen Gewohnheiten. Nur scheint man im Norden, im eigentlichen Lande Sennaar, mehr das semitische als das turanische Idiom, im Süden hinsgegen, im Lande Akkad, welches später gegen Ausgang des neunten Jahrhunderts Kaldi genannt wurde, das letztere mehr als das erstere gesprochen zu haben. Dieser Umstand dürfte indessen nur bei einer Frage nach dem gegenseitigen Verhältniß der Sprachen von Wichtigkeit sein; im Uedrigen beweist er eben nichts, als daß beide Elemente im Lande vertreten waren.

# П.

Die chaldäisch-babylonischen kosmogonischen Ueberlieferungen scheinen die ursprüngliche Erschaffung zweier Menschenrassen, einer braunen und einer anderen von hellerer Hautsarbe<sup>1</sup>), ansgenommen zu haben. Doch sind die Angaben hierüber noch viel zu vereinzelt und unvollständig, als daß man schon jett den engeren Zusammenhang feststellen könnte, in welchem diese Ueberslieferungen einerseits mit den beiden ursprünglichen Kassen jener Gegenden, wo sie entstanden waren, andererseits mit der räthselshaften Erzählung stehen, die wir im sechsten Capitel der Genesis von den "Söhnen Gottes" (מבירות הארם) und den "Töchtern der Menschen" (מבירות הארם) erhalten sinden. Die Beantwortung dieser Frage muß vorläufig noch unerledigt bleiben, dis unsere Forschungen und Kenntnisse der betreffenden Ueberlieferungen gründlicher und ausgebreiteter sein werden.

<sup>1)</sup> Bgl. Smith, Chaldean account of Genesis, S. 86.

Auf weit lichterem Boden befinden wir uns in jener allbefannten Stelle des Hellanicus 1), nach welcher der ursprüngsliche Dualismus in der Bevölkerung von Chaldau und Babyslonien auch den Griechen bekannt war, welche Babylonier und Kephener besonders unterschieden. An diese Namen knüpft sich beim genannten Logographen, wie bei anderen Griechen, ein ganzer Kreis von Ueberlieserungen, von denen die einen einen wirklich historischen Charakter zu haben scheinen, die anderen aber, in denen Perseus?) die Hauptrolle spielt, eher Mythen zu nennen sind. Doch auch diese letzteren fallen seit der Wiedersaufsindung der Fragmente des babylonischen Epos Izhhubar's oder vielmehr Dhubar's schwerer in's Gewicht, da eine der wesentlichsten Episoden der Perseussage, die Befreiung der Androweda, Zug für Zug eine Episode des bezeichneten Epos wiederziebt").

Was nun zunächst die Acphener betrifft, so fällt der Name derselben bei den Griechen vollkommen mit dem der Aethiopen zusammen. Iene Mittheilung des Hellanicus nennt also als Bestandtheil der Bevölkerung am unteren Euphrat und Tigris die sagenberühmten Aethiopen oder Kuschiten Babyloniens, welche uns in so manchen Stellen der alten Klassister und des alten Testamentes 4) begegnen. An das Andenken dieser Kuschiten knüpft sich auch der Name des biblischen Nimrods), welcher zur Bezeichnung eines Herven und eines Bolkes zugleich diente,

<sup>1)</sup> Steph. Byz., f. Xaldator.

<sup>\*)</sup> Arrian., ap. Eustath. ad Dionys. Perieg., 1005; Apollobor., II, 4, 5; Chronic. pasch., I, S. 74 ed. Dinborf; vergl. Herobot, VI, 54 und VII, 61; Lucan., Phars. VI, 449.

Der Name Berfeus muß hier die hellenisirte Form eines noch undekannten babylonischen Namens sein. Bielleicht ist es derselbe, der beim Ktesias die Quelle des Barsondas bezeichnet.

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Premières civilisations, Bb. II, S. 23 ff.

<sup>4)</sup> Ch. Lenormant, Introduction à l'histoire de l'Asie occidentale, S. 240 f.; Movers, Die Phönicier, Bb. II, erster Theil, S. 269, 276, 284 ff; zweiter Theil, S. 104, 105 und 388; Knobel, Die Bölfertafel ber Genesis, S. 251, 339 ff., d'Edstein, Athénaeum français, 22. April, 22. Mai und 19. August 1854.

<sup>5)</sup> Genes. X, 8-12.

gleich den übrigen Namen, die an berselben Stelle der Genesis?) genannt werden. Die spätere semitische Legende gab allerdings dem Namen Nimrod die Bedeutung "Empörer" (von der Wurzel and), entsprechend dem Charafter, den die Gestalt desseselben immer mehr und mehr annahm; doch liegt dem gewiß eine spätere Etymologie zu Grunde. Die Arbeiten von Grivel?) und Sayce? lassen kaum noch bezweiseln, daß Nimrod der zu einem Heroen gewordene Maruduk von Babylon sei; und man kann wohl annehmen, daß von einer akkadischen Form des Namens dieses Gottes, nämlich von ana Amarsutu4) hergeleitet ward. Iedenfalls aber ist hier der Gott zu einer Personification des Volkes seiner Stadt geworden.

Die Chalbäer, die ben zweiten Bestandtheil des in Rede stehenden ethnischen Dualismus bilben, werden von Dioborus Siculus,), der ihre Lehren und Ideen mit überraschender Genauigkeit behandelt, als "bie älteften ber Babylonier" bezeichnet; und dem entsprechend berichtet auch Bellanicus 6), daß ce icon vor dem Könige Repheus, also vor den Revbenern Chalbaer gab, "bie fich jenfeits von Babylon bis nach Chocha (b. h. bis an die Stelle bes fpateren Seleucia) ausbreiteten." Nach Berosus find die Könige, welche unmittelbar auf die Fluth folgen, fämmtlich Chalbaer. Die Bibel nimmt fogar bas Borhandensein dieser Bevölkerung, welche alter als die von ihr erwähnte kuschitische war, ohne ausbrücklich bavon zu sprechen, implicite an, indem fie als "Anfang bes Reichs" bes Rimrob, des Sohnes des Rusch, vier Städte bezeichnet, die schon vor bemfelben vorhanden maren 7). Auch kennt sie bereits seit ältester Reit den Namen der Chaldäer unter der Form Chasdim. Zur

<sup>1)</sup> Oppert, Comptes-rendus de la Société française de numismatique et d'archéologie, Bb. I.

<sup>\*)</sup> Comptes-rendus de l'Académie des Inscriptions, 1874, ©. 37 und 46; Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. III, ©. 136 ff.

<sup>\*)</sup> Transact. of the Soc. of Bibl. Archaeol., Bb. II, S. 243 ff.

4) Bgl. meine Langue primitive de la Chaldee, S. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) II, 29.

<sup>6)</sup> Nach Stephanus v. Byzanz.

<sup>7)</sup> Genef. X. 10.

Zeit Abraham's nennt sie die große Stadt Ur, heut Wugheir, "Ur in Chaldäa"); und sie bezeichnet auch früher schon den semitischen Stamm, aus welchem die Hebräer hervorgehen sollten, mit Arphachsab oder besser Arphachasb, also "Nachbar des Chaldäers").

Dieser Umstand aber, daß Ur in den ältesten Erinnerungen der Teraschiten für die Stadt \*\*xar' &50xip\* der Chaldäer gilt, während Letztere wiederum an gleicher Stelle in keinerlei Beziehung zu Babel erwähnt werden, ist für die Bestimmung des wirklichen ethnographischen Charakters des chaldäischen Bolkes von außersordentlichem Werthe. Denn thatsächlich erscheint Ur in seinen zahlreichen alten epigraphischen Denkmälern überall als die am ausschließlichsten turanische Stadt; hier ist Alles akkadisch, selbst unter der Herrschaft der Könige mit semitischen Namen aus den Dynastien von Karrak und Larsam, während sich die Spuren vom Gebrauche der assyrisch-semitischen Sprache erst viel später erkennen lassen.

In den Keilinschriften ist Kalbu oder Kalbi anfänglich nur ein wenig bekannter Stamm der Akkader 3), welcher aber im neunten Jahrhundert v. u. Z. 4) einen beträchtlichen Aufschwung zu nehmen beginnt. Unter Assurazirhabal, Salmas nassar III und Samsis Bin ist er schon Herr des ganzen Küstengedietes, welches damals Kalbu hieß und in mehrere kleine von Häuptlingen regierte Fürstenthümer zersiel. Ausgangs des achten Jahrhunderts besaß sodann der Stamm der Kalbischon so sehr das Uebergewicht, daß er Babylon Könige gab 5); und von dieser Zeit an waren es die Chaldäer im eigentlichen Sinne, welche im Süden des Euphrats und Tigrislandes als mächtige Gegner der assyrischen Herrschaft auftraten, dis sie mit der Dynastie des Nabopolassarsendlichen Keiche ein Ende machten.

<sup>1)</sup> Genef. XI, 28 und 31; XV, 7.

<sup>2)</sup> Genef. X, 22 und 24; XI, 10-13.

<sup>3)</sup> Stele bes Samfi=Bin, Col. 4, Zeile 38 (W. A. I., I, 34).

<sup>4)</sup> Bgl. meine Premières civilisations, Bb. II, S. 218.

<sup>5)</sup> Cbend., Bd. II, S. 221.

In der Ueberlieferung des Hellanicus und der anderen griechischen Schriftsteller vertritt also der Name der Chaldäer denjenigen von Akkad und, wie wir später noch sehen werden 1), vielleicht auch die doppelte Bezeichnung von "Sumer und Akkad" der einheimischen Ueberlieferungen.

Hierbei entsteht aber eine äußerst wichtige Frage. haben die Identität der Sprache zwischen den Affprern und dem nichtturanischen Theil der Bewohner Babyloniens und Chaldäas Nichtsdestoweniger macht die Bibel zwischen diesen feitaestellt. beiben Ländern einen Raffenunterschied: fie reiht Affur in die Nachkommenschaft bes Sem ein und läßt zu Babylon Ruschiten, also Hamiten wohnen. Un sich wurde diese Schwierigkeit aller= bings teine größeren Bedenken erregen, wenn in Betracht gezogen wird, daß die Civilifation der babylonischen Colonie des Affur auch die affprischen Stämme beeinflufte und es bemnach naturlich erscheint, daß letteren bieferart auch die Sprache ber ersteren mitgetheilt wurde, die mit bem ursprünglichen Ibiom der affprischen Stämme immerhin eine gewisse Berwandtschaft haben mußte. Erwägt man aber wiederum, daß die in Rebe ftehende Sprache, welche unpassend die affprische genannt wird, in Wahrheit aber die babplonische heißen mußte, speciell ber Gruppe angehört, welche man gewöhnlich als die semitische bezeichnet, und daß weber bie heiligen Bucher noch irgend eine altere Ueberlieferung von einer semitischen Ansiedelung in Babylon und den benachbarten Provinzen berichten, bann freilich wird die Streitfrage

<sup>1)</sup> Ueber die Streitfrage wegen Sumer und Affad vgl. Anhang II.

<sup>3)</sup> Ich schließe mich ber Ansicht Schraber's vollkommen an, daß die semitischen Bölkerschaften des Nordens und Westens, welche aus Arabien, der gemeinsamen Wiege des Menschengeschlechtes, kamen, vor ihrer letzten Wansderung, die sie in ihre sesten Wohnsitze führte, sämmtlich einer Berührung und einem Einstusse des aktadischen Babylonien unterworfen waren, welcher sie tief durchdrang und ihre Eigenthümlichseit in gewissem Maaße modiscirte. Aber es schein mir deshalb nicht ersorderlich, auch anzunehmen, daß sie einen Theil ihrer Wanderschaft in Babylonien selbst zubrachten. Die Berührung kann in einem benachbarten Lande, in den Ebenen des rechten Euphratusers stattgefunden haben, wo die alten Stämme dieser Bölkerschaften, wenn sie aus dem Inneren Arabiens kamen, natürlicher Weise veranlaßt wurden, sich außzubreiten, bevor sie ihren Weg nach Norden versolgten.

bedeutend verwickelter; denn neben den eigentlichen Chaldäern werden wohl Aethiopen, Kephener oder Auschiten genannt, welch' lettere die erste größere politische Macht begründen; von einer semitischen Ginmanderung, welche ebendiese verbrängt hatte, ift aber nirgend die Rede. Die wenigen semitischen Stämme, welche zwischen ben Städten ber Ruschiten auf den unbebauten Theilen des Landes als Nomaden umherzogen (wie 3. B. die Aramäer und noch vor benselben die Teraschiten, welche schließlich - ohne Aweifel infolge zunehmender Uebervölkerung — wieder auswanderten), unterschieden sich immer streng von den beiden wirtlich eingeborenen Elementen. Man wird baher bei dem Dualismus der Sprachen, welcher dem Duglismus der Raffen der Ureinwohner entspricht, nothwendig zu bem Schluffe bewogen, daß bas Idiom, welches das affprische genannt wird, obwohl es der sogenannten semitischen Sprachfamilie angehört, in der That das Idiom des tephenischen ober fuschitischen Elementes ift. biefe Annahme wird auch dadurch bestärkt, daß im kephenischen Sagenfreise ber Ursprung ber Teraschiten felbst an bas athiopische Element gefnüpft wurde: Aethiopum proles, quos rege Cepheo metus atque odium mutare sedes perpulerit 1).

Diese Thatsache steht übrigens nicht vereinzelt ba. Das Unspassende der Bezeichnung "semitische Sprachen" ist bereits wiedersholt von Gelehrten geltend gemacht worden, deren Meinung die hervorragendste Autorität beigemessen werden muß. Thatsächlich gehören diese Sprachen einem beträchtlichen Theile, wenn nicht der Mehrzahl der Bölfer an, welche die Bibel unter der Nachstommenschaft des Ham nennt, vornehmlich denjenigen der kuschtischen Nebenlinie<sup>2</sup>). Das Hebrässche hatte keinen anderen Urssprung als das Idiom der Kanaaniter, welche ihrer Sigenart nach ein von Grund aus hamitisches Bolk waren; und selbst Jesaias nannte das Hebrässche "die Sprache von Kanaan". Die Familie des Abraham hatte dasselbe während ihres langen

<sup>1)</sup> Tacit., Hist., V, 11.

<sup>\*)</sup> Bgl. Oppert, Athénaeum français, 21. October 1854; de Rougé, Revue ethnographique, 1859, S. 109—111; bågl. mein Manuel d'histoire ancienne de l'Orient, 3. Aufl., Bb. I, S. 122 ff.

Aufenthaltes unter ben Ranaanitern angenommen, im Taufche gegen ihre frühere Sprache, welche wegen ber urfprünglichen Berwandtichaft der Stämme Beber's und Jaketan's aller Bahr= icheinlichkeit nach bem Arabischen sich näherte. Die Beeg-Sprache gehörte ebenfalls einem Bolte an, beffen Grundlage vorwiegenb fuschitisch blieb; doch vermischte sich dieselbe mit den wenigen semitischen Elementen, die vom Demen ber eindrangen und schlicks lich die Oberhand gewannen; und diese letteren sollen mit der Schrift aus Südarabien auch bas Himparitische mitgebracht haben, wenn biefe Sprache überhaupt von diefer Seite her tam. Himparitische ober Sabäische endlich ift das Ibiom eines Landes, in dem die Ruschiten den Stämmen aus der Nachkommenschaft bes Jaketan vorangingen und stets ein beträchtliches Element ber Bevölferung bilbeten. Wenn nun aber bie Saketaniben von Subarabien zur Zeit ihrer Civilifirung eine Sprache hatten, welche von berjenigen ber Stämme gleichen Ursprunges, bie fich auf dem übrigen Theile der Halbinsel angesiedelt hatten, verschieben war, - liegt bann nicht ber Gebanke fehr nabe, daß sie dieselbe dem Einfluße der vorangebenden Raffe verdankten, die sich mit ihnen vermischt hatte? Gine Schluffolgerung, wie wir sie beim Affprischen ziehen mußten, läßt sich also auch hier und zumal beim Bebräifchen machen. Wir haben hier ebenfalls eine angeblich semitische Sprache, die einem Bolte gehörte, welches burch die Ethnographie ber Benefis zur Familie bes Sam gerechnet wird; und dieses Bolk hat dieselbe bann fraft seiner höheren Civilifation bei ben rein femitischen Stämmen eingeführt und zur Herrschaft gebracht, während biefe noch Romaden und Sirten waren.

In sprachlicher und gewissermaaßen auch geschichtlicher Hinssicht würde dies allerdings die Ansicht berer unterstüßen, die in den Kuschiten und Kanaanitern "den ältesten Zweig jener Bölkersfamilie erblichen, welche sich über ganz Borderasien von den Quellen des Euphrat und Tigris dis in das Innere von Arabien, vom Gestade des persischen Meerbusens dis zum Mittelmeer und zu beiden Seiten des arabischen Meerbusens, in Afrika und Asien ausgebreitet hatte". Denn, wie die Anhänger dieser Ansicht des

haupten, "biefer alte Aweig der semitischen Familie verließ die gemeinsame Wiege zuerst; er wurde auch zuerst von diesen zahlreichen, lange nomabifirenden horben anfässig und erreichte bann in Chaldag, Aethiopien, Aegypten und Balafting eine hohe Culturftufe, so bag er endlich für seine Angehörigen, welche hirten geblieben maren, ein Gegenstand bes Reides und des Abscheues zu= aleich wurde. Und baber batirt jene Spaltung zwischen ben Rindern bes Sem und bes Sam, von benen lettere im Suden und Weften, erftere im Often und Norben fich niedergelaffen hatten. Aber sie waren doch fämmtlich Abzweige ein und desselben Urstammes; sie hatten ein und dieselbe, nur in zahlreiche Mundarten getheilte Sprache, und bekannten fich bei verschiebenen Glaubensbekenntnissen boch nur zu berselben Religion. ift also wohl berechtigt, sie - in ihrer Besammtheit und im Gegensatz zur indo-perfischen oder indo-germanischen Familie bie sprisch-arabische oder sprisch-äthiopische, eine zweite große Abtheilung ber weißen Raffe, zu nennen 1)." Und biefe Ansicht wurde sich auch mit ber ungewöhnlichen Leichtigkeit vereinigen laffen, welche die Ruschiten überall zeigten, wo es galt, sich mit reinen Semiten berart zu vermischen, daß man die beiben Glemente, aus benen bie Bereinigung entstanden, nicht mehr zu unterscheiden vermag, wie z. B. in Südarabien und vielleicht auch in Affprien.

Bon einer anderen, der anthropologischen Seite aber scheint, nach den erhaltenen bildlichen Darstellungen und den Ersahrungen der Schädellehre zu urtheilen, zwischen den Semiten und Hamiten doch ein Unterschied bestanden zu haben, den die Sprache nicht ausweist; und dieser Unterschied entspricht vollkommen der Unterscheidung, welche die biblische Ueberlieserung trifft. Zudem haben die Hamiten, neben vielen gemeinsamen Fähigkeiten, einen außeprägteren materialistischen und industriellen Charakter als die reinen Semiten. Und wenn schließlich auch ein beträchtlicher Theil der Hamiten entschieden semitische Sprachen redet, so des sigen doch andere derselben, wie die Aegypter, Idiome, welche

<sup>1)</sup> Guigniaut, Religions de l'antiquité, Bb. II, britter Theil, G. 822.

zwar unzweifelhaft mit der semitischen Familie verwandt sind, aber boch fo viel Originalität befigen, bag man aus ihnen eine besondere Gruppe bilden muß. Bielleicht ist es möglich, diese Widersprüche in Einflang zu bringen und einigermaaßen zu erflären, wenn man hierbei bie Erfahrungen und Aufschlüsse ber Anthropologie in Betracht zieht. Man wurde etwa annehmen muffen, daß ber erfte Zweig, ber fich vom gemeinsamen Stamm trennte, also die Samiten, sich mit einer dunkelfarbigen Raffe (vielleicht schwarz, mit glattem Haar, wie die indischen Ghondas) vermischte, welche er in den Ländern, über die er sich zunächst ausbreitete, icon anfässig fand, mahrend bie gurudgebliebenen Semiten das Blut der weißen Raffe in seiner Reinheit erhielten. Diefe Mischung murbe fobann genügt haben, um nach Berlauf einer gewiffen Frift aus ben Hamiten eine von ben Semiten thatfächlich fich unterscheibende Raffe zu machen, ohne jedoch zugleich die ursprüngliche Bermandtschaft, namentlich die ber Sprache zu tilgen. Auch wäre anzunchmen, daß diese Mischung mit fremdem Blute, die das Unterscheidungsmerkmal der Hamiten bilbet, sich nicht überall in gleichem Berhältniß, sonbern auf ber einen Stelle in größerem, auf ber anderen in geringerem Maage vollzogen hätte, so daß die Bölkerschaften, welche die Bibel unter die Rach= fommenschaft bes Sam rechnet, - und zwar von benen an, bie fich nur schwer von ben reinen Semiten unterscheiben laffen, wie die Ruschiten von Babylon ober die Ranaaniter Phoniciens, bis zu denen von entschieden abweichender Physiognomie, wie die Acgypter, — in Birklichkeit eine Scala von mehr ober minder ausgeprägten Mischungen barftellen wurden. Bon biefem Gesichtspuncte betrachtet, nimmt man übrigens auch thatsächlich mahr, daß das Mehr ober Minder in der Verwandtschaft der Ibiome ber hamitischen Bölker auch mit bem Mehr ober Minder ihrer Aehnlichkeit mit dem anthropologischen Typus der reinen Semiten zusammenfällt. Und hierin liegt ein unbeftreitbares Rennzeichen eines mehr ober weniger ftarten Berhältniffes ber Mischung mit einem fremben, von dem der weißen Rasse ver= schiedenen Blute.

Für Chaldaa und Babylonien erscheint die Annahme einer

Mischung mit einer bunkeln, mehr ober minder reinen Rasse, welche bas Vorhandensein bes Bevölkerungselementes semitischer Runge unter den Ruschiten bewirkte, immerhin sehr wahrscheinlich. Jebenfalls wurde ein Theil ber weiten Marschen am perfischen Meerbusen von jeher von fast schwarzen 1) Stämmen bewohnt, welche ununterbrochen in wildem Zustande blieben und von der Cultur ber benachbarten großen Stäbte fast gar nicht beeinflußt wurden. Es find dies bie heutigen Lemluns, über die wir bem französischen Reisenden Texier sehr werthvolle Nachrichten verbanken, eine Bölkerschaft, welche ihrem anthropologischen Typus nach mit ben Bischarris bes benachbarten Aegyptens sehr nabe verwandt ift. Sie befindet sich nach wie vor in den nämlichen Marschländern, auf benen bie Bildwerke Sanberib's und Affurbanhabal's fie uns bereits mit anderen Stämmen von mehr mongolischem Typus vermischt zeigen; ihre Mundart war allem Anschein nach die sogenannte "Sprache der Fischer", welche einige affyrische Denkmäler als abweichend vom Affabischen und ber Sprache von Affur bezeichnen.

Ich erachte baher für unzweiselhaft, daß diese vorwiegend äthiopischen Elemente für das erste Substrat der historischen Kuschiten Babyloniens gehalten werden müssen. Denn sie sind die Ueberreste der ältesten Bevölkerung dieses Landes, welche selbst älter ist als die Niederlassung der Turaner, von denen sie schon vor Beginn der historischen Zeit unterjocht wurde. Diese ersten Kuschiten konnten sich eben nur im Schutze der unzugängslichen Sümpse, in deren Gebiet sie sich zurückzogen, rein ershalten; im übrigen Lande hatte aber ihre Mischung mit einer ursprünglichen Schicht von Stämmen semitischer Zunge, welche den eigentlichen Semiten vorangingen, die zweiten Kuschiten, die des Nimrod und des Königs Kepheus entstehen lassen. Und diese allein gehören der Geschichte an; ihr Idiom war die sogenannte assyrische Sprache; aber sie wurden von den reinen

<sup>1)</sup> Nach den assprischen Basreliefs zu urtheilen gab es in Susiana u. a. auch schwarze Stämme mit vollsommen ausgeprägtem Negertypus; vgl. hierzüber G. Rawlinson, The five great monarchies, zweite Ausl., Bb. II, S. 500.

Semiten, wie den Hebräern, trot ber bestehenden Sprachverswandtschaft ebenso wenig wie die Kanaaniter als zu ihrer Rasse gehörig anerkannt.

Auf die Richtigkeit dieser Betrachtungen und Muthmaagungen fann allerdings nicht unbedingt bestanden werben, da ihre Ergründung auch eine eingehendere Erörterung erfordern würde; io viel fteht aber fest, daß es sich hier um zwei verschiedene Bevölkerungselemente handelt, von denen das eine der kuschitisch= femitischen, bas andere ber turanischen ober altaischen Raffe an= gehört. Sie find beibe eng vermischt über bem Boben von Babylon und Chaldaa verbreitet, so weit auch immer die erhaltenen Denkmäler zurudführen; boch überwiegt bas eine Element im Norden, das andere im Süden. Und bem entsprechend hat auch Samy, einer unferer bedeutenbsten Anthropologen, auf ben alten babylonischen Bildwerken zwei burchaus verschiedene ethnologische Typen in den Bildniffen der Könige und anderer Lanbesbewohner erkannt 1). Es finden sich unter ihnen schlanke und untersettere Gestalten; die einen sind auffallend bolichocephal, die anberen zeigen einen gewölbteren Schabelbau; bie einen haben endlich das charakteristische Profil der sprifch-arabischen oder eigentlich semitischen Bevölkerung, mit scharf gebogener Abler= nafe, mahrend die anderen fich burch ftart hervortretende Badenfnochen und breit gebrückte Rasenflügel auszeichnen. Nach Sam p unterscheibet sich "ber zweite babylonische ober affprische Typus von dem fprisch=arabischen ebenso fehr, wie etwa die Bauern unserer Centralhochebene sich gegenwärtig von den Juden und Arabern unterscheiben." Und ebendieser zweite Typus nähert sich am meisten dem der ugrisch-finnischen und sibirischen Bolferschaften, welche mitunter auch Mongoloïden genannt werden 2).

Dem Dualismus der Bölker entsprach also genau der Dualismus der Sprachen, zwischen dem Affyrischen der semitischen Sprachfamilie und dem Akkadischen, welches unter den altaischen

<sup>1)</sup> Eine ähnliche Beobachtung machte auch Rawlinson (The five great monarchies, 2. Aufl., Bb. II, S. 499) an ben bilblichen Darstellungen aus bem babylonischen Kriege bes Affurbanhabal.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bgl. meine Langue primitive de la Chaldée, S. 382-386.

Sprachen eine gesonderte Gruppe bilbet, sich aber dem ugrisch= finnischen Idiom nähert. Und es ist nicht unwahrscheinlich, daß gerade diese uralte Bermischung ber beiben burchaus verschiebenen Sprachen, welche auf ein und bemfelben Boben gesprochen wurden, schon in frühefter Beit bagu beitrug, lieferung ber Sprachenverwirrung in Babylon zu localifiren. Dic genaueren Untersuchungen zur vorliegenden Arbeit haben uns aber auch einen dritten Dualismus, nämlich den ber Religionen erkennen lassen. Reben ber semitischen und turanischen Sprache haben wir in ber That in Chalbaa auf ber einen Seite eine Religion gefunden, welche mit berjenigen Spriens und Palästinas eng verwandt ist, zu berselben Gruppe gehört und auf ben nämlichen Borftellungen bafirt, auf ber anderen Seite aber eine Magie fennen gelernt, welche mit ihren Göttern und Beiftern aus gang anderen Ibcen hervorgegangen ift, fich mehr an die Magic der Finnen und aller altaischen Bolter anlehnt und an ein vollständiges, in den magischen Büchern bargeftelltes Religionssystem sich anschließt, welches seinerseits wiederum nur bie normale Entwickelung bes bamonologischen Naturalismus ber turanischen Bölkerschaften ift.

Alle diese Thatsachen stehen mit einander in auffallender Berbindung; der Grundunterschied, der ursprüngliche Gegensatz der beiden wesentlichsten Bevölkerungselemente von Chaldau und Babylonien in ältester Zeit, offenbart sich also gleicherweise in Religion und Sprache; und wir haben es hier mit zwei Menschenzassen zu thun, deren jede wir mit all' ihren Eigenheiten, Besähigungen und besonderen Sprachen bis zum Ursprung zurückzversolgen können.

#### III.

Der Bericht bes Berosus, bessen Fragmente wir besitzen, beginnt folgendermaaßen: "Es gab (ursprünglich) in Babylon eine Menge Menschen fremder Rasse (&loedveig), welche Chaldaa

bewohnten; und diese lebten ohne Geset, nach Art der Thiere." Der Ausdruck alloe Dreig dürfte fich kaum anders überseten laffen: er hat im Griechischen nur biese eine Bedeutung und ist mit Er ist weit bezeichnender als Eévos, welches άλλόφυλος Ιηποπηπ. nur "ein Fremder" bedeutet, während unter allos Ing ein Individuum von gang anderer Nation ober Raffe zu verfteben Dem Berofus galten also bie erften Bewohner von Babylonien, welche der Gott Dannes (Ea) in eigener Person zu veredeln tam und deren Wohnsitz ursprünglich Chaldaa war, als Fremde und Zugehörige einer anderen Raffe, alloegvelg. Aber wem gegenüber waren sie Fremde und Bugehörige einer anderen Raffe? Sedenfalls tann Berofus hierbei nur die Babylonier feiner Zeit gemeint haben, b. h. die Bevölkerung femitischer Runge, ber er selber angehörte. Den Worten dieses Schriftstellers eine andere Bedeutung beizumeffen ift völlig unzuläffig; wird boch auch in ber Septuaginta ber Ausbruck alloquiloi ohne Beiteres für die Philister angewandt, um sie im Gegensat ju ben Ifraeliten als Menschen von anderer Raffe zu bezeichnen.

Wir durfen baber schließen, daß für ben chaldäischen Priefter, der die einheimischen Geschichtsbücher unter ben erften Seleuciden in's Griechische übertrug, bas nichtsemitische, b. h. bas akkabische ober turanische Element als basjenige galt, welches bas Land zuerft inne hatte. Diese Ansicht fußte auf der nationalen Ucberlieferung; in wieweit sie aber begründet mar, vermögen wir nicht zu bestimmen; wir sind, wie bereits angedeutet, nur zu ber An= nahme berechtigt, daß biefes Element, welches schon verhältniß= mäßig civilisirt in Babylonien eindrang, bort eine völlig barbarische, fast schwarze Urbevölkerung vorfand, deren Repräsen= tanten noch heut die Lemluns find. Jedenfalls fteht fest, und diese Thatsache wird auch von allen genauer unterrichteten Affpriologen anerkannt, — baß bas akkadische ober turanische Element die erfte civilifirte Bevolkerung in den Ebenen bes un= teren Cuphrat= und Tigrislandes bilbete und ihm baber, in biefer Sinficht, unftreitig ber Borrang bor dem femitischen ober kufchi=

<sup>1)</sup> Bgl. meine Langue primitive de la Chaldée, S. 327. Lenormant, die Ragie.

tisch=semitischen Elemente gebührt. Und diesen Vorrang deshauptete es, zumal in den südlicheren Landestheilen, in politischer und sprachlicher Hinsurch, — ja sogar dann noch, als sich der Dualismus in der Bevölkerung schon so weit ausgebildet hatte, daß die Civilisation beider Besvölkerungselemente sich nicht mehr als ausschließliches Werk einer einzigen Rasse erkennen ließ.

Dieser zeitliche Borrang ber Affaber ober Turaner vor ben Semiten ober Ruschito-Semiten wird aber auch burch geographische Bezeichnungen in Babylonien und Chalbaa bewiesen, welche bie Bevölkerung semitischer Zunge annahm, obwohl sie ihrem Idiom nicht angehörten, und da sie außerdem auch etymologisch aus bemselben nicht erklärt werben können, offenbar ber akkabischen Sprache entlehnt sein müssen. hierher gehören be= sonders die Namen des Euphrat und Tigris, desgleichen die einer Reihe ber wichtigsten Stäbte wie Ur (uru "bie Stadt" xar' έξοχήν), Uruf (das Erech der Bibel; uru-uku "die ewige Stadt"). Kalneh (kul-unu), Larsam, Agane, Surippak, Eridhu, Nipur und Borfippa, welche unzweifelhaft nichtsemitisch find. dieser Beispiele geographischer Nomenclatur ist allerdings beschränkt, aber barum nicht weniger entscheibend. Denn in ben meisten Källen haben die Städte Babploniens und Chaldags einen doppelten Namen, wie 3. B. die ungarischen und biejenigen vieler anderer Länder, in benen zwei Bevolkerungselemente verschiedener Sprache nebeneinander bestehen, ohne daß die eine die andere verdrängt hätte. So heißt 3. B. eine ber wichtigften Städte Babyloniens im Affprischen Rute, im Affadischen Tig-Die Bibel nennt bicfelbe Stadt Rutha, folgt alfo ber affprischen Bezeichnung; bagegen adoptiren bic flaffischen Beographen die akkadische Form: Blinius schreibt Digba, Btole= mäus Digua und die Beutinger'iche Karte verzeichnet Diqubis, alles Formen, welche von Tiggaba herstammen, bas sich also in der Ucberlieferung bis in die römische Zeit erhalten haben mußte. In allen diesen Fällen von doppelter Benennung läßt sich aber, jo oft wir die eigentliche Bedeutung der akfabischen Namen kennen. auch nachweisen, daß die entsprechenden affprischen Bezeichnungen bem Sinne nach völlig gleichbedeutend, also offenbar eine Uchersetzung ber erfteren maren; jo giebt es 3. B. für Babplon einen affabischen Ramen Ra-bingira und einen semitischen Bab= ilu, welche beide "Thor Gottes" bedeuten. Aber ber einen wie ber anderen diefer spnonymen Benennungen ging ein älterer aktadischer Name Tin = tir voran, ben man niemals in's Semi= tische übertragen zu haben scheint. Süblich ber affprischen Grenze findet sich übrigens feine einzige alte Stadt mit ausschließlich semitischem Ramen. Der affprischen Sprache entlehnte Benennungen, wie Dur=Sartin, Dur Ummubanit, Rar=ra= mani u. f. w., begegnen wir erst später in historischer Zeit, unter den Dynastien, welche jünger sind als die Könige von Ur (bis jest bie erften auf Denkmälern genannten Fürsten), sowie unter ben Dynaftien, beren semitischer Ursprung sich aus ben Gigennamen ergiebt. Sie gehörten alfo neueren Brunbungen diefer Könige an.

In einem der vorhergehenden Capitel war bereits von Götter= namen die Rede, welche ber affabischen Sprache und Mythologie entlehnt und von der Bevölkerung femitischer Bunge aufgenommen wurden, bei ber fie fich bis an die letten Tage von Babulon und Affprien erhielten, ba fie auch auf die Affprer übergingen, welche in Bezug auf Literatur boch nur Schüler ber chalbaifchbabylonischen Civilisation waren. Noch bezeichnender aber ift, daß alle in der epischen und kosmogonischen Legende der Urzeit bis nach der Fluth und dem Thurmbau vorkommenden Ramen, beren ursprüngliche Form wir aus den gegenwärtig wieder aufgefundenen Fragmenten erfahren, rein atkadisch find. Und fügen wir bem noch hinzu, daß fie fast unverändert in den Auszügen bes Berofus enthalten find, fo barf gewiß angenommen werden, daß ihre alte afkadische Form sich noch unter den Seleuciden in ber Ueberlieferung ber Priefterschulen erhalten hatte, ohne baß sie durch semitische Benennungen ersetzt worden waren 1).

<sup>1)</sup> Die Namen, deren ursprüngliche Form wir tennen, sowie die Formen, welche Berosus bafür angiebt, find folgende:

Alweos (in Adweos zu verbessern, = Adi-Uru.

<sup>&#</sup>x27;Aμεγάλαρος, Μεγάλαρος (δ. verb. in Μελάργαλος) = Mulu-urugal.

Der zeitliche Vorrang, welchen das turanische oder akkadische Element vor dem semitischen oder kuschitisch-semitischen
durch seine verhältnißmäßig hohe Culturstuse, seine Regierungsform, seinen Ackerdau und Gewerbesleiß behauptet, wird nicht
nur durch zahlreiche darauf bezügliche Worte, die der afsprische
Sprachschaß aus dem Akkadischen entlehnte, sondern auch durch
amtliche Titel bezeugt, die sich aus dem Semitischen nicht erklären oder ableiten, wohl aber im Akkadischen in nachweisen
lassen. Solche Titel sind z. B. turtanu "Oberansührer der Heere" (akkad. tur-dan "mächtiger Besehlshaber"), sak "Ofsizier, Beamte" (vergl. das hybridische rab-sak), dubsår "Schreiber"
(in der Bibel "udo"), pakési "Vicekönig, Statthalter", aba "gerichtliche Behörde", emga, eine priesterliche Würde, (ursprünglich
"ruhmreich, erhaben"), aus der sodann die chaldäischen "Wagier"
hervorgingen.

Lange Zeit war ich mit Oppert und fast sämmtlichen Asspriologen der Ansicht, daß der ethnische Dualismus in der Besvölkerung von Chaldäa und Babylonien durch die häusig angeswandte Bezeichnung Sumerivu Akkadiv, "Sumerer und den der Akkadiv, "Sumerer und die Semiten der Akkadiv, "Spräche der Akkadiv, "Spräche und häften Bericht, daß Brof. Schrader's bezügliche Einwendungen meine bisherigen Anschauungen gar schwankend gemacht haben. Denn wenn es scstscht, daß die Asspräche von Asspräche von Akkadium Gegensatz zu "Spräche von Asspräche von Asspräche von Akkadium Gegensatz zu "Spräche von Assprächen, und wenn wir in Folge

<sup>&#</sup>x27;Οτιάρτης (z. verb. in 'Οβάρτης) = Ubara-Tutu.

Ξίσονθρος, Σίσιθρος = Khasis-adra ober Adra-khasis (beide Formen fommen gleichzeitig vor).

Tιτάν - Etana.

Die Berfönlichkeiten, benen biefe Ramen gehören, bezeichnet Berofus ausbrudlich als Chalder.

<sup>1)</sup> Bergl. meine Langue primitive de la Chaldée, S. 363 ff.

beffen genothigt find, gleich jenen ben Namen "Affaber" als eine allaemeine Bezeichnung für das ethnische Element zu gebrauchen, welches wir mit den altaischen Bölkern zusammenstellen, so ist es gewiß nicht erwiesen, daß der Name "Sumerer" eine andere Raffe bezeichne. Es ift vielmehr möglich, ja fogar mahr= scheinlich, daß, wie Menant und Schraber meinen, die beiben Namen "Sumerer und Atfader" älter sind als die Einwanberung bes Elementes semitischer Zunge und baber ursprünglich zwei geographische Abtheilungen ein und besselben Bolkes und einer Raffe, nämlich bie Bewohner ber nörblichen und füblichen Provinzen, des eigentlichen Babylonien und Chalda bezeichneten!). Wenn bem fo mare, und man die beiden Worte im geographischen Sinne gebrauchte, so wurde die Dualität "Sumer und Affad" mit der ethnischen Dualität, welche man im Lande Sumer und im Lande Affad beobachten kann, nichts zu thun haben. Sumerer und Affader ber Urzeit gehörten bann beibe ber nicht= femitischen Raffe an.

#### IV.

Die wesentlichste Ursache ber hohen Gesittung Chalbäas und Babyloniens, welche ganz Vorderasien beeinflußte und umgestaltete, war also die Vermischung des Charakters und der Sitten der beiden Völker verschiedenen Ursprungs, die im unteren Euphrats und Tigristhale mit einander verschmolzen. Denn die chaldäischsbabylonische Civilisation war im Grunde nur ein Wischproduct, das Ergebniß der Vereinigung verschiedener Elemente; und gerade hierauf beruhte ihre Vielseitigkeit, ihr Reichthum und ihre Macht, da die besten Fähigkeiten und Anlagen zweier großen Rassen sich zu ihrer Vildung vereinigt hatten.

Bas aber zu dieser Mischbildung, die sich als vollendete



<sup>1)</sup> Im Anhang II werbe ich übrigens auf diese überaus schwierige Frage zurudtommen und dabei auch die neuesten hierauf bezüglichen Urtunden in Betracht ziehen.

Thatsache erweist, von den Turanern und was von den Kuschiten beigetragen wurde, vermögen wir gegenwärtig noch nicht bestimmt und bis in's Einzelne nachzuweisen, — ja wir werden dies vieleleicht nimmer nachzuweisen vermögen. Nach dem gegenwärtigen Stande der Wissenschaft läßt sich nur der Ursprung einer Reihe der wichtigsten Thatsachen auf die eine oder andere der Urquellen zurücksühren.

So haben 3. B. Oppert's gründliche Forschungen bestimmt nachgewiesen, daß die Reilschrift vom turanischen Bevölkerungselemente in Babylonien und Chaldaa eingeführt wurde 1). Beichen, aus benen biefe Schrift besteht, haben eine ibeographische ober fyllabische Bebeutung; boch können fie, je nach ber Stelle, wo sie gebraucht werden, auch in beiderlei Weisen verwandt Ursprünglich 2) waren sie rohe Darstellungen oder symbolische, später sehr veränderte Bilder des concreten Gegenstandes oder der abstracten Idee, welche nicht im Affprischen, wohl aber im Akkadischen, b. h. im Ibiom der Turaner Chaldag, durch ben Laut ausgedrückt wurde, ber ihrem phonetischen Werthe ent= sprach. So wird die Borftellung "Gott" im Affprischen durch bas Wort "ilu" wiedergegeben; aber bas Schriftzeichen, welches diesen Begriff ideographisch barftellt und ursprünglich die Gestalt eines Sternes hatte, wird als spllabisches Zeichen an ausgesprochen, weil "Gott" in bem betreffenden Ibiom anna hieß. Desgleichen entspricht bem Zeichen für "Bater" (affprisch abu) das phonetische at ober ad, ba "Bater" im Affabischen ad (erweitert adda) hieß. Gin anderes Zeichen vertritt zweierlei Bebeutungen, die des Zeitwortes "gehen" (affprisch alak) und die ber Sylbe du, welche im Atkabischen gleich lautet. Ebenso verhält es sich auch mit ben Bebeutungen ber zusammengesetzten

<sup>1)</sup> Rapport au ministre de l'Instruction publique, Baris 1858; Expédition en Mésopotamie. Bb. II, S. 77—86. — Bergl. auch Schraber, Ift bas Affabifche ber Keilinschriften eine Sprache ober eine Schrift, im 29. Bbe. ber Zeitschrift ber beutschen morgent. Gesfellschaft.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Oppert, Expédition en Mésopotamie, Bb. II, S. 63-68; Ménant, Syllabaire assyrien, Bb. I. S. 8-13.

Sylben. Es giebt für den Laut tur und den Begriff "Sohn" nur ein Zeichen, da "Sohn" im Akkadischen tur (assyrisch ablu und maru) heißt; ebenso für den Laut gal und den Begriff "groß" (assyrisch radu), da gal im Akkadischen "groß" bedeutet. Ein drittes Zeichen endlich steht für den Begriff "Herrscher, Fürst" und für den zusammengeschten Laut nir, entsprechend dem akkadischen Worte nir "Fürst". Selbst dann, wenn ein und dasselbe Zeichen verschiedene phonetische Werthe hat, und zwar unabhängig von der Lesung, welche im Assyrischen der ideographischen Bedeutung desselben entspricht, erklärt sich ein jeder dieser Werthe aus den verschiedenen Worten, die im Akkadischen die einzelnen ideographischen Bedeutungen angeben.

Die Begriffe "Sonne" (assyr. samsu) und "Tag" (assyr. yumu) werden z. B. durch ein und dasselbe Schriftzeichen außegedrückt; und ebendieses dient auch als Lautzeichen zur Darstellung der einsachen Sylbe ut oder ud und der zusammengesetzen Sylbe par, da im Akkadischen utu "Sonne" und par (erweitert parra) "Tag" bedeutet. Ein anderes Schriftzeichen giebt die Bedeutung des Substantivs "Kleinvieh" (assyr. sinu) und des Zeitwortes "nehmen" (assyr. sabat) an; erstere wurde aber im Akkadischen durch lu, letztere durch dib wiedergegeben; und daher hat dieses Schriftzeichen gleichzeitig auch die phonetischen Werthe lu und dib.

Es liegen jedoch auch andere gewichtige Thatsachen bezüglich ber Lautlehre vor, welche unwiderleglich darauf hinweisen, daß die Keilschrift nimmermehr von Semiten erfunden sein kann, vielsmehr das Werk eines Bolkes war, dessen Mundart sich nur unsvollkommen für die Ausdrucksweise der semitischen Sprachen eignete.

So schlt z. B. jebes besondere Zeichen für die Articulationen &, ¬, ¬ und ¬, welche doch so charakteristisch für das semitische Organ sind; die Buchstaben m und v werden mit einander verswechselt; besgleichen die Zischlaute ¬, ¬ und ¬ nur unvollkommen unterschieden, indem für za und şa nur ein einziges Schriftzeichen besteht, wie auch für az, as, as oder iz, is, is oder genauer zib, sib, sib u. s. w.; es sehlt jedes Unterscheidungsmerkmal für ¬ und ¬ oder ¬, ¬ und ¬ als Finalis, indem ein und dasselbe Zeichen für ap und ab, oder genauer ag, ak und aq u. s. w.

gilt; enblich ist kein besonderes Schriftzeichen für wund p vor dem Bocal i, wund vor dem Bocal u vorhanden, so daß es nicht möglich ist, qi oder pu zu schreiben, sondern ki und du dafür eintreten müssen.).

Das Studium der bekannten einhundert und achtzig elementaren Reilschriftzeichen, welche sich unter einander zusammenschen laffen und daher die Bestandtheile auch vieler anderen Schriftzeichen bilden, hat ebenfalls fehr wichtige Ergebniffe gehabt 2). Man hat biefe Schriftzeichen vielfach geprüft und hierbei auch bie materiellen Gegenstände in Betracht gezogen, die fie ursprünglich barstellten. Und man ift in biefer Beise zu ber Ansicht gelangt, baß gerade bie Natur biefer Gegenstände barauf hinweift, bak die Reilschrift nicht aus Chaldaa, vielmehr aus einer nörd= licheren Gegend mit anderer Flora und Fauna hervorging 3), aus einem Lande, wo es beispielsweise keine Löwen noch andere größere Raubthiere ber Ratengattung, wohl aber Baren und Wölfe in Menge gab, wo die Palme und Rebe 4) unbekannt, bagegen die Koniferen in vielen Arten vertreten waren. noch besonders hervorzuheben, daß die Affader sämmtliche Rameel= arten, die arabische einbegriffen, mit einem Namen bezeichneten, welcher etymologisch allein auf die charafteristische Beschaffenheit des Dromedars Hochasiens bezogen werden könnte. Diese Thatfachen, auf welche Oppert bereits hinwies, verbienten jedenfalls in einer Specialarbeit näher erörtert und ausgeführt zu werben. und es wird diefes ohne Zweifel noch geschehen. Grunde genommen wären biefelben wohl im Stande vermuthen zu lassen, daß wenn auch die Keilschrift ihre lette Ausbildung

<sup>1)</sup> Der Bersuch, ki von gi, bu von pu zu unterscheiden, trat erst in spästerer Zeit, gegen Ende des 8. Jahrh. v. Chr. ein, gesangte jedoch niemals zur vollen Geltung.

<sup>\*)</sup> Smith, The phonetic values of the cuneiform characters, S. 4; bgl. auch meine Etudes accadiennes, Bb. I, Sft. I, S. 45 ff.

<sup>3)</sup> Oppert, Comptes-rendus de la Société française de numismatique et d'archéologie, Bb. I, S. 74.

<sup>4)</sup> Das Schriftzeichen, welches zur Bezeichnung der Rebe und daher auch bes Weines diente, ist nach Maaßgabe des Compositum ges-tin, att. "Baum des Lebens", zusammengesetzt.

in Chalbaa felbst erhielt, nachbem die Attader sich im Euphrats und Tigristande niedergelassen, diese letteren die Anfangsgründe berselben bennoch von einem anderen Ausenthaltsorte, einer früheren Etappe ihrer Wanderungsroute mitgebracht hatten.

Die Akkader haben sich thatsächlich niemals Aboriginer ge= nannt, sondern nur als die Erften bezeichnet, die den chalbäischen Boben in Besitz nahmen; sie wußten, daß ihre Borfahren ein= gewandert waren, und sie behielten auch in den weiten Ebenen, auf benen fie fich feit Sahrhunderten niedergelaffen, ben Namen Affadi, eigentlich "Bergvolf" bei 1). "Sumerer und Affader" bedeutete ursprünglich im Akfadischen lediglich "die Bölker ber Ebene und bes Bebirges"; und bem entsprechend bejagt auch ber alte Herrschertitel, welcher bem "Rönig ber Sumerer und Affaber" gebührte, nämlich ungal kiengi kî akkad, weiter nichts als "König ber Ebene und bes Gebirges". Wenn baber bie Namen Sumerer und Affader in historischer Zeit die Bezeichnung ber Bewohner bes Nordens und Südens von Babylonien waren, so geschah biefes ungeachtet ber stattgehabten Verschiebung ber Bölkerschaften, wodurch die Stellungen sich geandert, welche ursprünglich von den Namen angegeben worden waren; diefe letteren waren gleichsam als Erinnerung an jene Zeiten geblieben, da die beiden Abtheilungen des turanischen Bolkes noch nicht bie Bölkerschaften waren, bie im Norben Babylonien nnb im Suben Chalbaa bewohnten, fondern Sumerer, als folche, bie sich bereits auf ber Tigris- und Cuphratebene ausgebreitet hatten, und Affaber, als folche, die noch in den Bergen bes Often und Norboften, bem gemeinfamen Ausgangspuncte ober genauer ber letten Stappe vor ihrer Einwanderung in bas Tigris- und Euphratland, sich aufhielten.

Die auffallende Uebereinstimmung zwischen dieser Thatsache und dem Umstande, daß die klassischen Schriftsteller eine Reihe von Bölkerschaften, wie die Xaldatoi, Káędanes, Kaędovyoi, Koę-

<sup>1)</sup> Bgl. meine Etudes accadiennes, Bb. I, Heft 3, S. 72 ff; desgl. den Anhang II dieses Bandes.

dratoi, Togdoppol, Kóquoi, Gordiani, Kardu') u. f. w. nach Armenien versegen, habe ich bereits an anderer Stelle') hervorsgehoben. Es ist mir in der That unmöglich, hierin nur einen besteutungslosen Zusall zu erblicken, wie dies mehrere Gelehrte zu thun pslegen. Berosus bemerkt ausdrücklich, daß das Schiff des Xisuthrus nach der Fluth auf den Gordhälschen Bergen sich seistetzt; und diese Berge entsprechen, wie sich z. B. aus Assuren nazirhabal's Kriegsbericht') ergiebt, ihrer Lage nach auf's genaueste dem Gebirge von Nisir, welches auch der einheimische Keilschriftbericht als Schauplas desselben Borgangs erwähnt.

Dies Gebirgsland, welches noch in klassischer Zeit von Bölkerschaften bewohnt wurde, beren Namen eine große Unalogie mit dem der Chaldäer ausweisen, war also das nämliche, welches die Babylonier und Chaldäer als Ausgangspunct der nachsintssluthlichen Menschheit bezeichnen, kurzum das nämliche, welches die Alkader als früheren Ausenthaltsort ihrer Borfahren angeben. Die Bewohner desselben, die heutigen Kurden, wurden allerdings im Berlauf der Jahrhunderte durch stete Einwanderung arisirt und sie scheinen dies bereits zur Zeit des Xenophon gewesen zu sein; doch war ihr Land, wie sich aus den Keilinschriften erweist, dis zur Zeit der letzten Eroberungen der assyrischen Könige ausschließlich von turanischen Stämmen bewohnt, welche mit der

<sup>1)</sup> Lassen, Die altpersischen Keilinschriften von Persepolis, S. 81-86; vgl. auch Lassen's und Westergaard's Aussätze in der Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Bd. VI, S. 49—50 und 370 ff; des Jacquet, Journal asiatique, Juni 1838, S. 593 ff; Ritter, Erdtunde (Asien), Bd. II, S. 788—796, Bd. VIII, S. 90 ff und Bd. IX, S. 680; Gesenius, Thesaur., vgl. propos; Rödiger u. Pott, Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Bd. III, S. 6 ff; Ewald, Geschichte des Boltes Frael, Bd. I, S. 333; Kunit, Mélanges asiatiques de l'Académie de St. Pétersbourg, Bd. I, S. 531 ff; Hisig, Urgeschichte der Philistäer, S. 46; vgl. Pott's Aussau, Indogermanischer Sprachstamm" in Ersch u. Gruber's Encysclopädie, S. 59; Lengerte, Kanaan, S. 220; Renan, Histoire des langues sémitiques, erste Auss., S. 60.

<sup>\*)</sup> Commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose, S. 51 ff; Etudes accadiennes, Bb. I, Seft 3, S. 71-75.

<sup>\*)</sup> W. A. I., I, 20, 3. 83 ff.

ältesten Bevölkerung Mediens und baher auch mit den Turanern Chaldäas auf's engste verwandt waren 1).

Die ursprüngliche Wanderungeroute der Affader liefe sich übrigens auf Grund ihrer eigenen Ueberlieferungen auch noch weiter zurud verfolgen, und es wurde sich hierbei eine ziemliche Analogie mit der Wanderung der Erbauer des Thurmes zu Babel herausstellen, welch' Lettere bie Genesis "von Often her" in bas Sennaarland giehn laft. 3a man konnte fogar bis an jenes öftliche Bebirge zurüchgelangen, welches in ben chalbäischen Traditionen als Wiege bes Menschengeschlechts und als Bersammlungsstätte ber Sötter eine so hervorragende Rolle spielt 2). Aber es wurde bies Alles nur ben Lefer ermuben, andererseits auch vom eigentlichen Thema bieses Abschnittes zu sehr ablenken. Es genügt vielmehr, alle näheren Umftanbe erwähnt zu haben, welche die Annahme unterftüten können, bak, wenn es in der That der turanische Theil der Bevölkerung mar, welcher die Reilschrift in Chaldaa einführte, lettere bereits im Besite ber Turaner fein mußte, bevor biefelben als Endziel ihrer Wanderung bie Ufer bes Euphrat und Tigris erreicht hatten. Und in ahnlicher Beise ereignete co fich auch auf ber entgegengesetten Seite pon Afien, daß die Borfahren der "hundert Kamilien" die Urclemente ber chinesischen Schrift entbedten, noch ehe fie eine höhere Culturstufe erftiegen und an den Ufern des Hognaho sich niedergelassen hatten.

In der That befanden sich auch die Akkader zur Zeit, da sie sich der ursprünglichen Keilschriftzeichen zum Ausdrucke ihrer Gesbanken bedienten, keineswegs auf einer höheren Bildungsstuse; aber sie waren schon im vollen Besitze einer entwickelten Metallsurgie, während sich die Vorfahren der Chinesen noch mit Steinswaffen behalfen; auch waren ihre Schriftzeichen, welche dazumal noch stark an Hieroglyphen erinnerten, schon so weit ausgebildet, daß man sich ihrer zur Bezeichnung der edlen Metalle, wie des Goldes und Silbers, bedienen konnte.

<sup>1)</sup> Bgl. meine Lettres assyriologiques, erste Series, Bb. I, S. 19 ff.

Bgl. meinen Commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose,
 371 u. 393; bēgl. meine Etudes accadiennes, Bb. I, Seft 3, S. 73 ff.

Die Turaner hatten jedenfalls einen sehr wesentlichen Antheil an der Entwickelung der chaldässch-babylonischen Cultur. Denn diese verdankte ihnen nicht allein die Einführung der Metallbearbeitung, die sich in Chaldäa und Babylonien bereits seit ältester Zeit eines guten Aufes erfreute 1); es ist vielmehr anzunehmen, daß mit der Keilschrift auch die Magic mitsammt ihren zahlreichen abergläubischen Lehren und Gebräuchen sich ausdreitete: eine Thatsache, die sich sehr leicht aus den neuesten Forschungen und meiner bezüglichen Ausstührung entnehmen läßt. Auch ließe sich aus Schrift und Sprache nachweisen, daß es ebenfalls der ursprüngliche turanische Bestandtheil der Aktader oder vielmehr der Sumerer und Aktader war, welcher die besondere Art der Landesbebauung durch Canalisation und Bewässerung einsührte.

Dagegen steht fest, daß sowohl die Sterndeuterei als die Sternenkunde das ausschließliche Werk des kuschischesemitischen Bevölkerungselementes waren, wie denn überhaupt die Bölkerschaften dieser strebsamen Gruppe als die wesentlichsten Besörsderer und Verbreiter aller astronomischen und mathematischen Kenntnisse, sowie gewisser Specialzweige der Industrie zu ersachten sind 2). Und dem entsprechend sind auch sämmtliche auf die Wagie bezügliche Urkunden in akkadischer, dagegen alle astronomischen und astrologischen Documente 3) in assyrischer Sprache verfaßt. Selbst die ältesten dieser letzteren, wie z. B. das umsangreiche, aus 70 Thontaseln bestehende Sammelwerk, in welchem Sargon I. und dessen Sohn Naram=Sin alle Ueberlieserungen und Wahrsage-Anleitungen der früheren astrologischen Schulen hatten zusammenstellen lassen, sind in einer Mundart redigirt, die man ungeachtet der zahlreichen Ideogramme und

<sup>1)</sup> Bgl. meine Premières civilisations, Bd. I, S. 118 ff.

<sup>2)</sup> Bodh, Metrologifche Untersuchungen, Berlin 1838; Ber: theau, Bur Gefchichte ber Ifraeliten. G. 99 ff.

<sup>8)</sup> Die interessantesten dieser Documente sind bereits von H. Rawlinson und Norris im dritten Bande der Cuneisorm inscriptions of Western Asia mitgetheilt worden; doch ist der weitaus größere Theil derselben noch undersöffentlicht.

Allophonien in ihrer archaischen Schreibung sofort als die assprische wiedererkennt. Es gab also nicht allein eine Sprache, welche ausschließlich der Magie geheiligt war, sondern auch eine solche, welche den Zwecken der Astrologie diente: die Sprache der kuschitischessemitschen Bevölkerung.). Und hierin liegt ein

Die Angabe, daß wir nur affprische und teine attadischen Texte über Aftronomie und Aftrologie befigen, ift jedenfalls zu beschränken. In der Gloffe zu W. A. I., III, 55, 2 burfte allem Unschein nach eine aftronomische Tajel zu vermuthen sein, welche auf Grund einer Ausammenstellung von Documenten in ber "Sprache von Affur" und ber "Sprache von Sumer und Attad" entstanden mar. Es gab im Attadifchen eine vollständige miffen= schaftliche Romenclatur für Aftronomie und Aftrologie, deren Ausbrücke häufig unabhängig von den entsprechenden assyrischen gebildet sind. Auch finden sich in dem großen Sammelwerte Sargon's I. und Naram Sin's an Stelle der phonetisch geschriebenen affprischen Bezeichnungen nicht nur complexe ideographische Ausbrücke, welche ebensogut von einem semitisch=, als von einem attabijchsprechenden Bolte erfunden sein können, sondern auch wirkliche Fremdwörter, d. h. phonetisch geschriebene und sobann migbräuchlich gleich unger= trenubaren ideographischen Gruppen gebrauchte affabische Borter, welche burch die entsprechenden affgrischen Berthe gelesen wurden; und diefes Leptere gilt besonders von Fundamentalausbruden, wie z. B. "Busammentreffen" (zweier Plancten in dem nämlichen Puncte eines Zeichens) attabifch ribana, affprisch gasritu. hieraus ergiebt fich ohne Zweifel, bag bie attabifche Sprache fich schon frühzeitig und in eingebender Beise mit der Sternenkunde beschäftigte, die fie teinesweges als ausichließliches Monopol der Gelehrten affprifcher Sprache und hertunft betrachtete. Aber ich fann gleichwohl nicht ber Ansicht fein, daß die Erfindung diefer Biffenschaft ein Bert ber Attader fei, wie u. A. auch Sance glaubt. Denn wenn auch beibe Bolferschaften lange Jahre bindurch neben einander bestanden und ungeachtet ihrer gleichen Regierungsform und gemeinsamen Cultur hartnädig ihre eigenen Sprachen bewahrten, fo durfte doch immerhin nicht daraus bervorgeben, daß Alles, mas affadijch geschrieben ward ober in diefer Sprache seinen Ausdruck fand, auch nothwendiger Beije als specielles Gigenthum bes attabifchen Bolfes zu betrachten fci.

Dagegen scheint es mir keinem Zweisel mehr zu unterliegen, daß das Sexagesimalsystem, welches dem ganzen chaldkischen Rechnungswesen zu Grunde liegt, einzig und allein den Akkadern zugeschrieben werden muß. Die Uiguren, Mongolen und Mandschuren haben einen doppelten Chelus von 60 und 600

<sup>1)</sup> Ich habe dieses lette Alinea hier unverändert wiedergegeben, wie es ursprünglich in der französsischen Ausgade dieses Buches versaßt war; denn ich hege auch heute noch die lleberzeugung, daß der Ursprung der Astronomie und Astrologie im Besentlichen dem kuschtlichesensteinen Bewölkerungselemente zuzuschreiben sei. Doch halte ich gleichwohl einige Angaben desselben für zu behauptend; und auf diese möchte ich hier noch einmal zurücksommen.

nicht zu verkennender Hinweis auf den Ursprung und die Herfunft dieser Wissenschaft, — ein Hinweis, welcher vielleicht noch größere Bedeutung erlangt, wenn man den engen Zusammenhang zwischen der Ustrologie und dem Sternencultus erwägt, den wir den chaldäisch-babylonischen nannten.

#### V.

In der Blüthezeit der Cultur von Babylonien und Chaldäa hatten in der That Religion und Sprache der Kuschitosemiten die Oberhand.

Die Religion ber Kuschiten, die mit der sprischen und phönicischen verwandt war, hatte eine Anzahl akkadischer Elemente in sich aufgenommen; sie war dann zur chaldäisch-babylonischen Staatsreligion erhoben worden, und als solche dulbete sie die akkadische Magie nur in untergeordneter Stellung, wie wir bereits in den voraufgehenden Abschnitten erfahren haben. Die assyrische Sprache hatte aber das akkadische Idiom vollständig verdrängt. Es ist allerdings noch nicht möglich, den Zeitpunct selbst zu bestimmen, da sich diese Wandelung vollzog oder bereits

Jahren, welcher genau den Soffen und Neren der Chaldner entspricht; und bem entsprechend besiten auch die Chinesen seit ben altesten historischen Beiten den sechzigfährigen Cyclus Soang-ti's, welcher wiederum mit anderen Berioden von 60 Tagen und Monaten in Berbindung steht und jedenfalls, wie die ge= fammte Cultur ber "Sundert Familien", vom Gebiet des Ruen-lun berftammte. Enblich finden fich folche Sexagesimal-Berioden fogar in Indien, wo fie fich gewiß schwerlich burch eine babylonische Einführung erklären liegen; fo 3. B. bie Berioden von 60 Jahren bes Barafara, von 3600 Jahren bes Batpati, von 216,000 Jahren des Pradjapati und 432,000 Jahren des Ralijuga. Da= gegen haben die Semiten, bogl. die hamiten, wie die Acgypter, nichts Achnliches aufzuweisen. Die überraschende Uebereinstimmung aller diefer Reitrechnungen sowohl unter sich als mit dem chaldaischen Rechnungssinstem, ist bereits wieder= holt von Fréret, Ideler, Bunsen und Lepfius hervorgehoben worden; aber es war bisher nicht gelungen diefen Zusammenhang in befriedigender Beisc zu erklären. Gegenwärtig, wo die turanische ober altaische Abstammung der Alfader conftatirt ift, tann es freilich teinem Zweisel mehr unterliegen, daß durch ebendiese die Sexagesimalrechnung in Chaldna eingeführt worden ist.

vollzogen hatte; benn ber ganze Vorgang mußte sich naturgemäß erft allmälich abwickeln. Aber schon zwölf Jahrhunderte vor der christlichen Zeit lebte ber Name ber Affader, wiewohl er noch immer zur Bezeichnung Chaldaas biente, nur als Erinnerung Das alte turanische Bolf, welches por ber Nieberlassung der Ruschiten bestanden hatte, hatte sich mit diesen vermischt und beren Sprache adoptirt; und ce hatte gleichzeitig auch die Misch= cultur übernommen, welche aus der Verschmelzung seiner eigenen Institutionen mit benen ber neu Sinzugekommenen entstanden Später, als die Ralbi ihre weltgeschichtliche Rolle zu spielen begannen, - also die eigentlichen Chalbaer 1), die sich für die reinsten Abkömmlinge ber "älteften Babylonier" und baher für ebler als die Ruschiten und Rephener erachteten, ba trugen bie häupter biefes Stammes, wie nafin und Merobachbalaban, bereits ausschlieklich affprische Namen, wie auch die Herrscher des letten babylonischen Reichs, deren Dynastie fich bem Urfprunge nach ebenfalls für chalbaifch im engsten Sinne bes Wortes ausgab 2).

Das Akkadische war also schon seit geraumer Zeit eine tobte Sprache; ja es ist sogar zweifelhaft, ob cs noch im dreizehnten oder vierzehnten Jahrhundert v. Chr., unter den letzten babylosnischen Königen der eissischen Dynastie, gesprochen wurde, also



<sup>1)</sup> Der Widerspruch, welcher bezüglich der Chaldier zwischen den Angaben des Diodorus Siculus und denen der Propheten Fracl's zu bestehen scheint, ist immerhin erklärlich. Denn als Zugehörige des aktadischen Boltes hatten die Chaldier wohl ein Recht, sich, wie Diodorus berichtet, für-die ältesten Babylonier zu halten; andererseits konnten sie auch überhaupt als neue Bölkerschaft ausgesaßt werden, wenn man sie speciell als den Stamm der Kaldi betrachtete, dessen Uebergewicht sich über daßt ganze Land, dis auf Basbylon erstreckte. Beide Ausstaligungen sind daßten trop ihrer Berschiedenheit richtig, je nach dem Standpunct des Beurtheilerseinstruktwirtstwaus diesem Erunde kann ich mich auch der Correctur von Dand in Erunde kann ich mich auch der Correctur von Dand in Erunde kann ich mich auch der Correctur von Schrifter Geötztigt wird, nicht unbedingt anschließen, so scharssinnig sie auch sein kills.

<sup>?)</sup> Jener altbabylonische König mit mongolischem Lypiik, bessen Bildniß das britische Museum besitzt und auf Tasel I meiner Langue primitive de la Chaldes wiedergegeben ist, hatte ebenfalls einen affilischen Millien: Mastudutes die eine afte.

etma gur Beit Burnaburnas' und Durrigalgu's, welche allerbings noch einzelne Inschriften in atkabischer Sprache abfassen licken '). Das Affabische scheint seitbem nur noch als ge= lehrte, vornehmlich gottesbienftliche Sprache fortbeftanden ju haben; wenigstens wurden die alten liturgischen Symnen und magischen Spruche, die bei der Ausbildung der Priefter als Richtschnur bienten, noch im siebenten Jahrhundert, als Affurbanhabal die Abschrift der heiligen Bücher von Affad für seine Schule zu Ninive anfertigen ließ, bei vielen Feierlichkeiten und gottesdienstlichen Sandlungen gesprochen ober gesungen. ce beuten gleichzeitig manche Anzeichen barauf hin, daß man ben Inhalt biefer Bucher nur noch mit Sulfe ber zugehörigen, cbenfalls alten affprischen Ueberschungen verstand und daß man selbst in Babylon keine akkadischen Inschriften zu verfassen mehr im Stande mar, wie dies etwa fünf ober feche Sahrhunderte zuvor noch der Fall gewesen. Abfurbanhabal felbst war auf's eifrigste bemüht, das Studium dieser heiligen Sprache zu fördern, was nach seiner eigenen Angabe keiner feiner Borganger bis babin gethan hatte; er ließ zu diesem Zwede nicht allein, wie erwähnt, die heiligen Bücher von Akkad, sondern gleichzeitig auch alle

<sup>1) 3</sup>ch habe bereits an anderer Stelle (Etudes accadionnes, Bd. I, Seft 3. S. 79) nachgewiesen, bak ber Gebrauch bes Affabischen bereits von bem Augenblide an abzunehmen begann, als Sargon I., Ronig von Agane, das gange Land bis zum perfischen Meerbufen einer Dynaftie aus den nordlichen Provinzen unterworfen und dadurch das politische llebergewicht des tuschitisch-semitischen Elementes berbeigeführt batte. Seitdem murden alle Privatverträge in affprischer Sprache verfaßt, so oft der eine der Contrabenten einen semitischen Ramen führte, also berfelben Dynastie angehörte wie bie herrschende Dynastic. Unter den Königen cissischer Abkunft, beren erster Sammuragas war, alfo gur Beit, ba Babylon endgültig gur Sauptftadt erhoben wurde, nahm ber Gebrauch der aftadischen Sprache immer mehr und mehr ab; und wahrscheinsicht: geschah es unter ebendiesen Königen, welche mehrere Jahrhunderte ihren Thron behaupteten, daß das Attadifche ganglich aufhörte, eine lebende Sprache zu sein. Jedenfalls ist anzunehmen, daß auch bie besondere Sprache ber Raffi oder Ciffier fehr viel zur Berdrängung des Alffadischen heitrug, um, so mehr, ba sie mit bemfelben einigermaßen ber= wandt war. Das Affprifche hatte bagegen teine abnliche Concurreng zu befürchten; und fo gelongte es, besonders in den mittleren Reichsgebicten, gur un= umidrantten Berrichaft.

grammatischen und lexikalischen Werke abschreiben, die in Uruk ober sonstwo noch aufzufinden waren; und diese Bemühungen hatten in der That einen günstigen Erfolg, insofern seine eigenen Abschreiber, wie Smith') nachgewiesen, wirklich in den Stand gesetzt wurden, einzelne Schriftstücke selbständig in akkadischer Sprache zu versassen: eine Thatsache, die sich vom zwölsten bis zum sechsten Jahrhundert nicht wiederholt hat 2).

Biel wichtiger ift bagegen die Thatfache, daß der lette babylonische Rönig auch einen akkabischen Namen führte. Wörtlich bebeutet ber Name biefes Fürften "Rebo (ift) würdevoll, ruhmreich"; und wir besiten hievon zwei verschiedene Formen, eine rein affprische Rabu=na' bu, und eine affabische Rabu=nîtug. Diefer lettere Rame tann teinesfalls als Allophonie von Rabu=na'bu betrachtet merben, ba ber Canon bes Btolemaus, fowie Alczander Bolyhistor (beide nach Berosus) diesen König Napovadios ober Naβοννήδος = Nabu=na'bu nennen, mahrend Abpbenus ihn mit dem Ramen Nasarridogos = Rabuenîtuq bezeichnet. Diefer König, den bie Chalbaer aus ihrer Rafte ermählt hatten (Berofus, Fragm. 14. ed. C. Müller; Abybenus, Fragm. 8. ed. C. Müller) und ber fich felber in seinen Inschriften als "Haupt ber Magier" (rubu emga, W. A. I., I, 68, 2, 3 und 4; רב-מיג, Jerem. XXXIX, 3) betitelt, hatte also gleichzeitig zwei Ramen, einen affprischen Rabu=na'bu, und einen attabischen Rabu= nîtug, welche beibe sowohl von ihm felbst in seinen amtlichen Anschriften, als von den griechischen Berfassern der babylonischen Geschichte ohne Unterschied gebraucht murben. Hieraus erhellt nicht allein, daß das Affabische gur Beit bes letten babylonischen Reiches als gelehrte und heilige Sprache noch einmal wiebererwachte, sondern auch daß es thatfachlich jene "Sprache ber Chalbaer" war, welche bas Buch Daniel als wesentlichsten Gegenstand ber Unterrichtung aller angehenden Gelehrten nennt.

<sup>1)</sup> History of Assurbanipal, S. 325.

<sup>9)</sup> Ein solches Document ist erst neuerdings (W. A. I., IV, 18, 2) versöffentlicht worden; doch scheint mir nicht annehmbar, daß dasselbe unter Assure banhabal versaßt sei. Ich glaube vielmehr einen älteren Hymnus darin erblicken zu müssen, in dessen Schlußgebet für den König der Abschreiber nur den Ramen dieses Fürsten in aktadisirter Form (Ausarsbansibila) einsgerückt hat. Dieses Schlußgebet war allem Anschein nach nur eine Art Formular, welches immer wieder benutzt und mit dem Namen des gerade regiesrenden Monarchen versehen wurde.

### VI.

Der siegreiche Aufschwung der kuschitisch-semitischen Religion hatte schon vor ber Verbrängung ber akfabischen Sprache burch die affprische stattgefunden. Das alte Religionsstyftem Affader, - in seiner bem Beifte und Befen dieses Boltes ent= sprechenden Form, und wie es durch seine enge Berwandtschaft mit den religiösen Unschauungen der Finnen und anderen Turaner charakterifirt wird, - findet sich nur in den magischen Sprüchen und Hymnen, welche langehin durch mündliche Ueberlieferung erhalten und endlich zu einem Ganzen gefammelt worden waren. Und wenn die Berwandtschaft der officiellen chalbaifch= babylonischen Religion mit berjenigen der fprifchen, kanaanitischen und arabischen Bölfer beweift, daß dieselbe Religion ursprünglich auch die der Auschiten Babyloniens sein mußte, so ist sie die nämliche, zu der sich schon die alten Könige von Ur bekannten, ungeachtet ihrer rein atkadischen Ramen. Die akkadischen Inschriften von Ronigen wie Litbabi') und Dungi find fammtlich Gottern gewidmet, die bis zum letten Tage von Babylon den Gegenstand der öffentlichen Berchrung bildeten und durch die umfassende Reform von Sciten der Priefterschaft auf die höchste Stufe der himmlischen Hicrarchie erhoben worden waren; jene Gottheiten, bie den magischen Büchern insbesondere angehörten, werden aber in ihnen an feiner Stelle mehr ermähnt.

Ebenso sind die ältesten liturgischen Documente, die wir über die chaldäisch=babylonische Religion besitzen, — jener Cyclus von Hymnen, den ich bereits an anderer Stelle 2) unter dem Titel eines "chaldäischen Beda" zu übersetzen versuchte, — sämmtlich in akkadischer Sprache versaßt, wiewohl sie im Allgesmeinen nicht an die ursprünglichen akkadischen, vielmehr an jene Götter gerichtet sind, welche später von den Kuschiten verehrt wurden. Diese Hymnen scheinen bereits im siebenten Jahrschundert für die Priesterschaft von Babylon und Chaldäa, ebens

<sup>1)</sup> Lifbabi oder Lifbagas; die Lefung diefes Namens ift zweifelhaft.

<sup>2) 3</sup>m zweiten Bande meiner Premières civilisations.

jo gut wie für uns, die ältesten und am reinsten erhaltenen Denkmäler ihrer Religion gewesen zu sein. Und so geschah es denn, daß das Akkadische die "heilige Sprache" κατ' έξοχήν, die Sprache des Gebetes 1) und der Geisterbeschwörung geworden war, — Dank dem gleichzeitigen Bestehen der liturgischen und der magischen Sammlungen, welche gleichsam einen doppelten Beda bildeten. Nur bestand, abweichend vom analogen Verhältniß in Indien, die Sammlung, die in Chaldäa dem Atharva-Veda entsprach, aus weit älteren und der ursprünglichen religiösen Lehre der Akkader conformeren Theilen als die zweite Sammlung, die dem Rig-Veda gegenüberstand.

Auch trug noch ein weiterer Umstand dazu bei, dem Affabischen sogar für die Religion, welche ursprünglich nicht die akkabische gewesen war, ben Charafter einer heiligen Sprache zu Die Reilschrift mar eine Erfindung des turanischen Bevölkerungselementes, welches biefes Schriftspftem ber gangen Gigenart und ben speciellen Bedürfnissen seiner Sprache angepaßt hatte. Man schrieb daher schon lange vorher akkadisch, ehe man affprisch zu schreiben begann: und es gab mithin auch für die Namen, die man im Atfadischen den Gottheiten fuschitisch=semi= tischen Ursprunges gegeben hatte, schon früher eine Schreibung, bevor man diefe Namen affprisch schrieb. Als endlich diefelbe Schrift für die semitische Sprache gebraucht wurde, ba zog man die affabischen Namen in ihrer alten, durch den langjährigen Bebrauch geheiligten ibeographischen Schreibung ben entsprechenben phonetisch geschriebenen affprischen vor; und daher schrieben selbst später noch die chaldäischen Briefter die Götternamen stets in

<sup>1)</sup> Die merkwürdigen Gebete in W. A. I., IV, 46, welche im Monat Risan von dem die alljährlichen Ueberschwemmungen des Euphrat überswachenden Priester an den Gott Bel gerichtet wurden, sind zum Theil in akkalischer, zum Theil in assachenden Eriester auch ist ersteren eine assprische Uebersehung beigegeben. Es ist jedoch schwer zu bestimmen, ob bei dieser gottesdienstlichen Handlung beide Sprachen abwechselnd gebraucht wurden, oder ob hier eine ähnliche Einrichtung bestand wie in unseren heutigen Meßebüchern, die nur einen Theil der Liturgie (den für den celebrirenden Geistlichen selbst bestimmten) in lateinischer Sprache enthalten, alles Uedrige aber durch Gebete in der üblichen Landessprache ersehen lassen.

aktadischer Sprache, selbst wenn sie dieselben in ihrer semitischen Form lasen; das Akkadische war also vorzugsweise die Sprache bes religiösen Symbolismus geworden 1).

Die Verbreitung ber tuschitisch=femitischen Religion im attabifchen Bolfe burfte fich bemnach ichon frühzeitig vollzogen haben, obalcich letteres feine eigene Physiognomie und Sprache noch langehin beibehielt. Sie geschah fast zur nämlichen Zeit, da die beiden Raffen noch Chaldag und Babylonien bewohnten; auch burfte fie burch die Eroberungen bes nimrod, die fich nach Angabe ber Benefis auf Erech und Aftad wie auf Babel erftrecten, nicht unwesentlich unterftütt worben sein. Jedenfalls muß die Grenze ber positiv historischen Zeiten und ber erhaltenen Origi= nalbenfmäler weit überschritten werben, wenn wir ben Rern 2) des Volkes von Sumer und Akfad noch allein und unvermischt im süblichen Euphrat= und Tigristhal antreffen wollen, ba cs noch dem Cultus der Natur und der Geister ergeben war, ben alle übrigen turanischen Bölker auch weiterhin beibehielten, und da es noch keine andere Briefter als Zauberer hatte, keinen anderen Gottesdienst als magische Handlungen und Beisterbeschwörungen fannte.

Die Einführung der chaldäisch-babylonischen Religion im eigentlichen "Lande Aktad", d. h. in den südlichen Landestheilen, in denen die turanische Sprache sich länger als anderswo erhielt und wo der geringere Theil der Kuschiten sich mit dem größeren Theil der Turaner vermischte, dürste aber immerhin nicht so

<sup>1)</sup> Hieraus erklärt sich auch die auffällige Erscheinung, daß selbst in den in bürgerlicher und politischer Hinsicht am frühesten und durchgreisendsten semitisirten Städten alle Tempel rein akkabische Namen hatten. Wir kennen sir die akkadischen Bezeichnungen der heiligen Phramiden zu Babylon und Borsippa, É saggal und É zida, sowie für den Haupttempel zu Agane, E uldar, keine semitisch=assyrische Gegenwerthe. Dagegen sindet sich wiederum in Assyrier kein Tempel mit akkadischem Namen, mit Ausnahme vielleicht von Assyrier alse akte babylonische Niederlassung war.

Ebenso gehören alle bekannten priesterlichen Titulaturen in Babylon und Chaldia, wie emga und urugal, sämmtlich der akkadischen Sprache an.

<sup>2)</sup> Ein geringerer Theil berfelben Raffe bewohnte bas Gebirgsland im Diten.

frühzeitig stattgefunden haben, wie man vielleicht anfänglich annehmen möchte. Die alteften epigraphischen Denkmäler, die sich in diefer Gegend erhalten haben, stammen alle aus ber Reit ber alten Könige von Ur; und es ift wohl anzunehmen, daß gerabe unter diesen ber fragliche Wechsel eintrat. Jedenfalls ift beachtenswerth, daß die Ziegel ber Tempelbauten zu Ur, Uruk. Nipur, Larfam, kurzum aller Pyramidentempel des eigentlichen Chalbaa, jenen Königenamen tragen, ben ich vorläufig Likbabi entziffere. "In gang Chaldag," fagt S. Rawlinfon 1). .. fo= weit es durch Ausgrabungen erforscht worden, findet sich kein Beiligthum, welches in begründeter Beife einem früheren Reitalter als dem diefes Fürsten sich zuschreiben ließe." Litbabi ist also ber älteste König, von welchem wir Inschriften besigen; aber er lebte doch schon in völlig hiftorischer Zeit, auch liegen teine Grunde vor, mit ihm ben Beginn Diefer Beriode zu eröffnen, wie es 3. B. in Aegypten mit Menes geschieht. sogenannten Pyramibentempel waren in Chalbaa burchaus nicht so alt wie im Lande Sennaar ober Sumer, wo die Tradition, übereinstimmend mit ber Bibel, ben Beginn biefer Bauten mit der Sprachenverwirrung in Verbindung brachte, und wo man nimmer gewagt hätte, die Pyramiden von Babylon und Borfippa einem Könige der hiftorischen Dynastien zuzuschreiben. Sie wurden hier einzig und allein als bas Werk eines "uralten" ober vielleicht genauer "bes ältesten, bes erften Könias" betrachtet 2). Im Lande Affad dagegen gehörte bie Ginrichtung

<sup>1)</sup> The five great monarchies, zweite Auslage, Bb. I, S. 156 ff., S. 176 ff.

<sup>9)</sup> Bgl. meinen Commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose, S. 355. — Im vierten Bande der Transactions of the Society of biblical archaeology, S. 167—170, veröffentlichte Boscaven die Fragmente einer bilinguen Urkunde, welche nach Maaßgade einer unter Affurbanhabal gefertigten Abschrift über Bauarbeiten berichtet, welche unter einem alten, in den erhaltenen Bruchstücken nicht genannten Könige an der Phramide zu Baschlon ausgeführt wurden. Die ganze Fassung dieses Documentes scheint mir indessen darauf schließen zu lassen, daß es sich hier mehr um eine Wiederhersstellung oder einen Ausbau, als um die Stiftung und Errichtung selbst des genannten Tempels handelt.

folder Bauten feineswegg zu ben altesten, nationalen Landes= gebräuchen: sie war hier lediglich die Nachahmung einer babylo= nischen Institution, eine Nachahmung, welche in bereits völlig historischer Zeit und in allen Städten durch ein und benselben Landesfürsten eingeführt und durchgeführt worden war. biefe Phramibentempel find nun aber ber greifbare Ausbruck, die materielle Verkörperung der chaldäisch-babylonischen Lehre; fie find Beiligthum und Sternwarte zugleich, wie benn überhaupt Diefes Religionssystem mit bem Sternencultus auf's engfte verbunden mar 1). Der König Litbabi, welcher diefe bis zu feiner Beit unbefannten Tempelbauten allerorten in Chalbaa errichtete, erscheint baber gleichsam als der gefronte Sendbote ber chaldaischbabylonischen Religion; er huldigte vorzugsweise bem Gotte Sin, dem Specialgott von Ur, ehrte aber gleicherweise auch Anu und Nana in Urut, Samas in Larfam und Bel in Nipur, furgum jede Gottheit, unter beren Schut fich die einzelnen Städte fortan befanden; auch zeugen feine Tempelbauten in hohem Maage von der Thätigkeit und Rührigkeit seiner Propaganda für die neue Lehre, burch die er bestrebt war, die alte magische Religion ber Aktader zu erseten, deren Beiligthümer und regelmäßige Ausübung er aufhob.

Daß die scheinbare Einheit in der Sprache und Cultur von Babylon und Assyrien ursprünglich, da man sich mit diesem Gegenstand zu beschäftigen ansing, viele Aeußerungen von Ueberzaschung und Staunen erregte, ist gewiß erklärbar. "Ein Wechsel," sagte man damals, "läßt sich allein im langen Verzeichniß der chaldäisch-assyrischen Könige erkennen; und dieser beruht lediglich in den Schwankungen, denen der Schwerpunct ihrer Macht unterworfen war. Dieser Schwerpunct befand sich abwechselnd im Süden, von wo er ausging, oder im Norden; und dem entsprechend wird daß semitische Reich Mesopotamiens entweder das chals dässche oder das assyrische genannt. Religion, Sitten und

<sup>1)</sup> Ueber die Einrichtung und den Zweck dieser chaldäsischen Pyramidenstempel, ihren kuschisischen Ursprung und ihre Analogien mit den Pyramiden Argyptens, werde ich im dritten Anhang ausführlicher berichten.

Sprache, sowie die Ausdehnung beiber Reiche, bleiben aber unveranbert biefelben 1)." Wit bem Fortichreiten und ber Bereicherung unserer Renntnisse mittelft ber wiederaufgefundenen Denkmäler und der Entzifferung der Reilschriftterte gelangte man indeffen, wie in allen Gebieten ber Wiffenschaft, wo man ursprünglich nur Gleichmäßigkeit zu erkennen geglaubt hatte, boch zur Feft= stellung mancher Abweichungen und Unterschiebe innerhalb ber Grenzen der scheinbaren allgemeinen Uebereinstimmung. bieferart tam man endlich zur Ginficht, bag, ungcachtet ber Unnahme der chaldäisch=babylonischen Gesittung durch das Bolk von Uffur, die Uffprer und Babylonier dennoch zwei wohl von ein= ander unterschiedene Nationen waren, welche in vielen Dingen eine eigene Physiognomie, auch eigene Sitten und Gewohnheiten und entgegengesetzte geiftige Anlagen hatten, fo daß fie fich gegen= feitig fast in gleichem Maafe wie die Romer von ben Griechen Bas beiden Bölkern gemein war und was sie unterschieden. beibe von einander trennt, die initiatorische Rolle der Babylonier und die theilweise Originalität, welche die Affprer tropbem zu bewahren wußten, ließen sich vielleicht am besten mit dem gegenfeitigen Berhältniß zwischen China und Japan vergleichen. Nebendies bestätigen viele Denkmäler sowie die Affprer selbst, daß Babylon bis zum achten Sahrhundert vor unserer Zeit fast völlig unabhängig von Affprien blieb und ununterbrochen feine eigene Geschichte hatte 2).

Gegenwärtig muß aber noch weiter gegangen und für das früheste Alterthum auch ein Unterschied zwischen dem vorwiegend kuschitischen Babylonien und dem noch langehin akkadischen oder turanischen Chalda gemacht werden. Ohne Zweisel gab es ursprünglich ein nichtsemitisches oder vorkuschtisches Babylon<sup>3</sup>), desgleichen ein ebensolches Agane und Sippara, welche man wahrscheinlich als sumerisch bezeichnen muß. Aber diese ganze nörds

<sup>1)</sup> Oppert, Histoire des empires de Chaldée et d'Assyrie, S. 6.

<sup>9)</sup> Bgl. befonders Smith, Early history of Babylonia, im ersten Bande der Transactions of the Society of biblical archaeology.

<sup>\*)</sup> Selbstverständlich tann hier die Benennung Babylon nur proleptisch gelten, da man streng genommen den Namen Tin-tir gebrauchen mußte.

liche Gegend verlor ihren turanischen Charakter weit eher als die Babylonien und Chaldaa waren nur furze Stäbte im Süben. Reit, während des tuschitischen Einfalles, unter dem sagenhaften Reiche des Nimrod vereint: sie waren jedoch aleich darauf wieder selbständig und entwickelten sich unabhängig von einander mährend mehrerer Sahrhunderte, ein jedes im Beifte ber pradominirenden Bevölkerungselemente; und mahrend ebendieser Zeit trat ber Beginn ber positiven Geschichte beiber Länder ein. Bon biesem Augenblicke an, - zumal unter ben mächtigen Königen von Ur, welche beibe Länder unter ihrem Scepter vereinigten und anscheinend auch einen Theil des späterhin affprischen Bodens befaken. — prägte fich ber Unterschied zwischen ben beiden in Babylonien und Chalbaa vorherrschenden Rassen vorzugsweise in ben Sprachen aus, welche im einen und anderen Lande gewöhnlich in Gebrauch waren. Dies erhellt auf's beutlichste aus ben amtlichen Inschriften der Statthalter, welche die Könige von Ur in den hauptfächlichften Städten eingesett hatten 1).

In den süblichen Städten, wie Sirgilla, Isbaggi-La und Eridhu, hatten diese Statthalter gewöhnlich akkadische Namen; zur Abfassung ihrer Inschriften bedienten sie sich aber stets der akkadischen Sprache, selbst wenn sie semitische Namen hatten, wie z. B. Idadu zu Eridhu; desgleichen waren alle Urkunden der Könige des süblichen Landes, von Nipur dis zum persischen Meerbusen, in akkadischer Sprache versaßt. Dagegen waren zu Diru, dem ursprünglichen akkadischen Bat=ana, in der Nähe von Babylon, wie in Ussur selbst, die Namen der Vice-Könige durchweg semitisch und ihre Inschriften sämmtlich in assyrischer Sprache redigirt<sup>3</sup>); und dasselbe war auch im Norden der Fall,

<sup>1)</sup> Diese Statthalter ober Bice=Könige hatten, je nach ihren Sitzen, zwei verschiedene Titel, deren Unterschied wir leider nicht näher zu bestimmen verz mögen:

<sup>1)</sup> affabisch: pateši ober nues = affnrisch: nisakku.
2) ... nir-nita = ... sakkanakku.

<sup>\*)</sup> Bgl. meine Choix de textes ounéiformes, Ar. 5; biefe Inschrift rührt übrigens nicht, wie ich ursprünglich annahm, von einem Könige von Babylon selbst, sondern von Flusmutabil, einem Statthalter von Diru, her; mein Irrihum war lediglich durch unrichtige Auffassung der archaischen Form der ideographischen Initiale des Stadtnamens entstanden.

wo die Könige von Ur, wie Dungi, ihre amtlichen Inschriften durchgehend affprisch verfakten. Gbenfo maren bie Namen ber besonderen Könige, die nicht von Agane abhingen, alle tuschitisch= semitischen Ursprungs, wobei zu beachten, daß einzelne dieser Fürften, wie Sabuv, nach ben Angaben ihrer Nachfolger, bereits einem fehr hohen Alterthum angehörten. Das Uebergewicht ber semitischen Sprache und bes semitischen Bevölkerungselementes war feitbem in Babylon fo bedeutend, daß es felbst von der späteren elamitischen Eroberung und ber langjährigen Berrschaft der Ciffier völlig unberührt blieb. Awar versuchten mehrere Könige diefer Dynaftie in ihren Inschriften die Bezeichnung Kassi u Akkadi an Stelle bes alten Sumeri u Akkadi einzuführen; aber es gelang ihnen nie, ihre eigene Sprache zur Beltung zu bringen, wiewohl biefelbe nicht aufhörte, die foniglichen Namen und Titel zu liefern. Die Inschriften, welche biefe Fürsten als Könige von Babylon erließen, waren in akkadischer ober affprischer Sprache verfakt; boch hatte hierbei bas Affprische ben Borzug vor dem Affabischen, offenbar in Folge des überwiegenden Ginfluffes von Babylon, welches jur hauptstadt erhoben worden war.

Die Geschichte ber nörblichen und süblichen Provinzen, von Babylonien und Chaldaa, von Sumer und Akfad, nahm erst kurz vor dem Einfall der Kassi oder Cissier um das zwanzigste Jahrhundert v. Chr. eine einheitliche Form an, als Sargon I. von Agane beide Länder unter seinem Scepter vereint und zu einem einzigen Reiche verschmolzen hatte. Auch fand zu dieser Zeit nicht allein jene umfassenden Resorm und Systematisirung der Religion, sowie die endgültige Feststellung der heiligen magischen und astrologischen Bücher statt, sondern es war das Bestreben der Priesterschaft allgemein darauf gerichtet, alle Institutionen der verschiedenen Bevölkerungselemente Babyloniens nnd Chalsdäas, welche die dahin eines Zusammenhanges entbehrt und in einzelnen Puncten sogar im Gegensaß zu einander gestanden hatten, auf Grund der neuen religiösen Ideen zu einem einheitslichen Ganzen umzugestalten.

Erft damals war die chaldäisch=babylonische Cultur, die sich

nunmehr über bas ganze Land von Affprien bis zur Meerestüfte ausdehnte, endaültig begründet: fie war ein Mischproduct, welches fowohl turanische als kuschitisch-semitische Zuthaten enthielt: aber cbendiese verschiedenen Bestandtheile waren so eng mit einander verschmolzen, daß man fie taum bei genauester Betrachtung von einander zu icheiden vermochte. Die bilinguen lexicographischen Tafeln, welche zu dieser Zeit entstanden, bieten in ihren reichhaltigen, spstematisch geordneten Berzeichnissen von Thieren, Bflanzen und Mineralien, Lebensmitteln, Krankheiten, natürlichen und fünstlichen Gegenständen, baulichen Einrichtungen, Waffen. Werkzeugen und landwirthschaftlichen oder industriellen Geräthschaften, Berkehrsmitteln zu Land und zu Baffer, Bewerben und Ständen u. f. w. ein umfaffendes Bilb der bamaligen gesellschaftlichen Berhältnisse und ber Kenntnisse, auf benen biese Cultur meist beruhte. Und fie blieb noch langehin fast unverändert, in Babylon, welches sie bis zum Berlufte seiner Unabhängigkeit bewahrte, wie in Affprien, über welches sie sich erst allmälich ausbreitete.

Die chaldäisch-babylonische Cultur befand sich ohne Zweifel auf einer höheren Entwickelungsstufe als bie alte Gesittung ber Könige von Ur, welche G. Rawlinson nach den Ergebnissen der Ausgrabungen zu Mugheir und Warkah in fo fesselnder Beise Aber sie war, wie bereits gesagt, im Wesentlichen schilbert 1). cin Mischproduct und, fo zu fagen, eine Cultur zweier Sprachen. Es liegt auf ber hand, baß, wenn von ben beiden betheiligten Bölkern das eine die Cultur in allen Studen erschaffen, bas andere aber dieselbe einfach entlehnt hätte, das erstere Bolf folgerichtia eine selbständige, alle Gebiete ber Cultur umfassende vollständige Nomenclatur besitzen müßte, während das zweite sein Wörterbuch lediglich burch Uebersetzung hergestellt, auch alle fonstigen Bezeichnungen von Gegenständen, die ihm vorher unbekannt waren, ohne Beiteres der Sprache des ersteren Bolkes entnommen haben wurde. Das thatsächliche Berhältniß ift aber boch ein wesentlich anderes; die Bezeichnungen der gebräuchlichsten

<sup>1)</sup> Im ersten Bande der Five ancient monarchies.

Gegenstände und wichtigsten Ersindungen sind durchweg gegensseitig entlehnt und es sind daher fast ebenso viel aktadische Aussbrücke in's Assistatioche in's Assistatioche in's Assistatioche in's Assistatioche übergegangen. Auch giebt es viele Geräthschaften, Werkzeuge und Einrichtungen, welche ursprünglich nur dem semitischen Elemente bekannt waren und daher in der Sprache desselben specielle Benennungen haben, während das Aktadische sie durch sorgfältige Umschreibungen oder künstliche Composita bezeichnet, so oft es nicht geradezu das bestressende assistische Wort dafür annimmt. Eine gründliche Prüfung der vorerwähnten bilinguen Wörterverzeichnisse würde demnach von nicht geringem Werthe sein; man würde auf diesem Wege ohne Zweisel den Entwickelungsgang der chaldäischsbahlonischen Cultur versolgen können, vielleicht auch erkennen, welche Ersindungen und Einführungen einerseits von den Kuschitosemiten, andererseits von den Turanern herrühren.

Endlich erwähne ich noch, daß die Beftaltung ber politischen Berhältnisse mahrend ber großen, mit ber Entwickelung ber chal= bäisch=babylonischen Cultur Sand in Sand gehenden religiösen, wissenschaftlichen und socialen Reform weit mehr von den nördlichen, bazumal schon fast gänzlich semitischen Provinzen geleitet wurde, zumal biefelben unter Sargon und beffen Sohn thatfächlich bie Suprematie in allen Studen besagen; auch mögen bie Priefterschulen im Norden, zu Sippara, Babylon und Borfippa, an biefer Reformbewegung einen größeren Antheil gehabt haben als bie im Guben, zu Uruf und Ur. Wenigstens fteht fest, bag bie Einrichtung biefer Schulen, zumal im Norben, sich hauptfächlich bie Religion kuschitisch = semitischen Ursprunges anlehnte, wiewohl ihre Mitglieder, besonders zur Zeit Nabukuduruffur's und der Achameniden, fich mit Borliebe Chaldaer nannten, eine Bezeichnung, welche indeffen nur bei einzelnen Unterabtheilungen ihrer gesammten Kafte, wie z. B. bei ben magischen Prieftern, bem richtigen Berhältnisse entsprochen haben mag.

### Capitel VIII.

## Die Turaner in Chaldaa und Borderafien.

I.

Welchen Standpunct ich auf Grund der Aufschlüsse der Originalquellen, insbesondere der Bruchstücke der akkadischen Texte dem schwierigen Problem der chaldäisch-babylonischen Ursgeschichte gegenüber einnehme, habe ich vorstehend in aller Kürze, doch mit genügender Beachtung alles Thatsächlichen dargelegt. Ich habe mich hierbei bemüht, die Rolle des turanischen Bolks der Akkader möglichst genau zu präcisiren und auf bestimmte Grenzen, welche ich für die richtigen halte, zurückzuführen; und ich hoffe in dieser Weise dazu beigetragen zu haben, die Bedenken zu beseitigen, welche einer meinen Ansichten entsprechenden Wessung der schwebenden Frage noch immer entgegenstehen.

"Daß in Babylonien vor Ankunft der Semiten und Arier eine völlig entwickelte Gesittung geherrscht hat," sagt Renan in einem seiner letzten Jahresderichte an die Pariser asiatische Gesellschaft 1), "und daß diese Gesittung die sogenannte Keilschrift beselsch, vielleicht auch erfunden hat, bezweiselt heut Niemand. Wird das Wort turanisch als gleichbedeutend mit dem aufgesfaßt, was weder semitisch noch arisch ist, so ist der Ausdruck in diesem Falle allerdings zutreffend; allein es scheint uns doch wenig damit gewonnen. Eine Eintheilung der Thiere in Fische,

<sup>1)</sup> Journal asiatique, Series VII, Bb. II, S. 12.

Säugethiere, und was weder Fisch noch Säugethier ist, wäre von keinem Nutzen für die Wissenschaft. Nimmt man aber zuranisch' im engeren Sinne und bringt man diese alte Grundlage der gelehrten Bildung Babyloniens mit den türkischen, finnischen, ungarischen, kurzum mit Bölkern in Berbindung, welche immer nur zerstörend auftraten, niemals eine eigene Cultur schufen, so müssen wir gestehen, daß uns das in Erstaunen sept.

"Auch das Richtige kann zuweilen unwahrscheinlich sein; besweist man uns deshalb, daß Türken, Finnen, Ungarn die einsstußreichste und einsichtsvollste der vorsemitischen und vorarischen Gesittungen geschaffen haben, so wollen wir uns fügen; denn alle Vernunftsgründe müssen sich thatsächlichen Beweisgründen unterordnen. Freilich muß aber die Kraft dieser Beweisgründe um so gewichtiger sein, je unwahrscheinlicher das zu Beweisende selbst ist."

Unbeschabet ber Ehrerbietung, die seinem Namen und seiner großen Gelehrsamkeit gebührt, möge uns indessen He nan eine kurze Erörterung seiner Bedenken gestatten, zumal, wie mir scheint, die von ihm selbst in seinem angezogenen Berichte erwähnten Thatsachen zum Theil schon im Boraus seine hauptsächlichsten Sinwürse entkräften.

Bunächst finde ich, daß Hr. Renan zu streng über die turanische Rasse urtheilt; ja es scheint sast, als ob er die Thätigsteit dieser weitverzweigten Bölkersamilie ausschließlich in den wilden Berheerungen, eines Dschingis und Timur suche. Sine Rasse aber, welche dem christlichen Suropa eines seiner größten und gedildetsten, ritterlichsten und beredtesten Bölker — die Ungarn — gad und im äußersten Norden des europäischen Festlandes ein so bedeutendes episches Werk wie die Kalewala der Finnen schuf, welch' Lettere schon vor Ankunst der Standinavier völlig civilisirt waren und noch jüngst von einem reisenden Beobachter sür sähiger gehalten wurden, jeden Fortschritt der modernen Cultur sich anzueignen, als die eigentlichen Aussen, — eine solche Rasse darf gewiß nicht als eine "nur zerstörende" betrachtet werden. Und ebensowenig spielt das türksische Slement, wiewohl es stets zäher und schwerfälliger war als das geschmei-

bigere ungarische und finnische, eine ausschließlich zerstörende Rolle in der Geschichte des Islam; es hat eine ganze Reihe bes beutender Männer und viele ruhmvolle Thaten aufzuweisen, auch im Regieren eine Gewandtheit bewiesen, welche die Araber niesmals besaßen.

Es ift allerdings richtig, daß die Ungarn und Türken erft auftraken, da sie bereits mit bem Christenthum und Islam, beren Berfechter sie wurden, die ganze Erbschaft der unter den Aufpicien biefer Religionen an anderer Stelle entstandenen Cultur angetreten hatten. Türken und Ungarn haben also mit keiner ihrer Raffe eigenen Civilifation eine geschichtliche Rolle gespielt; aber gilt dies von ihnen allein? Die Leichtigkeit, mit welcher bie Ungarn die christliche Cultur bes Abendlandes, die Türken mit bem musulmanischen Glauben bie arabische Cultur annahmen, läßt wohl vermuthen, daß sie nicht zu den fortgeschrittenen tura= nischen Bölkern zählten, ober wenigstens daß ihre frühere nationale Cultur berjenigen, gegen welche fie fie austauschten, weit nachstand. Allein barin liegt kein entscheidender Grund, bag bei anderen Bölkern gleichen Ursprungs nicht auch eine alte turanische Gesittung bestanden habe, welche ihre eigene Physioanomie, ihren besonderen Charafter hatte und ein Ergebniß ber Entwickelung gewisser individueller Anlagen war, beren Reim man fogar bei ben zurudgebliebenften ugrisch-finnischen Stämmen Sibiriens antrifft.

Es ist hier übrigens erforberlich, die den Akkadern zuzusschreibende Rolle näher zu begrenzen und zu bestimmen; denn ich glaube, daß die Gelehrten der englischen Schule, unter Ansberen Sayce 1), hierin zu weit gehen, indem sie in den Akkadern die Begründer der gesammten semitischen Civilisation erblicken; ich selbst bin zwar in meinen früheren Arbeiten nicht so weit gegangen, habe mich aber wohl auch nicht in den richtigen Grenzen gehalten. Weiner Ansicht nach liegen nur Beweisgründe dafür vor, daß die ersten civilisirten Bewohner des babysonischen und

<sup>1)</sup> The origin of semitic civilisation, im ersten Bande der Transactions of the Society of biblical archaeology.

chaldäischen Gebietes, vor ben Ruschiten Rimrob's, ein Bolf turanischer Raffe waren, welches ben Ugro-Finnen näher ftanb Dieses Bolk hatte schon vor seiner Ankunft als den Tartaren. an den Ufern des Euphrat und Tigris auf den früheren Stationen seiner Banderung die ersten Elemente der Hieroglyphenschrift erfunden, welche fortschreitend das Reilschriftspftem erzeugte; es fannte damals die Bearbeitung der Metalle, auch betrieb es sonft noch einige wichtigere Aweige der Industrie. In den fruchtbaren Ebenen, auf denen es sich niedergelassen, wurde es sodann feß= haft und lag dem Ackerbau ob; es gründete Städte, bebaute das Land, sorgte für Bewässerungsanlagen und betrieb alle sonstigen Bewerbe, welche feine Eriftenz erheischte. Es erlangte alfo that= sächlich eine Civilisation, die ihm völlig eigen und in seinem Schoofe felbständig entstanden mar, ohne daß kuschitischer, semitischer ober arischer Ginfluß irgendwie dabei mitwirkte. biefe Civilifation mußte nothwendiger Weife unvollständig fein, nach ber Armuth bes Wortschapes ber akkabischen Sprache und bem Zwange zu urtheilen, welcher fie zur Bilbung fünstlicher Composita trich, so oft sie sich den Anforderungen einer fortge= schritteneren Cultur anzupassen hatte. Auch läßt sich nicht nachweisen, daß die Civilisation der Akkader Chaldaas, von dem Besitze der Schrift abgesehen 1), gelehrter und vollkommener war, als die der heidnischen Finnen, welche uns die Kalewala schildert und bei benen wir in religibser Hinsicht eine so enge Berwandt= schaft mit den Akkadern gefunden haben. Ueberhaupt glaube ich, daß die früheste turanische Cultur, beren Spuren sich in anderen Gegenden vielleicht noch verfolgen laffen, in mancher Beziehung zwar entwickelt, im Allgemeinen aber boch unvoll= tommen und ichon frühzeitig stehen geblieben mar, ebenfo wie bie turanischen Ibiome nur eine beschränfte Entwickelungsperiode Sie war, mit anderen Worten, eine fortgeschrittene Civilisation im Bergleich zu bem Zustande der Barbarei, in welchem die meiften anderen Raffen noch verharrten, als fic ihren Ur=

<sup>1)</sup> Das Beispiel ber Chinesen lehrt, daß die Schrift auch bei Böllern entstehen kann, welche fast noch in völliger Barbarei sich befinden.

sprung nahm; aber sie wurde dann auch ihrerseits eine Barbare den vollsommeneren Civilisationen gegenüber, welche sich später bei den anderen Rassen entwickelten, wie bei den Kuschiten, die in Babylonien und Chaldäa über die Turaner die Oberhand gewannen und bereits zur Zeit der Begründer von Ur, den Königen Likbabi und Dungi, jenen Theil der Akkader mit fortrissen, welcher noch ein nationales Leben führte und seine alte Sprache bewahrt hatte 1).

Dagegen faßt Schraber die alte babylonische Civilisation als ein homogenes Ganges auf und sucht fic in ihrer Gesammtheit bem ersten Bevölkerungselement nichtsemitischer Zunge zuzuschreiben, während ich in das Dunkel der vorhistorischen Zeiten des Tigris- und Euphratlandes tiefer einzudringen suche: ich betrachte diese Civilisation nicht als bas Werk einer ein= zigen Raffe, sondern als ein Dischproduct, zu welchem zwei Bolfer verschiebenen Ursprungs beisteuerten, und bemühe mich bemnach, mit mehr ober weniger Erfolg diefe Civilisation zu analysiren, und festzustellen, was einem jeben ber beiben gactoren gutommt. Bielleicht wird Schraber gu febr von bem Gedanken geleitet, bag Semiten in Babylonien anwesend maren, fo daß er Alles, was hier nicht birect zum reinen Semitismus gehört, als ihnen fremd betrachtet. Meiner Ansicht nach besteht aber die semitisch redende Bevölkerung in Babylonien und Chaldia nicht aus eigentlichen Semiten, sondern aus Rufchiten, b. h. aus Elementen, welche einem benachbarten Bölferzweige angehörten, ber mit besonderen Sabigfeiten ausgerüftet war und beffen Charafter bis auf einen gewissen Grad sich bemjenigen ber Aegupter naberte. Much reicht nach meinem Dafürhalten ber bloße Bergleich mit dem urfprüng= lichen, reinen Semitismus nicht bin, um bas Broblem der chalduisch=babylo= nischen Anfänge aufzuhellen; ein Bergleich mit dem Acgupten der altesten Dynastien und mit allebem, was sich vom Charafter und den Einrichtungen

<sup>&#</sup>x27;) Der Standpunct, auf dem ich mich hier befinde, ist mit geringen Abweichungen derselbe, den auch Schrader in seinen vom gelehrten Europa mit Recht so hoch geschähren Arbeiten, besonders in seiner trefflichen Abhandzlung über "Semitismus und Babylonismus" in den Jahrbüchern sür protestantische Theologie behauptet. Darin, daß der Babylonismus, wie Schrader ihn nennt, etwas ganz Anderes ist als der reine und ursprüngliche Semitismus, den die Araber darstellen, sowie darin, daß die Semitien des Nordens, in Folge einer dauernden, der letzten Niederlassung ihrer Bölker vorhewesenden Berührung, sehr wesentlich von der ältesten babylonischen Civilisation beeinslust wurden und durch diese alle religiösen, socialen und wissenschaftlichen Ideen, Einrichtungen und Traditionen erhielten, welche Arabien fremd und in Babylonien einheimisch waren, — in diesen Puncten bin ich vollständig mit Schrader einverstanden, und sind diese Angaden unbedingt als solche zu erachten, welche endgültig für die Wissenschaft gesvonnen sind.

Es liegt mir also durchaus fern, den frühesten Turanern Chaldaas ben ganzen "Unterbau ber gelehrten Cultur von Babulon" zuzuschreiben; ich erkenne in ihnen nur ben einen ber Factoren diefer Cultur. Als früheste Anfiedler am unteren Lauf bes Euphrat und Tigris, vermachten fie den fväteren Sahrhunberten einen Theil ber Baufteine, welche gur Errichtung ber chaldäisch=babylonischen Gesittung dienten: bas Verfahren, welches fie in Aderbau und Industrie beobachteten, die Gebräuche und Formeln ihrer Magie und vornehmlich ihre Schrift, welche allerdings bem Wefen bes semitischen Affprisch nur wenig entsprach, aber durch die Macht der Tradition und Gewohnheit doch viele Jahrhunderte forterhalten wurde. Der edlere Theil jener entwickelten und gelehrten Cultur entstammt bagegen bem fuschitisch= femitischen Clement, bessen Nationalsprache bas Alfprische mar: dieses Element lieferte einen Theil der Wissenschaften sowie die Religion, durch welche seine Sprache im Laufe ber Zeit zur Oberherrschaft gelangte und das Akladische sogar bei den eigent= lichen Chaldäern verdrängt wurde, - ben Abkömmlingen berjenigen Affader, beren Blut völlig rein und unvermischt geblieben war. Babylon insbesondere war schon frühzeitig eine vorzugsweise kuschitische Stadt; und baber konnte es auch einen so großen und entscheidenden Ginfluß auf die kanaanitischen und semitischen Bölker ausüben; Rasse= und Spracheverwandtschaft begunstigte diesen Einfluß, sodaß die babylonische Civilisation — bei frucht= baren Bereicherungen aus anderer Quelle — eine zum Theil gelehrtere und vollkommnere Entfaltung der natürlichen Anlagen der Bölker herbeiführte, auf welche sie durch Lehre und Beispiel einwirkte.

der Kuschiten in anderen Gegenden, z. B. in Pemen, erkennen läßt, wird hier ebenfalls erforderlich sein, bevor den turanischen Alkadern alles das zugesschrieben wird, was in der Civilization von Babylon nicht gerade sentitisch ist.

#### II.

Daß cs vor den Kuschito-Semiten in Babylonien und Chaldäa eine im engeren Sinne turanische oder wenn man es vorzieht altaische Bevölkerung gab, und daß dieselbe eine ziemlich entwickelte eigene Cultur besaß, welche derjenigen anderer unstreitig turanischer Bölker gleichartig ist, läßt sich also durchaus nicht bezweiseln. Renan verlangt aber hiefür einen Beweis, der auf haltbaren und überzeugenden Gründen basirt; und diesen glaube ich nunmehr in der vorliegenden Arbeit, welche neben dem alten noch manches neue Material beibringt, hinlänglich geliefert zu haben.

Henan bemerkt ganz richtig: "Fünf Dinge bilden, vom Standpunct der historischen Wissenschaft betrachtet, das unerläßeliche Erforderniß zu einer Rasse und geben ein Recht, von ihr als von einer Besonderheit im Menschengeschlechte zu sprechen: eine eigene Sprache, eine Literatur von besonderem Gepräge, eine Religion, eine Geschichte, eine Gesetzgebung ')". Wir wollen daher genauer prüfen, ob die Aktader in der That diese Bebingungen genügend erfüllen, um mit dem turanischen Stamme, speciell den ugrisch-sinnischen Völkern in Verbindung gebracht werden zu können.

Bas zunächst die Sprache betrifft, so haben wir ihrem thatssächlichen Borhandensein bereits ein volles Capitel gewidmet; wir haben darin nicht allein die Ergebnisse unserer bezüglichen philologischen Studien zusammengestellt, sondern auch die organischen, unserer Ansicht nach völlig entscheidenden Merkmale anzgegeben, welche die linguistische Stellung des Akkadischen bestimmen.

Eine Literatur, beren Erzeugnisse nicht selten von hochspoetischem Geiste belebt find und durchweg ein streng individuelles Gepräge tragen, hatten die Akkader ebenfalls; die Fragmente der liturgischen Sammlung sowie die Beschwörungen und Hymnen

<sup>1)</sup> Revue des Deux-Mondes vom 1. September 1873, S. 140.

bes großen magischen Werkes liefern hiefür einen nicht zu verfennenden Beweis 1). Die Finnen, welche bas entgegengesette Ende des Gebiets der turanischen Bölker bewohnten, hatten desgleichen eine herrliche, poesiereiche Literatur. Wir haben uns ipeciell barauf beschränkt, die akkadischen und finnischen Beschwörungen mit einander zu vergleichen und haben hierbei in Sinficht auf Inhalt, Form und Ausbruck im Allgemeinen eine auffallende Verwandtschaft nachgewiesen. Vergliche man indeffen wiffenschaftlich den Geift, dem die Ralewala der Finnen entfloß. mit bemjenigen der religiösen und magischen Lyrik der Afkader. so würde man in diesen beiben zeitlich wie räumlich so weit von einander getrennten Bölfern. - ungeachtet ber verschiedenen Färbung, welche ihre Boesie durch den Anblick zweier so entgegengesetten Naturen wie die des persischen Meerbusens und der Balbungen Finnlands nothwendig erhalten mußte, — auch eine Uebereinstimmung ber Anlagen und Denkart gewahren, wie fie nur innerhalb einer und berfelben Raffe zu bestehen pflegt.

Bur Ergründung der Religion der Aktader haben wir uns sodann einer Reihe von Urkunden bedient, die zum ersten Mal zu Rathe gezogen wurden. Sine eingehende Prüfung derselben hat uns erkennen lassen, daß die Akkader thatsächlich ein ursprüngsliches und ihnen eigenes Religionssystem hatten, bevor sie den Cultus der allen Religionen der euphratischsprischen Bölkergruppe gemeinsamen Götter annahmen; und dieser Umstand veranlaßte uns von Neuem, die ethnographische Stellung der Akkader in's Auge zu sassen, die ethnographische Stellung der Akkader in's Religionssystems mit dem voriranischen Antheil des medischen Masgismus sowie mit der sinnischen Mythologie verglichen und haben dieserart das Borhandensein einer besonderen Gruppe von Relisgionen nachgewiesen, welche die turanische genannt werden muß. Diese Religionen kennen keinen anderen Cultus als die Magie;

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die Einführung des parallelismus membrorum, welcher die Grundslage der hebräischen Poesie bildet, während er den Arabern völlig unbekannt blieb, wäre nach Schrader's scharssinniger Beobachtung bei einem Theil der Semiten aller Bahrscheinlichkeit nach nur dem Beispiel und Einfluß der Atkader zuzuschreiben.

denn sie sind lediglich aus dem alten dämonologischen Naturalismus der sibirischen, also derjenigen turanischen Stämme hervorgegangen, die seit ältester Zeit unter Verhältnissen lebten, die sie in der Cultur am weitesten zurückleiben ließen.

Somit waren brei ber wesentlichsten Bedingungen erfüllt. welche die Anerkennung der Existenz und Individualität einer Rasse erfordert und aus benen sich die Berwandtschaft der Affader mit turanischen Mustervölkern, wie den Kinnen, trot der Kluft Die fie räumlich und zeitlich trennt, flar herausstellt. Die ältefte Geschichte der verschiedenen turanischen Bölkergruppen, ihrer Zeritreuung und ersten Civilisationsversuche, wird indessen wohl niemals sich nachweisen lassen; man wird sich vielmehr mit dem bloßen Nachweise der linguistischen, ethnographischen und religiösen Berwandtichaften, die den gemeinsamen Ursprung dieser Bölker befunden, begnügen muffen. Doch bleibt gleichwohl die Möglichkeit nicht unbedingt ausgeschlossen, speciell für die Akkader, — durch Induction und mit Sulfe ihrer eigenen Ueberlieferungen, - Die wesentlichsten Züge ihrer frühesten Geschichte, von ihrer Niederlassung in Chaldaa bis zu der Zeit aus der wir Inschriften besigen, wieder aufzufinden und den Lauf ihrer vorhistorischen Wanderung bis zu jenem nordöstlichen Gebirge, welches ihr Ausgangspunct war, zurück zu verfolgen.

Was endlich die Gesetzgebung oder sociale Versassung der Akkader betrifft, so schlt es in dieser Hinsicht allerdings noch an genügenden Urkunden; doch steht zu erwarten, daß auch diese Lücke durch spätere Entdeckungen noch ausgefüllt werden wird. Gegenwärtig besitzen wir nur ein kleineres Fragment der alten akkadischen Gesetze, welche anscheinend gleichzeitig mit den Religionsbüchern niedergeschrieben und in Kliprische übersetzt wurden. Dieses Fragment 1), welches von den Banden und Pflichten der Familie



<sup>1)</sup> W. A. I., II, 10; vollständiger in meinem Choix de textes cunéiformes, Nr. 15; mit einigen Berichtigungen in Friedrich Delissich's Uisnrischen Studien, S. 37 ff. — llebersetzungen, die nur nedensächlich von der meinigen abweichen, veröffentlichte Oppert, im Journal asiatique, Series VII, Bd. I, S. 371 ff., und ausstührlicher in den mit Wenant publicirten Documents juridiques de l'Assyrie et de la Chaldée, Paris,

handelt, ist mit dem interessanten Schlußvermert versehen: "Mit nebenstehender afsyrischer Uebersehung, gemäß den alten Originalen geschrieben und aufgezeichnet"; deutsch lautet es wie folgt:

In Bufunft, für alle Fälle.

- I. Rechtsspruch. Hat ein Sohn zu seinem Bater "du bist nicht mein Bater" gesagt, und hat er (zur Bestätigung) seinen Nagel beigedrückt"), so soll er ihm öffentlich Abbitte thun, ihm auch eine Entschädigung zahlen.
- II. Rechtsspruch. Hat ein Sohn zu seiner Mutter "du bist nicht meine Mutter" gesagt, und hat er zur Bestätigung sein Siegel beigebrückt, so soll er in der Stadt ausgeschlossen von Erde und Basser"), auch soll er aus dem Hause gesagt werden.
- III. Rechtsspruch. Hat eine Bater zu feinem Sohn "du bift nicht mein Sohn" gesagt, so soll er ") im Hause und bessen untersten Räumen eingekerkert werden.
- IV. Rechtsspruch.
  Hat eine Mutter zu ihrem Sohn
  "du bist nicht mein Sohn"
  gesagt,
  so soll er im Hause, in einem finstern Raum,
  eingekerkert werden.
  - V. Rechtsspruch. Hat eine Frau ihren Chemann beseibigt,

<sup>1877;</sup> digl. Sance in seinen Records of the past, Bb. III, S. 23 ff. — Obige Uebersetzung ist in manchen Puncten correcter als die der französischen Ausgabe dieses Werkes.

<sup>1)</sup> D. h. wenn er seine Schmähung durch Ausstellung einer schriftlichen Urkunde bekräftigt hat, der man gewöhnlich seinen Nagel als Unterschrift beidrückte.

<sup>2)</sup> Affyrische Bersion: in der Stadt schließt man ihn aus; wörtlich: son- bert man ihn ab.

<sup>\*)</sup> Bahricheinlich ist es hier, wie im folgenden Rechtsspruch, das nichtsanerkannte Kind, welches auf Grund des Familienrechts eingekerkert wird.

hat sie "du bist nicht mehr mein Mann" zu ihm gesagt, so soll sie in den Fluß geworsen werden.

VI. Rechtespruch.

Hat ein Mann zu seiner Ehefrau "du bist nicht mehr meine Frau" gesagt, so soll er eine halbe Silbermine zahlen.

VII. Rechtsspruch.

Der Aufseher 1),
— wenn der Sclave 9)
stirbt, zu Grunde gerichtet,
verwundet ist,
aus dem Gute entflicht
oder trant wird, —
soll eigenhändig tagtäglich
ein halbes Maaß Getreide
(zur Entschädigung) abmessen.

Außer diesen Rechtssprüchen enthält die betreffende Tasel, welche als eine der letten einer besonderen Sammlung 3) bilinguer Texte verschiedenen Inhalts angehört, noch eine Reihe von Gesetzen, von denen jedoch viele ihrer mangelhaften Erhaltung und Unverständlichkeit wegen nicht übersetzt werden können.

Bon besonderem Interesse sind zunächst die verschiedenen Arten der möglichen Rechtsentscheidungen; es gab sowohl "voll-kommene" als "unvollkommene" Rechtsurtheile, d. h. Entscheidungen, welche bezw. eine volle oder nur theilweise Erledigung des schwebenden Rechtsstreites zur Folge hatten, desgleichen Urtheile "mit und ohne

<sup>1)</sup> Börtlich im Attabischen: Oberhaupt, im Assprischen: Mann; doch bürfte sich's hier nicht, wie Sance glaubt, um den Sclavenbesitzer selbst, viel-mehr um den Aufseher handeln, der für jeden ihm anvertrauten Sclaven versantwortlich ist.

<sup>2)</sup> Affprifche Berfion : wenn ber Sclave flüchtet.

<sup>\*)</sup> Bezeichnet wird dieselbe nach den Eingangsworten der ersten Tasel: kî kankaldiku = ana ittisu; von den zugehörigen Taseln sind erhalten: die erste, betr. die Abwandelung der Zeitwörter; die sechste, betr. Aderbau, Baumzucht und landwirthschaftliche Anlagen; die siedente, enthaltend Rechtssprüche; sodann noch zwei Taseln, welche vermuthlich auf die zweite solgten und den Abschluß von Kausverträgen, Bechselangelegenheiten u. s. w., sowie die Kindzschaft und Kinderziehung betreffen.

Rechtstraft", endlich "abweichende Urtheile". Den Schluß biefer Erläuterungen bilbet ber Grundfat:

Demjenigen gegenüber, ber fich bem richterlichen Spruche nicht fügt, ift ber Richter zur Schlichtung feines Rechtsftreits nicht verpflichtet.

Jedoch scheint aus den folgenden Rechtssprüchen wiederum die Zulässigkeit der Berufung auf den Landesfürsten als höchste gerichtliche Instanz hervorzugehen:

Er ist vorgeladen worden, zur Berufung, vor den Landesfürsten. Er hat Berufung eingelegt beim Landesfürsten, und der Landesfürst hat ihm willig sein Ohr geliehen.

Endlich behandelt noch eine längere Reihe von Rechtsfprüchen die She, sowie die Berstoßung der Ehefrau; lettere trat in Folge nicht näher zu bezeichnender Bergehen ein und geschah in entehrendster Form:

| 1. | Ihre Berftoßung hat er auf dem passur |  |  |  |
|----|---------------------------------------|--|--|--|
|    | ausgesprochen,                        |  |  |  |
|    | und zu ihrem Bater                    |  |  |  |
|    | hat er sie zurücktehren lassen.       |  |  |  |

- 3. Er hat ihr seine Berstoftungsurkunde übergeben, er hat dieselbe an ihren Rüden gehestet, und hat sie sodann aus dem Hause gejagt.
- 4. In allen Fällen wird der Ehemann sein Kind bei sich überwachen dürfen, doch darf er jene nicht weiter belästigen.
- 5. Hierauf, ba fie zur hure geworben, wird man fie auf ber Straße aufgreifen und mit' fich fortführen können.
- 6. Wo es am besten ihr passen wird, barf sie ihr Hurengewerbe betreiben.
- 7. Als Sure, wird fie ber Sohn ber Strafe ju fich nehmen konnen.

- 9. 3hr Bater und ihre Mutter fie nicht [wieder anerkennen follen.
- 10. Hat (ein Mann) ein Weib geehelicht 1) und hat er sich ihr nicht genähert 3), so kann er eine andere wählen 4).
- 11. Borftebendes Befet foll veröffentlicht werben.

Diese gesetzlichen Bestimmungen tragen fammtlich bas Bepräge hohen Alterthums und ber frühesten, noch unvollkommenen socialen Verfassung an sich; aber nichtsbestoweniger gewahrt man in ihnen eine verhältnigmäßig schon hohe Beachtung ber Dieselbe ift allerdings mit ihrem Manne nicht gleichberechtigt; benn es steht biefem frei, seine Frau gegen Entrichtung einer Gelbbufe zu verftogen, mahrend lettere hinwiederum bei Todesftrafe teine Chescheidung beantragen darf. Auch scheint, nach manchen Stellen ber magischen Texte zu urtheilen, ber Hausherr berechtigt, seine Sclavinnen zu migbrauchen; und es gilt sogar ebensosehr für ein Unglud, wenn eine Sclavin (affabisch: kiel ober kiel-lillal, assprisch: ardatuv) die Gunst ihres herrn nicht erwirbt, als wenn ein freies Mädchen (atfabisch: gurus-lillal, affprisch: idlituv) ohne Chemann bleibt. Wir entnehmen dies nicht allein aus der längeren, bereits im ersten Capitel mitgetheilten Beschwörung, sondern auch aus einem anberen Fragment 5), bessen Inhalt ich in möglichst wortgetreuer Uebersetung hier wiedergebe:

Die Sclavin, welche zum Beibe tein Mann ertor;

<sup>1)</sup> Lüde.

<sup>2)</sup> Wörtlich: genannt, beftimmt.

<sup>3)</sup> Börtlich: subigendo eam non compressit.

<sup>4)</sup> Es ift hier allerbings von etwas Anderem die Rebe, als vom Bersstoßungsrecht nach vollzogener She; die gebrauchten Ausdrücks scheinen vielmehr darauf hinzuweisen, daß man nur mit einer einzigen Frau eine gesehliche Berbindung eingehen konnte. Auch wird hier offenbar die Gültigkeit einer Che an deren Bollzug geknüpft.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) W. A. I., II, 35, 4.

die Sclavin, welche die Umarmungen ihred Gebieters durch ihren Reiz nicht erwarb; die Sclavin, die in den Umarmungen ihres Gebieters den Schleier nicht verlor; die Sclavin, welcher der Gebieter, in seinen Gunstbezeugungen, die letzte Hülle nicht abnahm 1); die Sclavin, deren Brust teine Wilch erzeugt . . . . . .

Aber gleichwohl ist die freie akkadische Frau doch kein Gesgenstand, über welchen der Mann völlig nach Belieben versügen kann; sie hat ihre besonderen Rechte, ihr eigenes Paraphernalgut; sie darf persönliches Eigenthum haben, auch solches in der Geswalt ihres Mannes erwerben. Letteres ergiebt sich besonders aus dem Rechtsspruche<sup>2</sup>): "Bon allem was die Ehefrau wird haben einzäunen lassen, soll sie Besitzerin sein", — eine Bestimmung, welche augenscheinlich in die Zeiten zurückreicht, da der Boden großentheils noch herrenlos war und daher als res nullius durch bloße Besitzergreifung erworben werden konnte.

Erkennt die freie und legitime Frau (akkadisch: dam, assatur) das Kind, das ihr zugeschrieben wird, nicht an, so befindet sie sich in gleicher Lage mit dem Bater, der die Batersichaft abweist. Die Stellung, welche die Mutter ihren Kindern gegenüber einnimmt, ist sogar eine höhere als die des Baters: das Kind, welches seinen Bater verleugnet, trifft lediglich eine Geldstrase; dem Kinde, welches seine Mutter verleugnet, soll Erde und Basser entzogen werden.

Bekanntlich hatte aber auch bei den heidnischen Finnen die Hausmutter bei Abhaltung des Hausgottesdienstes den Vorrang vor dem Hausvater. Die mitgetheilten akkadischen Rechtsfragmente lassen also ebenfalls einen Berührungspunct zwischen den Lebensgewohnheiten zweier Völker turanischer Rasse erkennen, — einen Berührungspunct, der um so beachtenswerther erscheint, da sich einerseits in der semitischen Welt kein entsprechendes Anaslogon nachweisen läßt, andererseits die in Rede stehende höchst

<sup>1)</sup> Zonam non solvit.

<sup>2)</sup> W. A. I., II, 10, 3. 20 und 21, c-b.

charakteristische Erscheinung in förmlichem Widerspruch mit gewissen späteren babylonischen Einrichtungen steht, welche ebensosehr der Sittlichkeit Hohn sprachen, als die Frau herabwürdigen mußten. Denn diese Einrichtungen, welche die Religion sanctionirt hatte und denen ich kuschischen Ursprung beimesse, unterwarsen nicht allein alle Frauen, selbst die freien, wenigstens ein Mal im Leben, der geheiligten Prostitution, sondern ließen auch die Verheirathung der Mädchen in Form einer öffentlichen Versteigerung, eines Mancipationsactes stattfinden, welcher die Frau ohne Weiteres zum willenlosen Eigenthum des Mannes machte 1).

Kann nun aber in Anbetracht ber Beweisgründe, welche bie vielen nachgewiesenen Berührungspuncte zwischen ben Akabern und anberen Bölkern von unzweiselhaft altaischer Nationaslität enthalten, in ber That noch bezweiselt werden, ob es auch wirklich ein turanisches Bolk war, welches zuerst Chaldäabewohnte und der chaldäischsbabylonischen Civilisation ein dem Geiste seiner Sprache angepaßtes Schriftsplem hinterließ?

#### III.

In seinem Auszuge aus dem verlorenen Geschichtswerke des Trogus Pompejus sagt Justinus?) u. a., daß das gessammte Borderasien ursprünglich sunfzehn Jahrhunderte hindurch ausschließlich im Besitze der Schthen gewesen sei; auch erfahren wir an gleicher Stelle, daß diese assatischen Schthen noch älter als die Acgypter, überhaupt das älteste Bolk der Erde waren. In der klassischen Literatur des Alterthums steht diese Angabe allerdings vereinzelt da "); erwägt man indessen, daß Trogus

<sup>1)</sup> Herodot's Wittheilungen über diese alljährlichen Versteigerungen von jungen Mädchen in Babhson sind bekanntlich durch inschriftliche Urkunden wörtlich bestätigt worden; vgl. meine Premières civilisations, Bb. II, S. 229, in der deutschen Ueberschung, Bd. II, S. 166.

<sup>2)</sup> II, 3; vgl. I, 1.

<sup>3)</sup> Maspéro, Histoire ancienne des peuples de l'Orient, S. 133, ets

Pompejus bieselbe ohne Zweisel asiatischen Ueberlieferungen entnommen hatte, und daß unter den asiatischen Schthen stets die Turaner zu verstehen sind, — während die Entscheidung der specielleren Frage nach der Nationalität der europäischen Schthen vorbehalten bleibt, — so beweist die erwähnte Angabe immerhin, daß die Erinnerung an ein turanisches Asien, welches noch vor den Einwanderungen Sem's und Japhet's bestand und, während die Arier und Semiten noch ein Hirtenleben führten, bereits einen gewissen Culturgrad erreicht hatte, nicht gänzlich geschwunden war.

Dieser ursprünglichen Bevölkerungsschicht eines großen Theiles von Usien gehörten auch die Akkader an. Ihr Aufenthalt in Chaldäa kann durchaus nicht als eine sporadische Erscheinung betrachtet werden; benn eine solche ließe sich gerade hier, weitad von jenen nördlichen Gegenden, wo wir heute die turanischen Bölker noch im Bollbesitze ihrer Individualität wiedersinden, nur schwerlich erklären. Die Akkader gehörten zur Zahl jener Bölkerschaften, welche, nach den Kriegsberichten der assyrischen Könige zu urtheilen, noch im neunten und achten Jahrhundert v. Chr. eine besondere Gruppe bildeten.

Des Justinus Zeugniß wird also durch Thatsachen aus dem frühesten Alterthum bestätigt; und dieses muß unstreitig als eines der bedeutendsten Ergebnisse der asspriologischen Studien betrachtet werden. Denn wenn auch die Geschichte der Zerstreuung der turanischen Stämme sich nie mit Bestimmtheit wird ermitteln lassen, — da dies Ereigniß in eine Zeit fällt, wo die Geschichte noch nicht regelmäßig ausgezeichnet wurde, — so verwögen wir doch sichon zum Theil den allgemeinen Verlauf dieser Zerstreuung zu erkennen, soweit die Spuren derselben durch weitere Wanderungen und Zwischenfälle nicht völlig verwischt sind. Es läßt sich sogar mit ziemlicher Bestimmtheit annehmen, daß einzelne Zweige der turanischen Rasse sich gleich Ansangs in nördlicher

innert inbessen daran, daß die christlichen Chronographen, unzweiselhaft nach älteren Quellen, eine ganze Periode der allgemeinen Culturentwicklung mit Drodos bezeichneten.

Richtung ausbreiteten und im Altai, an den Ufern des Aralsee's und den Thälern des Uralgebirges sich niederließen, während andere nicht minder zahlreiche Stämme ihren Weg nach Süden nahmen und noch vor den Kuschiten auf dem Boden Bordersasiens, einestheils in der Richtung die zum persischen Meerbusen, anderentheils fast die zum mittelländischen Weere sich ansiedelten.

Diese Thatsache ist ohne Zweisel von höchster Bedeutung; benn sie ist mehr benn jede andere geeignet, bezüglich der Akkader oder Turaner Chaldäas den richtigen Sachverhalt nachzuweisen und alle in dieser Beziehung noch geltend gemachten Zweisel zu entkräften oder gar vollends zu beseitigen. Ich schließe daher dieses Capitel mit einem Gesammtblick auf alle turanischen Bölzkerschaften, welche nach Angabe der Inschriften der afsprischen Eroberer in einem großen Theile Vorderasiens vom zwölsten bis zum achten Jahrhundert bestanden; und wir werden in dieser Weise noch einmal Gelegenheit haben, den Akkadern ihre richtige historische und ethnographische Stellung anzuweisen.

In einem der voraufgehenden Abschnitte habe ich bereits ausführlich und unter Bezugnahme auf die Arbeiten von Befter= gaard, Saulcy, Morris, Oppert und Mordtmann sowohl die Sprache des porarischen Mediens als auch den Antheil besprochen, den die alten religiösen Vorstellungen diejes Landes, mit mazbeischen Lehren sich vermischend, an ber Bilbung und Entwickelung bes Magismus der iranischen Meder hatten. Diefe Letteren scheinen bie frühere Bevolferung erft gegen bas achte Jahrhundert unterjocht zu haben, bis zu welcher Zeit bas eigentliche Medien ein völlig turanisches Land mar; boch hatte die iranische Raffe die Begend von Rhaga nicht überschritten, wie fich aus bem erften Fargard des Benbibad-Sabe ergiebt 1). Die turanischen Brotomeder hatten der Civilisation des Euphratund Tigrislandes die Reilschrift entlehnt, und fie bedienten sich berselben noch unter ben Achameniden : Diefes Schriftinftem hatte sich hier so eingebürgert, daß ex jogar einen eigenen paläographischen Charafter annahm, der es leicht von den Schriftarten

<sup>1)</sup> Bgl. ben ersten Theil meiner Lettres assyriologiques, Series I, Bb. I.

Babylons und Ninives unterscheiden läßt, obgleich es unzweisels haft aus der nämlichen Quelle hervorgegangen 1). Das Protos medische der zweiten Redactionsperiode der trilinguen Inschriften der Perserkönige ist im Bergleich zu den heutigen Sprachen turanischer Abkunft vornehmlich mit den türkischstartarischen verswandt, während das Akkadische sich eher an die ugrischssinnischen anlehnt; beide Sprachen stehen ungefähr in gleichem Berhältniß zu den neueren Idiomen, wenn auch eine Iede zu Idiomen einer besonderen Gruppe 2). Die alten, bereits seit vielen Jahrhunderten

Das Berwandtschaftsverhältniß der verschiedenen Keilschriftarten ist ungesfähr folgendes:

|                         | Hieratische Schrift                    |                                                   |                       |
|-------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------|
| Altbabylonische Schrift | Altninivitische Schrift                | Altsusianische Schrift<br> <br>  Reususianische " |                       |
| Neubabylonische "       | Neuninivitifche "                      |                                                   |                       |
| ı                       | Armenische wber alarobische<br>Schrift | Medische<br>Schrift                               | Perfische<br>Schrift. |

2) In grammatischer Beziehung ist das Protomedische allerdings zu versichieden vom Affadischen, als daß es nicht zu einer anderen Gruppe, wenn auch der nämlichen Sprachsamilie, gerechnet werden mußte.

Am deutlichsten treten diese Verschiedenheiten am Zeitwort hervor; denn während die akkadische Berbalbildung im Wesentlichen mit der tungusischen übereinstimmt, entspricht dagegen das protomedische Verb in seinen Grundsjormen eher demjenigen der türklich tartarischen und ugrischssinnlichen Idiome. Auf den ersten Blick ließe sich sodann auch in der Pronominalbildung eine gewisse Verschiedenheit annehmen: dach entsernen sich diese Abweichungen nicht von der Scala der Schwankungen, welche Castren in seiner bekannten Schrift über die Pronominalassige der altaischen Sprachen sessenstellt hat; auch lassen sich sogar viele der betreffenden Formen auf ein und denselben Ursprung zustücksichen.

Neben diefen ifarter hervortreienden Verschiedenheiten bestehen aber zwischen dem Brotomedischen und Atfadischen, außer der Gemeinschaft der Agglutination, selbst in grammatischer Beziehung viele engere Berwandtschaften:

- 1. Die Organverwandtschaft, welche aus m einen besonderen, zwischen m und v die Mitte haltenden labial dentalen Laut macht.
- 2. Die 3bentität einiger Caiubiuffige. Das Suffig na, als Zeichen bes Genitivs, ift im Protomebischen und Attabischen vorhanden. Die Postposition

<sup>1)</sup> Die protomedische Schrift der Achämenibendenkmäler ging aus der susianischen hervor; diese lettere zeigt indessen einen doppelten Typus: einen veralteten, der nur wenig vom altbabylonischen abweicht, und einen neueren, der die Quelle der medischen Schrift war.

erloschenen Sübturaner zerfielen also in mehrere Gruppen; und biese entsprechen genau den verschiedenen Zweigen der Nordturaner, die sich allein bis auf heute erhalten haben.

ikka ober ikki, welche im Protomedischen beziehungsweise Ruhe ober Bewegung ausdrück, ist mit dem Suffix des akkadischen Bewegungscasus ku. zu verzgleichen. Die protomedische Dativpartikel de ist allerdings verschieden von der entsprechenden akkadischen Casuspartikel. Auch wird der Locativ im Akkadischen mit ta, im Protomedischen und Wordwinischen mit va bezeichnet; doch scheint sich der Ursprung dieser letzteren Postposition durch das akkadische ma "Gegend" erklären zu lassen, welches nicht selten als Formativpartikel mit localem Sinne nachgestellt wird. Die zusammengesetzt protomedische Postposition ativa "innerhalb" scheint aus va und einer dem akkadischen Locativ ta entsprechenden Partikel entstanden zu sein.

3. Bährend das Protomedische einerseits den Pluralis ganz anders als das Atladische bildet, und zwar auf ib nach einem Bocal, auf de nach einem Consonanten, so erscheint doch andererseits die Partikel mes, welche, ohne gleichzeitige Agglutination an das Nomen, als Postposition nicht selten Pluralia im Atladischen abschließt, mit mas oder immas identisch, dessen Apposition im Protomedischen Collectiva wie tippimas, die Gesammtheit einer mehretheiligen Inschrift wie die von Behistun (tippi — Tasel, Inschrift), und dassunumas, die Gesammtheit eines Boltes (dassunu — Bolt), oder aber in ausgedehnterem Sinne Abstracta wie unanmas "Königthum" (unan "König") und titkimmas "Falscheit, Lüge" (titki "das Falsche, Unrichtige") erzeugt.

4. Eine gewisse Berwandtschaft zwischen bem Formativ ka der protomedischen Passivarticipia und dem Formativ ga der akkadischen Adjectiva ist immerhin annehmbar.

5. Das Affix ir, mit der Geltung eines reciprofen Pronomens im Protomedischen, ist ohne Zweisel mit der Partifel ra verwandt, die in den Berbalagglutinationen des Alfadischen die reciprofen und cooperativen Formen hervorbringt.

6. Obgleich die Agglutination im Protomedischen sasschließlich berart geschieht, daß alle Elemente dem Burzelwort nachgestellt werden, so giedt cs doch einzelne seltene Formativpartikeln, die, dem Akladischen entsprechend, dem Burzelwort vorangehen. So z. B. das Augmentativ pir (pirsatanika "sehr geräumig", von satanika "ausgedehnt") und das Localisativ it sitkat "Ort", vom gleichbedeutenden kata); dieses letztere sindet sich auch im Akladischen, in der Form ich, wieder.

7. Dem gewöhnlichen Sprachgebrauch der heutigen türkisch-tartarischen und ugrisch-sinnischen Joiome widersprechend folgt im Protomedischen, wie im Aktadischen, das Abjectiv stets dem Substantiv, auf welches es sich bezieht.

8. Der Genitiv kann im Protomedischen, wie im Akkadischen, ohne Declinationspartikel durch die bloße Stellung bezeichnet werden; in diesem Falle geht er aber dem Beziehungssubstantiv voran, während er sonst, wenn er mit einer Postposition versehen ist, demselben nachsteht; im Akkadischen tritt er

Süblicher gab es sobann andere Turaner, beren speciellere Stammesangehörigkeit sich indeffen noch nicht genauer bestimmen läßt; nur soviel fteht fest, daß fie einen wesentlichen Beftandtheil

meist hinter das betreffende Substantiv. So beift im Brotomedischen "Sohn des Cyrus" = Kuras sakri und tar Kurasna, wie auch im Tscheremissischen "Sohn Davide" unterschiedslos burch David erga ober erga Daviden außgebrückt wird. -

Ebenso zahlreich als augenscheinlich sind endlich die lexicalischen Ber= wandtschaften. Die nachstebend angeführten scheinen mir teinem Zweifel zu

unterliegen :

rechtigfeit

tir-i, sagen, rufen tur, Sohn

#### Brotomediich:

hadi, adda, Bater ad, adda, Bater anna-p, Gott ani - } nein as, Gefang, Symnus bala, jenjeits bat-in, Bezirf beb, fich abtrennen, emporen böl-ki, Zeit, Jahr böt, Kampf, Gemepel dar, voll dippi, Tafel, Infdrift duv-a, werben, erreichen e-mid-u, wegnehmen esri-t, Ufer ev-a, Säulenhalle, Balaft kutta, ebenfo, gleicherweise lab-a, bienen, unterworfen fein ir-maul, Wohnort mass-i, abidneiben, unterbrechen pirru (in pirru-irsarra), Bersamm= lung, Ansammlung von Menschen, bezw. Kriegern ruh, Menich sat-a-ni-ka, ausgebehnt sini, geben siy-a, feben

#### Affadisch:

ana, Gott (im beterminirten Cafus anab) nu, nein as. Bermunichung, Bezauberung bal, überschreiten, burchschreiten bat, Umfreis, Festung bab, entgegengefett fein, anbers bal, Beit, Jahr bat, tödten, sterben til, vollständig dubba, beschriebene Tafel

usar, Ufer ê-a, Haus kîta, mit lab, Sclave, Diener mal, bewohnen mas, abichneiben, theilen bir, Menich, Krieger

mad, nehmen, erobern

du, gehen

rum, Menich sud, ausbehnen śîmu, geben si, sehen tar-tu, ftrafende bezw. belohnende Ge= tar, feststellen, entscheiden, regeln.

> dil, ausrufen, anfündigen tur, Sohn, flein.

ber Bewölkerung von Susiana bilbeten, welche ber babylonischen entsprechend civilisirt und bereits breiundzwanzig Jahrhunderte vor unserer Zeit mächtig genug war, um größere Kriegs- und Eroberungszüge zu unternehmen. Ueberhaupt war Susiana eines der interessantesten Länder, auf dessen Boden in historischer Zeit fast alle westasiatischen Bölker zusammenkamen. Man tras hier zu gleicher Zeit Semiten 1) und zahlreiche turanische Völker an, welche in der Bibel sowie den klassischen Geographen als Susianer 2), Apharsäer oder Amarder 3) und Uzier 4) bekannt sind, endlich die Cissier oder Kossäer, die durch Kusch 5) vom Ham

#### Protomedifch :

#### Attadisch :

turi, seit unan, König vuru-n, Erde, Land zauvi-n, Shatten, Shut turi, durchschreiten, überschreiten enana, Oberherr, Fürst uru, Stadt izmi (izvi), Schatten, Schup.

Die Bertauschung von r und 1, die ich hier stellenweise eintreten laffe, ift im Attadischen durchaus häufig. —

Obige Zusammenstellung bürfte übrigens in Kurzem noch manche Berichtigung und Ergänzung ersahren. Die grammatische Arbeit, welche Oppert bemnächst über die Sprache der zweiten Redaction der Achämenideninschriften zu veröffentlichen beabsichtigt, wird unsere Kenntniß des Protomedischen zweifelsohne bedeutend erweitern und daher auch zu Bergleichen zwischen dem Idiom der nichtarischen Meder und der alkadischen Sprache viele neue Anhaltepuncte liesern. In sosen sehen auch wir dieser neuen Publication unseres gesehrten Mitgliedes des Collège de France mit großer Spannung entgegen.

- 1) Die Elamiter ber Genefis (X, 22).
- 2) Sufinat, wie fie felber fich nennen.
- 3, Hapirti, wie die protomedischen Inschriften auch ganz Susiana bezichnen; vgl. Norris, Journal of the Royal Asiatic Society, Bb. XV, S. 4 und 164. In den ninivitischen Börterverzeichnissen lautet ihr Name Khubur; die Inschriften von Mal-Amir, welche speciell dem amardischen Dialect angehören, verzeichnen dagegen Aipir, mit sast vollständiger Tilgung der Gutturalis zu Ansang; vgl. meine Etude sur quelques parties des syllabaires cunéisormes, S. 71 ff.
- 4) Uvaja "die Autochtonen", wie die persischen Inschriften auch die Gesgend selber nennen. Das arabische Khuz leitet sich ebenfalls davon ab.
- b) Der äthiopische oder tephenische, also tuschitische Sagentreis erstrectt sich auf Susiana wie auf Babylonien; vgl. Ch. Lenormant, Introduction à l'histoire de l'Asie occidentale, S. 240 ff. Knobel, Die Bölkerstafel der Genesis. S. 249.

abstammen und auf ben ninivitischen Basreliefs fast als Reger dargestellt werben 1). Die Arier allein scheinen von Suffana abwesend gewesen zu sein, als die affprischen Rönige ber letten Dynaftie, wie Sinatheirib und Affurbanhabal, die Eroberung des Landes unternahmen; sie betraten dasselbe erft unter ben Achameniden, als biese, burch die vorzügliche Lage von Susa bewogen, diese Stadt zu einer ihrer Hauptstädte machten. Sämmtliche Bölfer die ich hier genannt habe, scheinen bis nach bem Sturg ber perfifchen Herrschaft ihre besondere Nationalität bewahrt zu haben; sie bestanden zwar neben einander, wie etwa die verschiedenen Bölkerschaften im heutigen Ungarn, gingen aber nicht völlig in einander auf. Ihr anthropologischer Typus läßt sich am beutlichsten in ben Geftalten ber sufianischen Gefangenen erkennen, welche die Kriegsbilber ber affprischen Balafte bar-Seit ben ältesten Reiten besaß jedoch bas turanische Element die politische Suprematie; und es bewahrte dieselbe, bis es unter ben Achameniben vom iranischen Element überboten wurde. Die turgnische Bevölkerung hatte allen übrigen ihre Sprache, wenigftens im amtlichen Berkehr und als gemeinsames Ibiom auferlegt; selbst die Könige der Raffi ober Cissier, welche unter Sammuragas Babylonien eroberten und baselbst mehrere Jahrhunderte hindurch ihre Herrschaft behaupteten, führten Namen, welche bieser Sprache entlehnt waren 3). Das Ibiom

Der berühmte Memnon von Susa, der in diesen Sagen eine hervorsragende Rolle spielt, ist wahrscheinlich kein anderer als der große susianische Gott Umman oder Amman, auch Ammankasibar genannt (vgl. Smith, History of Assurdanipal, S. 228), dessen Benennung, mit Königknamen verbunden, die Zusammensehungen Ummansminan, Tesumman, Ummansasdas, Ummasnigas (statt Ummansnigas), Ummansappa, Ummansamni u. a. ergab.

<sup>1)</sup> Die Abkömmlinge Der alten Kossäcr werden von einigen musulmanischen Geographen, wie Istakhri, auch Dilemiten "die ganz Schwarzen" genannt, eine Bezeichnung, welche vom Arabischen herstammt.

<sup>9)</sup> G. Rawlinson, The five great monarchies, zweite Aufl., Bb. II, S. 500.

<sup>3)</sup> Rach den Eigennamen cissischer Könige und anderer Individuen gleicher Abkunst, welche mit assprischer Uebersehung auf einer Tasel des britischen Museum (W. A. I., II, 65, 2) verzeichnet sind, scheint zwischen der Sprache Lenormant, die Wagte.

ihrer Reilinschriften, welche bis in die späteste Zeit ein alterthumliches Gepräge bewahrten, ist offenbar turanisch ober altaisch;

ber Kassi und berjenigen der eigentlichen Susianer eine ähnliche dialectische Verschiedenheit bestanden zu haben wie zwischen dem eigentlichen Susianischen und dem Amardischen der Juschristen von Wal-Amir. So hieß z. B. "Ansbetung" im Cissischen kadar (häusig in kara contrahirt), während die Susianer kuchtur sagten; desgl. "beschützen" im Cissischen nimgi, im Susianischen niga oder nagi.

Die Götter der Raffi, deren Benennungen einen Bestandtheil der oben= erwähnten Eigennamen bilden, unterscheiden sich aber gang besonders von denienigen ber Sufianer. Es find bies: Rit, welcher bem chalbaifch-affprifchen Samas entspricht und auch ben Amarbern von Ral-Amir bekannt ift; Rhali - Gula; Murbus ober Murus - Bel; Sibarru, in ber assprifchen Uebersetzung Simalia, wie er wahrscheinlich im Specialcultus einiger babylonischen Bezirke bieß; endlich Dunnas, Burnas und Sumu, anscheinend eine Contraction von Sutmu ober Sutamu, ba biefer Gott bisweilen auch Sutamuna genannt wirb. — Bei ben Sufianern findet fich nicht einer biefer Ramen vor. Unter ben Göttern, welche bie Landesinichriften ober bie Kriegsberichte Affurbanhabal's in Gufiana nennen, begegnen wir juvorberft Sufinta, dem nationalgott von Sufa, beffen eigent= licher Rame mahricheinlich Armannu war (vgl. W. A. I., II, 60, B. 9); fodann Raththunte, beren Bildniß in einem beiligen Sain zu Sufa bewahrt, aber nur Eingeweihten zugänglich mar. Diefe Göttin icheint übrigens die nämliche zu fein, die nach der Entführung des berühmten Standbildes aus Urut mit der chalddischen Rana identificirt und sodann von den Griechen Urtemis Ranna genannt murbe (W. A. I., III, 23, R. 9-14; 35, 1 und 2; 36, 2; 38, 1. - S. Melit. ap. Spicileg. Solesm., II, S. XLIII; Renan, Mem. de l'Acad. des Inscriptions, neue Folge, Bb. XXIII, aw. Theil, S. 322 ff; vgl. auch meinen Commentaire des fragments cosmogoniques de Bérose, S. 100, und meine Abbandlung über die Artemis Nanna in der Gazette archéologique, 1876. S. 10-18, 58-68.). Auf Sufinta und Raththunte folgen fodann feche Botter, welche Affurbanhabal als folche "erften Ranges" bezeichnet; biefelben maren anicheinend zu einer doppelten Trias gruppirt, mahrscheinlich entsprechend ber oberften Doppel= trias ber chalbaifch-babylonischen Religion: Sumubu, Lagamar ober Lagamal (beffen Cultus fich in Surripat cinburgerte) und Bartitiva einer= jeits, andererfeits Umman oder Amman, mahricheinlich ein Sonnengott, Sapat und Uburan, anscheinend eine Bersonification bes Monbes, da ber erfte Beftandtheil bicfes Ramens, udu, bas sufianische Analogon jum attabifden idu ober itu gewesen zu fein icheint. Endlich ermahnen Mfurban = habal's Annalen noch zwölf Götter und Göttinnen nieberen Ranges, beren Bildniffe ebenfalls bei ber Blunderung Sufa's erbeutet murben: Ragiba, Sungurfara, Rarfa und Rirfamas (welche anscheinend ein Chepaar bilbeten), Subunu, Aipakfina (ber erfte Bestandtheil biefes Ramens. cs nähert sich einerseits dem Protomedischen, andererseits dem Attadischen, ist aber doch wohl mit ersterem enger verwandt 1).

aipak, entspricht bem protomedischen hupak "Haupt, Fürst"), Bilala, Pa= nitimri, Silagara, Napsa, Nabirtu und Kindakarbu. Hiezu kommt noch Laguda, dessen Cultus zu Kisik in Chaldia herrschte, sowie ein Gott, dessen Name in den assprischen Transcriptionen Khumba, in den susia= nischen Originasurkunden aber Khumbukhume und Khumbume sautet. Taki oder tagu, dessen Ideogramm die Schriftzeichen für "Gott" und "groß" in sich vereinigt, war jedensalls nur ein Wort der Sprache, kein Göttername.

Der susianische Rhumba oder Khumbume ist wahrscheinlich identisch mit dem cissischen Rhammu, dessen Name im Compositum Rhammu=ragas enthalten ist. Auch scheint der Göttername, den der erste Bestandtheil des cissischen Eigennamens Ammi=ditaga repräsentirt, mit dem Umman oder Umman von Susa verwandt zu sein. Endlich verrathen mehrere Bersionennamen der Rassi die Existenz eines Gottes Sipat, welcher vielleicht dem susianischen Sapat entsprechen dürste. Diese drei Berührungspuncte zwischen den Göttertreisen der Cissier und Susianer sind übrigens die einzigen, die ich bisher aufzusinden vermochte.

Bei den Amardern, denen wir die Inschriften von Mal-Amir verdanken, sinden wir endlich außer Kit, dem Sonnengott, den sie mit den Susianern gemein haben, noch zwei andere Götter, Dipti und Tirutur, deren Attrisbute nicht näher bekannt sind. Doch ließe sich vielleicht Tirutur mit Teru, dem großen Gott der Na'irisStämme, zusammenstellen, wosern dieser Name, wie einige Anzeichen vermuthen lassen, nicht durch Contraction auß Tegru oder Temru, dem akladischen dingira — dimer entsprechend, entstanden ist.

- 1) Aus den susianischen Artexten, die ich im zweiten Heft meines Choix de textes cunéiformes veröffentlichte, ergiebt sich die Unmöglichkeit, die prostomedische Sprache als "elamitische" zu bezeichnen, auf's ersichtlichste. Auch lassen sich daraus folgende grammatische und lexicalische Erscheinungen der jusianischen Sprache feltstellen:
- 1. Es giebt zwei Arten der Pluralbildung, die eine auf mes, wie im Aktadischen, die andere auf ib, wie im Protomedischen: sunki "Herrschaft", Plur. sunkib.
- 2. Die Declinationscasus werben mittelst Postpositionen gebildet; unter biejen bezeichnet na ben Genitiv.
- 3. Der Genitiv tann, wie im Attabifchen, ohne Casusendung durch die bloge Stellung bezeichnet werden: funkik Anzan "Berricher von Angan".
- 4. Der Genitiv folgt, wie im Atfabischen, bem Substantiv, welches ihn regiert.
- 5. Das Abjectiv tritt dagegen vor das Substantiv: gik sunkik "mächtiger Herricher".
- 6. Nomina agentis bildet das Susianische, dem Akkadische entsprechend, durch Beifügung einer Postposition ik: sunki "Herrschaft", sunkik "Herrscher".
  - 7. Abjectiva werden auf ak gebilbet, welches an das aktabische Formativ

Werfen wir endlich noch einen Blick auf die Gebirgsmasse, ber die beiden großen Ströme Wesopotamiens entspringen, so finden wir, daß die Turaner hier bis zum neunten und achten

ga oder die Passivanticipia des Protomedischen erinnert: Susinak "Susianer"; libak "start, muthig", von der Burzel liba.

- 8. Die Berbalconjugation stimmt anscheinend häufig mit der Protomes dischen überein. —
- 9. Unter den wenigen Börtern, beren Bedeutung sich mit Sicherheit seste ftellen läßt, ist eine erhebliche Augahl mit attabischen eng verwandt:

```
an, Gott
                                   affabijd: ana
annap, Gott
                                             anab
                                        ,,
anin, König
                                              enana
ua, Haus
gik, mächtig
                                             gig (heftig fein)
                                        ,,
kit, Sonne
                                             kittu (untergebende Sonne)
                                        ,,
khal, groß
                                             gal
                                        ,,
libak, start, muthia
                                             lab
meli, Menfc
                                             mulu
raga, ragas, ichaffen, erzeugen
                                             rak (weibl. Scham, weiblich).
```

10. Andere Wörter, die tein Analogon im Affadischen haben, besiten ihre nicht minder augenscheinlichen Parallelwörter im Protomedischen:

```
aak, und, auch protomedisch: aak
niga, nagi, schüßen "nisgi
sunki, Herrschaft
sunkik, Herrscher ) "sunkuk
sak, Sohn "sakri.
```

11. Endlich bleiben noch einige Börter sui juris, die bis jet teine Bergleichung gestatten; so 3. B.:

> burna, Geseth kudhur, Anbetung, Dienst nazi, Herr, erhaben ulam, Abtömmling.

(Nachschr. von 1878.) Obige Rote habe ich im Wesentlichen unversändert gelassen, da sie ein besonderes Datum hat und die ersten Untersuchungen über das Idiom der susianischen Inschriften zusammensaßt.

Das Studium dieser Sprache hat indessen seiben große Fortschritte gemacht, die wir einerseits Sahce's geschrter Arbeit The languages of the cuneiform inscriptions of Elam and Media (in den Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bd. III, S. 465—485), andererseits der werthvollen Abhandlung verdanten, welche Oppert über die Inschriften von Susa und Mal-Amir im zweiten Bande des Compte rendu du Congrès

Jahrhundert als ausschließliche Herren anfässig waren. Die Verwandtschaft der geographischen und Bersonennamen, welche die affprischen Inschriften in großer Anzahl enthalten, weift eine lange Kette von Bevölferungen nach, welche mit ben Affabern und ersten Bewohnern von Medien stammesverwandt waren und von diesem letteren Lande in westlicher Richtung bis in die Mitte von Kleinasien sich hinzogen. Wir begegnen hier zu= nächst ben alten turanischen Stämmen von Atropatene, welche fpater von den iranischen Medern in die Gebirge am Raspischen Meer zurudgebrängt und in biefer Abgeschiedenheit bis auf bie flassischen Zeiten als Nichtarier (Anariacae) bezeichnet wurden: sodann jenen zahlreichen Bölkerschaften, welche das Gebirgsland Nahiri inne hatten 1), auf welchem ber Tigris entspringt und wo noch heute ihre allmälich gänzlich arisirten Abkömmlinge ben Namen Rurden 2) bewahren. Noch westlicher gelangen wir endlich zu den Bölkern von Mesech und Tubal, welche an= icheinend ebenfalls mit berfelben Bölfergruppe in Berbindung stehen; fie maren zur Zeit bes Affprers Sargon, Ende bes achten Sahrhunderts, schon geschwächt und von Bölkern anderer Abkunft zum Theil überfluthet; boch beherrschten fie im zwölften Jahrhundert, zur Zeit ihrer großen Kriege mit Teglathpha= lafar I., fast ganz Kleinasien; sie waren bazumal noch nicht auf kleinere Diftricte in Baphlagonien und Bontus beschränkt.

international des Orientalistes (Parifer Sigung) veröffentlicht hat. Eine Prüfung der ausgezeichneten Nebersehungen, welche Oppert vermöge seines Scharffinnes von diesen Inschriften zu geben vermochte, desgl. eine Unterssuchung der mir noch zweiselhaften Stellen, sowie eine Rechtsertigung einzelner Aenderungen und endlich ein Nachweis der Fortschritte überhaupt, welche die Bissenschaft insbesondere auf diesem Gebiet dem genannten hochverdienten Geslehren zu verdanken hat, — dies Alles kann jedoch hier keine Stelle sinden; es wird das vielmehr die Ausgabe einer specielleren Arbeit sein, welche ich demnächst unternehmen zu können hoffe.

<sup>1)</sup> Im Süben von Armenien, wo noch nicht die Armenier arischer Abstunft, sondern die mit den heutigen Georgiern eng verwandten Asarodier wohnten. Bgl. meine Lettres assyriologiques, Ser. I, Bd. I.

<sup>8)</sup> Diefer Rame zeugt ebensosehr von ihrer ursprünglichen Berwandtschaft mit den Chaldiern turanischer Rasse, wie der Name Affad, den die Assprer zuweilen für das Land Nahiri wie für das südliche Chaldia gebrauchten.

sondern hatten außer diesen beiden Provinzen noch die ganze Tauruskette mit Kappadocien ') inne, welches die klassischen Schriftsteller als ihren ursprünglichen Wohnsitz bezeichnen, aus dem sie erst später durch die arischen Phrygier und semitischen Leukosprer verdrängt wurden 2).

Die verschiedenen Bölferschaften, die von Kinnland bis an die Ufer des Amur noch heute den Norden Europas und Asiens bewohnen, die Kinnen und Tschuden, Türken und Tartaren, Mongolen und Tungufen, beren linguiftische Ginheit Rast, Caftren und Max Müller festgestellt, find also bie Refte einer großen Raffe, welche vormals eine weite Landerstrecke in Borberafien inne hatte und, wie die Anthropologen bestätigen, auch im vorhistorischen Europa, vor ber Niederlassung der Arier, burch einzelne Stämme vertreten war. Daß ebendiese Bolfer bie Bearbeitung der Erze erfanden und vor allen anderen ausübten, habe ich bereits in einer früheren Arbeit 3) nachzuweisen versucht, deren Ausführungen übrigens auch b'Edftein und Maury beitreten. Bebenfalls aber erftarrte ihre Sprache, wie Max Müller und von Bunfen nachgewiesen, bereits in ihren frühesten Anfängen; benn sie gelangte nicht über jenes Stadium der Entwickelung, welches ber Bildung ber flectirenben Idiome, wie ber semitischen und arischen, voraufging. Die in Rede ftehende Bölkerfamilie, deren anthropologischer Typus eine in den verschiedenen Stämmen abwechselnd mehr oder minder ausgeprägte Mischung ber weißen und gelben Rasse verrath, burfte fich baher früher als alle übrigen vom gemeinsamen Stamme

<sup>1)</sup> Der Stadtname Mazaka läßt ebenfalls darauf schließen.

<sup>9)</sup> Bgl. G. Rawlinson, On the ethnic affinities of the nations of Western Asia, im ersten Bande seiner Herodot-Mebersehung; degs. meine Lettres assyriologiques, Scr. I, Bb. I.

Obige Darstellung habe ich unverändert wiedergegeben, wie sie in der ersten französischen Ausgabe dieses Buches enthalten ist. Denn wenn auch Sahce neuerdings die turanische Abstammung der Böller von Wesech und Tubal bestreitet, so dürste diese Ansicht, ungeachtet der gewichtigen Gründe die sie unterstüßen, doch erst einer eingehenderen Prüfung bedürsen.

<sup>\*)</sup> In meinen Premières Civilisations, Bb. I, S. 108-138; in ber beutschen Uebersetung, Bb. I, S. 65-94.

ber geschichtlichen Bölker abgesonbert haben; und sie löste sich bann in einzelne Stämme auf, die sich weithin ausbreiteten und bereits im frühesten Alterthum eine besondere ethnische Existenz hatten.

Der Gelehrte von Bunsen, ber zuerst zu dieser Ansicht gelangte, hatte also in der That mit überraschendem Scharfsinn ein geschichtliches Factum geahnt, welches nunmehr durch die Enthüllungen der Keilschrifttexte zum Theil schon bestätigt ist und mit den weiteren Fortschritten der Wissenschaft jedenfalls noch vollends bestätigt werden dürfte: ein Ergebniß, welches für die Urgeschichte der Menscheit und die Geschichte der frühesten Völkerwanderungen unzweiselhaft von größter Bedeutung sein wird.

Handelt es sich endlich noch barum, ben in Rede stehenden Bölkercomplex mit einem passenden Gesammtnamen zu bezeichnen, so glaube ich die Benennung turanische Bölker vorziehen zu müssen, ungeachtet der Ausdehnung, die ihr Max Müller verslich, indem er sogar die dravidischen Stämme miteinschloß, deren turanische Berwandtschaft doch gewiß mehr als zweiselhaft ist. Die Bezeichnung Allophylen, welche englische Gelehrte vorsichlugen, ist dagegen zu allgemein und daher nicht zutreffend genug, während andererseits die Bezeichnungen uralsaltaische oder altaische Bölker bezw. Sprachen wiederum zu beschränkt sind und richtig wohl nur für die gegenwärtig vorhandenen Bölker, nicht aber auch für die Akkader Chaldaas und die ersten Beswohner Wediens gebraucht werden könnten.

Ende bes erften Theils.

# Anhang.

I.

## Dannes - Êa.

Die Identität des Gottes Dannes des Berosus mit dem akkadischen Ana und assyrischen Anu wurde bisher fast allgemein als Thatsache anerkannt; gegenwärtig sehe ich mich indessen veranlaßt, anderer Ansicht zu sein. Die Gestalt des Dannes hat sich allerdings genau so, wie sie in den Fragmenten des chalbäischen Historiographen beschrieben ist, auf Bildwerken in und Chlindern?) wiedergesunden; doch ließ sich disher keine Stelle in den keilschriftlichen Urkunden nachweisen, welche Anu, dem Dannes des Berosus entsprechend, als Fischgott und Gott der Weisheit und Gesetzgebung zugleich charakterisirte. Dagegen passen, denselben Texten zusolge, Physiognomic und Rolle des Dannes genau auf Éa.

Hella bius ) berichtet fast übereinstimmend mit Berosus, baß "ein gewisser Des, ber einen Fischleib, jedoch Kopf, Füße und Arme eines Menschen hatte, aus dem Erythräischen Meere auftauchte und Literatur und Sternenkunde lehrte; es sei jedoch auch abweichend behauptet worden, daß dieser Des aus dem ersten Ei (woher sein Name) hervorgegangen und nur anscheinend

<sup>1)</sup> Lanard, Monuments of Nineveh, neue Folge, Taf. VI.

<sup>2)</sup> Lajard, Culte de Mithra, Th. XVI, Nr. 7; Th. XVII, Nr. 1, 3, 5 und 8.

<sup>3)</sup> Ap. Phot., Biblioth. cod. 279, S. 1598.

fischgestaltig gewesen sei, da er sich mit einer Wallsischhaut bestleibete." — Der Name  $2\eta_S$  ist nun jedenfalls ebenso nahe mit Èa verwandt, als der Name  $2\delta_S$ , den Damascius dem fraglichen Fischgotte giebt. Es bleibt daher nur noch festzustellen, in wiesern der Name  $2\delta_{NNS}$  auf Èa zurückzusühren sei.

In ben Fabeln bes Hyginus') findet sich u. a. auch solsgender Sat: Euahanes, qui in Chaldaea de mari exiisse dicitur, astrologiam interpretatus est; und hierin glaube ich den Schlüssel zur Lösung der Frage sinden zu sollen. Denn Euahanes ist offenbar nur eine vollere und genauere Form als Dannes, welcher das akkadische ka zan "ka der Fisch" zweiselsohne zu Grunde liegt.

Ein anderes Fragment 2) bes Berofus nennt ben Gott Dannes: τὸν Μυσαρὸν Ζάννην, τὸν Αννήδοτον. Ich schlug s. 3. vor, μυστιχόν an Stelle von μυσαρόν zu lefen, mährend C. Müller Diese Aenderungen waren indessen δεύτερον dafür annahm. ganz unnöthig, ja unrichtig. Denn Movaeo's ist lediglich die Ueber= setzung eines affprischen Beinamens bes in Rebe stehenden Gottes. b. h. von musiru (Particip des Aphel von השר ),,der das Recht, bie Gerechtigkeit handhabt"; und als folcher entspricht Ea auch genau bem phonicischen Miowo bes Sanchuniathon. endlich Arrhdorog betrifft, so erkenne ich barin einen Beinamen akkabischen Ursprungs, bessen Bedeutung noch zweifelhaft ist. ber aber im Berzeichniß ber Namen bes Eas) erwähnt wird und, wie viele andere, bei den Affprern feine alte Form, Rin=dutur, unverändert bewahrte.

Ein brittes Fragment 4) bes Berosus erwähnt noch fünf weitere Theophanien bes Dannes, die auf Annebotos folgen und in die Zeit zwischen ber Schöpfung und ber Sintsluth fallen. Auch hier erkennt man leicht in allen Beinamen, die Berosus bem Dannes giebt, nur unwesentlich veränderte Ueberschrei-bungen akkadischer Beinamen Éa's:

<sup>1)</sup> Fab. 264.

<sup>2)</sup> Rr. 10 meiner Ausgabe.

<sup>\*)</sup> W. A. I., II, 58, 3. 63, a-b.

<sup>4)</sup> Rr. 11 meiner Ausgabe.

Eὐδδαπος, Εὕδαπος (Εὕδαγκος?) = Dunga¹) und U=bunga²); Ένεύγαμος (Νεύγαμος?) = Rutimmut³) ober Natimmut⁴); Ένεύβουλος (Ενεύβουβος?) = Eni=bubu³) ober Nin=bubu³); Άνήμεντος = ana Amman²); Άνάδαρος = ?

Es burfte hiernach wohl kaum noch zu bezweifeln fein, daß ber Dannes bes Berofus in ber That Ea, nicht Anu fei.

<sup>1)</sup> W. A. I., II, 58, 3. 60 a.

<sup>1)</sup> Unedirtes Fragment.

<sup>\*)</sup> W. A. I., I, 35, 2, 3. 2; II, 58, 3. 54, a—b; Lahard, Monuments of Nineveh, 33, 3.. 6.

<sup>4)</sup> W. A. I., II, 58, 3. 55, a-b.

<sup>5)</sup> Unedirtes Fragment.

<sup>6)</sup> W. A. I., II, 58, 3. 62, a—b.

<sup>7)</sup> W. A. I., II, 58, 3. 52, a-b.

#### II.

#### Sumer und Affad.

hinsichtlich der beiden Namen Sumer und Attab befinde ich mich mit meinem gelehrten Freunde und Lehrer Oppert in sofern in einer Meinungsverschiedenheit, als ich mich ben Gründen, bie er für feine bezüglichen Ansichten geltend macht, nicht anzuschließen vermag. Die ganze attabisch-sumerische Streitfrage ist indessen von nur untergeordneter Bedeutung; und wenn ich hier barauf zurückomme, so geschieht bies lediglich beshalb, weil ich sie in dieser Arbeit füglich nicht umgeben kann, andererseits da es mir felber erwünscht ift, meine gegenwärtige Stellung gu biefer Frage in wenigen Worten hier anzugeben 1). 3ch beab= sichtige also keineswegs eine Polemik, zumal ba angesichts ber vielen in Betracht kommenden, noch ungelösten Rebenfragen, selbst bie gründlichfte Darlegung bes Sachverhalts zu einem förmlichen und befinitiven Schlusse nicht führen wurde; meine Absicht ist vielmehr lediglich die, kurz anzudeuten, was in dieser Angelegen= beit bisher thatsächlich festgestellt worden ist und in wiefern diese partiellen Resultate auch durch die neuesten Forschungen bestätigt werben.

Der Grund, weshalb Oppert und ich, trot aller Erörterungen, zu keinem richtigen Endresultate gelangten, scheint mir allein darin zu liegen, daß wir Beide von der ebenso ungenauen als unzulässigen Voraussetzung eines ethnischen Gegensatzes

<sup>1)</sup> Bgl. meine Etudes accadiennes, Bb. I, Heft 3.

zwischen Sumer und Affab ausgingen. Denn es bestätigt sich gegenwärtig immer mehr und mehr, daß die Sumerer und Affaber beide gleicher Rasse waren und ihre Unterscheidung mithin nur eine rein geographische sein kann; und es kommt daher, im Grunde, nur wenig darauf an, ab die vorsemitische, turanische Sprache Chaldäas sumerisch oder akkadisch genannt wird, zumal beide Bezeichnungen gleiche Ansprüche und Mängel haben. Nur dürste vielleicht die Bezeichnung "akkadische Sprache" in sofern vorzuziehen sein, da sie einerseits allgemein in die Wissenschaft eingeführt und nicht unbedingt falsch ist, andererseits da sie auch von den Assprenn gebraucht wurde.

I. Entschieden festgestellt ist, daß die Assyrer selbst fich der beiden Namen Affur und Affad als Gegensätze bedienten, um den linguistischen Dualismus des semitischen und des turanischen Idioms zum Ausdruck zu bringen.

Bekanntlich lautet die Unterschrift eines zweispaltigen Wörters verzeichnisses:

kî pî duppi u telmedi labiruti GAB.RI Assur u Akkad

b. h.: gemäß ben alten Tafeln und Ueberlieferungen GAB.RI von Affur und Affab. Das Wort GAB.RI allein ift also zweis Oppert, bessen Ansicht ich ursprünglich theilte, halt cs für ben Blural bes semitischen gabru (גבר) und übersett bemnach GAB.RI Assur u Akkad "bie herren (maîtres) von Uffur und Akkab". Aber felbst wenn man von dieser Uebersetzung ausgeht und sie als richtig gelten läßt, ift bie aus ber angeführten Unterschrift zu ziehende Folgerung flar und unbestreitbar. Denn es geht baraus nicht, wie Oppert behauptet, eine Affimilation ber Sprachfundigen von Affur und Affad hervor, sondern vielmehr eine ausdruckliche Entgegenstellung, die dem Gegensate ber beiben in ber betreffenden Urtunde einander gegenübergestellten Sprachen entspricht. Bubem ift Oppert's Uebersetzung von GAB.RI burch "maîtres" ganz unzutreffend. Schraber hat zuerft barauf hingewiesen 1) und Friedrich Delitich

<sup>1)</sup> Jenaer Literaturzeitung, 1874, S. 200.

bemnächst mit überreichlichen Beweisarunden vollends bargethan 1). daß GAB.RI kein semitisches, phonetisch geschriebenes Wort, vielmehr ein Fremdwort sei, deffen affprisches Aequivalent mabiru (in ber vorerwähnten Unterschrift im Plural mabiruti) lautet. Das attabische gab-ri ift ein zusammengesetzes Berbum, bessen erfte etymologische Bedeutung "fich gegenüber erheben" ift; es entspricht baber genau ben affprischen Worten mahar und sanan, welche beibe ben Begriff ber Gegenüberstellung, ber Rivalität, bes Vergleiches enthalten. Das Particip gabria, apotopirt gabri, bedeutet also substantivisch "Rival, Widerpart" und abjectivisch mit anderer Sinneswendung "verglichen, in Parallele gestellt", wie dies auch die aftronomische Bedeutung des akkadischen gab-ri beftätigt; benn es bezeichnet baffelbe in Urfunden biefer Gattung einen Stern, ber sich am Horizont bem Beobachter gegenüber befindet; und bavon ift, indem gab-ri in's Affprische überging, gabratuv, "die Erscheinung" bes Geftirns am Borizont, abge-In W. A. I., III, 63, verso, A. 33, schlickt die Beschreibung ber Phasen bes Benussterns, welche ben Monaten bes Jahres entsprechend in zwölf Abschnitte zerfällt, mit der Untersanesrit kisruta gabratuv sa AN.NIN.ŚLAN.NA GAB.RI Babili, d. h. "zwölf Abschnitte, betreffend die Erscheinung des Planeten Benus am Horizont von Babylon." Ebenso lefen wir am Schluß einer anderen aftronomischen Tafel (W. A. I., III, 64, verso, 3. 32): kî pî IZ.LI.HU.ŚI.UM GAB.RI Babili "übereinstimmend mit den schriftlichen Urkunden betreffend bie himmelserscheinungen am horizont von Babylon."

Ift nun diese Bedeutung von GAB.RI — mahiru einmal sestgestellt und keine Berwechselung mit einem semitischen gabri mehr zulässig, so ist die einzig genaue Uebersetzung von duppi labiruti mahiruti diesenige Schrader's, d. h. "die alten in Parallelcolummen getheilten Taseln", was ja auch der Einrichtung der Urkunden, die eine solche Unterschrift tragen, genau entspricht'). Es wird dies auch dadurch bestätigt, daß die bilingue

<sup>1)</sup> Affprifche Stubien, G. 3 Anm.; G. 120 ff.

<sup>9)</sup> Die Ansicht, daß die Bezeichnung "affprisch-attabische Borterverzeichnisse" mit der Einrichtung felbst der Syllabare in Biderspruch stehe, widerlegt

Sesetafel W. A. I., II, 10 bic einfache Unterschrift GAB.RI Assur ausweist. Liest man mit Oppert "bie Herren Assur ausweist. Liest man mit Oppert "bie Herren Assur indersche dann entbehrt dieser Vermerk jeden Sinnes; übersetzt man dagegen "das Assurische gegenüberstehend", so ist Alles klar und verständlich, zumal diese Tasel zu den wenigen zählt, welche die assurische Uebersetzung des akkadischen Urtextes in einer gegensüber befindlichen Columne ausweisen, anstatt der üblicheren zwischenzeiligen Beistügung, die wir sonst aus Urkunden gleicher Gattung vorsinden.

Nur könnte man noch vorschlagen, duppi mahiruti burch "unter einander verglichene Taseln" anstatt "Taseln mit Parallelscolumnen" zu übersetzen. Wenigstens scheint mir dieser Sinn in der Unterschrift von W. A. I., III, 55, 2: kî pî duppi u IZ.LI.ḤU.ŚI labiruti (mahiruti) Assur Sumer u Akkad vorsuliegen; denn hier bildet nicht Aktad allein, sondern Sumer

Friedrich Delitich (Affprische Studien, G. 120) mit folgenben Borten: "Man hat an ber Bezeichnung ber affprifchen Syllabare als gabri Assur u Akkad Unftog genommen, diefe Bezeichnung fogar ale einen Sauptbeweis für die Unrichtigkeit des Ramens "aktadisch" (anftatt "fumerisch") bingestellt, indem man, wenn jenes vorsemitische Bolt den Ramen "attadisch" geführt hatte, bann vielmehr bie Bezeichnung gabri Akkad u Assur erwarten follte, ba ja bas Attabifche in ber erften, bas Affprifche in ber zweiten Columne behandelt wird. Allein gang abgesehen davon, daß es fich unschwer erklären ließe, warum die Affyrer als die Herren des Landes und noch dazu als die Berfaffer der Syllabare den Ramen ihrer Sprache der bes unterworfenen akkabischen Bolkes vorausgesett haben, so ist ja der Zwed jener Syllabare, bem affprifchen Bolte bas Berftanbnig ber attabifchen Sprache ju erleichtern, nicht umgefehrt. Un ber Band bes Uffprifchen wird ber grammatische Bau und der Bortschap des Attadischen entwickelt, wie sich schon baran zeigt, daß bei weitaus der größten Dehrzahl ber Syllabare die Burgelverwandtichaft oder ber Gleichklang ber affprifchen Borter bas Anordnungs: princip bilbet. Es ware ficherlich einem affprischen Gelehrten niemals eingefallen, bie attabifchen Borter NAM "Gefchid", SLGA "gludlich" und GIM "wenn, wie" neben einander zu ftellen, wenn nicht im Affprischen "Geschich" und "gludlich" und "wenn" simtuv und simu und summa hichen. Die Sprace aber, nach beren Bortern bie fei es alphabetische, fei es sonstwie beschaffene Anordnung und Eintheilung bes Sprachftoffes getroffen ift, wird naturgemaß auch in ber leberschrift an erfter Stelle genannt. Dag es die Affprer zwedmäßig fanden, das Affadische in die erfte Columne zu stellen, ist für diese Frage gang gleichgültig."

und Akkad den Gegensatzu Assur. Jedoch dürste dieser Gegensatzur ein rein geographischer sein und Babylonien Assyrien gegenüber bezeichnen; ich glaube daher nicht mit Schrader) daraus schließen zu müssen, daß die Assyrer unterschiedslos "Sprache von Sumer und Akkad" oder nur "Sprache von Akkad" sagten, um das alte nichtsemitische Idiom zu bezeichnen. Denn die Urkunde, in welcher die letzterwähnte Unterschrift zu lesen, ist nicht zweisprachig, sondern ausschließlich assyrisch; es ist eine astronomische Tasel, die ohne Zweisel auf Grund einer Berzgleichung assyrischer und akkadischer Urkunden entworfen war; doch trägt sie kein ausdrückliches Werkmal an sich, welches und berechtigte, ihrer Unterschrift die Bedeutung einer linguistischen Angabe beizulegen.

Ich tehre nun zur ersterwähnten Unterschrift ber lexicalischen Tafel zurud. Mag man überfegen "übereinstimmend mit ben alten, unter einander verglichenen Tafeln und Ueberlicferungen von Affur und Affad", ober "übereinstimmend mit den alten Tafeln und Ueberlieferungen in Barallelcolumnen von Affur und Attad", - die Schluffolge wird diefelbe fein muffen, wie fie fich aus Oppert's leberschung ergiebt, bag bie Unterschrift eine Begenüberftellung von Ländern enthält, welche der Gegenüberftellung ber Sprachen, in benen die Urfunden felbst verfaßt find, entsprechen muß. Entweber handelt es sich um assprische und atta= bische Barallelcolumnen, ober aber man mußte, um ein Wörterverzeichniß beider Sprachen zu entwerfen, die Urkunden von Affur und Attad mit einander vergleichen. In beiben Fällen haben die Affyrer fich bes Namens Attab bedient, um bas Idiom, welches nicht das affgrische war, zu bezeichnen; und wir verfahren baber bementsprechend, wenn wir biese Sprache bie "aktabische" nennen.

II. Ist die Dualität von Sumer und Aktad eine ethnische ober nur rein geographische?

<sup>1)</sup> Ift bas Aftabifche ber Reilinfchriften eine Sprache ober Schrift? S. 46 (Bb. XXIX ber Zeitschrift ber Deutschen Morgenständischen Gesellschaft, 1875.)

Daß diese beiden Namen in geographischem Sinne zur Bezeichnung des Nordens und Südens von Babylonien gebraucht wurden, halte ich für unbedingt zweisellos; jedenfalls ist der geographische Charafter des Namens Akkad unbestreitbar.

Im weiteren Sinne ist Akkad eine allgemeine Bezeichnung für das ganze, Babylonien und Chalda umfassende Landgebiet, d. h. für die Gesammtheit der süblichen, vom Euphrat und Tigris dewässerten Provinzen, von der Grenze Assyriens dis zum Perssischen Weerbusen. Und in diesem Falle steht Akkad stets Assur Perslischen Weerbusen. Und in diesem Falle steht Akkad stets Assur Perslischen Glied des Parallelismus gegenüber 1); denn es sindet dann eine Gegenüberstellung von Babylonien und Assyrien statt, — beide Länder im weitesten Sinne genommen.

In engerer Bebeutung bient Affab, wie es im Ausbruck "Sumer und Affab" der Fall ist, nur zur Bezeichnung eines bestimmten Theiles dieses weiten geographischen Ländercomplezes. Wenn Assurbandes der Affader und Gan=Dunyas's)" spricht, so leuchtet ein, daß er die beiden ersten Bezeichnungen, wie wir, von Provinzen gebraucht, da Gan=Dunyas, wie zahlreiche Beispiele bekunden, eine besondere Bezeichnung für den Specialbistrict von Babylon war, welches unter den eisssischen Königsgeschlechtern sogar schlechtweg "die Stadt Kar Dunyas" hieß. Die Genesis") localisirt den Namen Affad sogar noch mehr, da sie anscheinend eine Stadt daraus macht, in welchem Sinne ihn jedoch die keilschriftlichen Urkunden nicht erwähnen.

Die Lage Akfads, im Sinne einer einzelnen Provinz, wird genau in dem Prisma des Sinakheirib\*) bestimmt, welches den Marsch der elamitischen, dem babylonischen Empörer Suzub zu Hüsse eilenden Truppen schildert. "Sie schlugen", heißt es dort, "den Weg nach Akkad ein und gelangten in der Richtung auf Babylon zum Chaldäer Suzub, dem Könige von Babylon" (uruh Akkad isdatunuvva ana Babilu teduni adi Suzubi

<sup>1)</sup> Bgl. u. a. das Prisma Affarhaddon's, Col. 4, 3. 45.

<sup>2)</sup> Smith, History of Assurbanipal, S. 225.

<sup>8)</sup> X, 10.

<sup>4)</sup> Col. 5, 3. 39-41.

kalduai sar Babili). Die Provinz Attad lag also auf ber Marichroute eines Heeres, welches von Glam nach Babylon 20a. im Süben biefer Stadt und Babyloniens; und wir muffen baber Chalbaa, den unterften Theil Mesopotamiens, barunter per-Dieser Schluß ergiebt sich übrigens auch aus einer Stelle jener Tafel, welche speciell die alten politischen Beziehungen amischen Affprien und Babylonien betrifft und von den englischen Gelehrten den Namen Synchronous history erhielt. Diese Urfunde nennt den Berfischen Meerbusen "das Mcer oberhalb Affab" (marriti sa êlis Akkad 1) und berichtet 2), daß mährend ein Kurft den Thron von Rar=Dunnas (Babylon) beftieg. sein aufrührerischer Bruder sich gleichzeitig im Lande Attab verschanzte. Ich glaube baber annehmen zu burfen, daß Affad, fo oft nicht gang Babylonien, fonbern nur eine Proving biefes Landes bamit bezeichnet wird, ftcts gleichbedeutend mit ber Bezeichnung Ralbu ift, welche ungefähr vom neunten Jahrhundert v. u. 3. ab 8) ben Namen Affad in gleichem Maage verbrangte, als wie ber Stamm Ralbu in ber Gegend, ber er zulett ausschließlich seinen Namen gab, vorherrschend wurde. Denn gur Reit, ba biefes Ucbergewicht unter ben Sargoniben seinen Sobepunct erreicht hatte, wurde ber in Rede stehende geographische Gegensatz nicht mehr burch die Ramen Sumer und Affab, fondern in einer neuen, den nunmehrigen Berhältnissen ent= iprechenderen Beife, b. h. burch Gegenüberftellung von Babilu und Ralbu, Babylonien und Chalbaa, zum Ausbruck gebracht 4).

Steht es nun aber fest, daß Affad, — geographisch und im engeren Sinne, — den Süden von Babylonien bezeichnet, so ergiebt sich's von felbst, daß Sumer der übrige Theil des Landes,

<sup>1)</sup> Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. II, S. 130, B. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebd., S. 137, B. 20—21.

<sup>\*)</sup> Wie ich bereits früher erwähnt, wird in den Inschriften Salmas naffar's III. das Gebiet von Kalbu als ein Theil des Landes Attad bes zeichnet; auf der Stele des Samsis Bin werden indessen beide Namen idenstificirt.

<sup>4)</sup> Bgl. Finzi, Ricerche per lo studio dell' antichità assira, S. 164. Lenormant, die Magie.

also der Norden von Babylonien sein muß'); und dieser Schluß führt uns endlich zur Identität von Sumer mit dem biblischen Schinear, eine Thatsache, die ich schon wiederholt nachdrücklich hervorgehoben habe, — trop allen Wiederspruches von Seiten Oppert's. Denn weder Form wiedergegebener Name, in welchem das van die Stelle eines ursprünglichen g getreten ist, entsprechend dem Gottnamen Lagamar, aus welchem werden der Verhält sich also zu Sumer genau so, wie sich die Parallelsormen dingir und dimer für "Gott", Gingir und Gimir sür einen Beinamen der Istar, zu einander verhalten; es sind dies lediglich Formen eines und desselben Namens, deren Berschiedenheit allein auf der Vertauschung von ng mit m beruht, welche im Aktadischen durchaus nicht ungewöhnlich war 2). Auch

<sup>1)</sup> Neuerdings suchte Smith die entgegengesetzte Ansicht zu vertreten, indem er die im nördlichen Babylonien gelegene Stadt Agane mit der biblischen Stadt Affad identificirte und demnach Affad zum Norden, Sumer zum Süden von Babylonien machte. Aber wenn auch das letzte Schriftzeichen des Ramens Agane in seiner Polyphonie eine Dentalis darstellen kann, so würde dieselbe doch immer nur ein t (im Affadischen ein ch, nie aber ein d sein; und man müßte daher, um Agate (Nach oder nicht) mit Akkad (Nach in Uebereinstimmung zu bringen, eine willfürliche Lautvertauschung annehmen, welche weder im Affadischen noch im Assiptischen gebräuchlich ist. Ich kann mich daher, ebensowenig wie Sahce, dieser Identiscirung von Agane mit Affad anschließen.

Uebrigens scheint mir die Lesung Agane, welche den gebrauchten Schristzeichen ihren normalen und gewöhnlichen Werth beläßt, auch durch ihre Ueberzeinstimmung mit dem Ayapva des Ptolemäus (V, 18, 7), welches ich ebenzsalls in dem NALN des babylonischen Talmud (Bada mecia, 86 a; Bada bathra, 129 a) wiederzusinden glaube, vollkommen gerechtsertigt zu sein. Denn diese Agma oder Agama wird als Nachbarort von Pom Beditha bezeichnet (Neubauer, Geographie du Talmud, S. 368) und daher dem Agamna des Ptolemäus entsprechend in den Norden von Babylonien und an den Euphrat verlegt: eine Lage, die mit derzenigen des Agane der Reilzschriftterte auf's genaueste übereinstimmt.

<sup>2)</sup> Am beutlichsten ergiebt sich bieses aus W. A. I., II, 40, 2. 77, a—b, wo ingadate ausdrücklich als Bariante ber Berbalsorm immadate verzeichnet wird. Bürde übrigens diese grammatische Thatsache nicht zugestanden, so gabe es in den babhlonischen und afsprischen Texten überhaupt kein Parallelwort zum biblischen Texten überhaupt kein Parallelwort zum biblischen Turch das wäre doch zum Mindesten befrembend.

hatte sich die Tradition dieses Sachverhaltes sogar bei den Sprern erhalten, da wir noch bei Abu-l-Faradj 1) lefen: "Schinaar, welches Samarrah ift." 3m eilften Capitel ber Benefis bezeichnet Schinear ausbrücklich die Gbene um Babylon; daffelbe ift bei Jefaias?) und Sacharja3) ber Fall, welche biefen Namen, ohne Aweifel in archaiftischem Sinne, zur Bezeichnung bes eigentlichen Babylonien gebrauchen; und ebenso wurde Schinear auch von ber Synagoge zur Zeit ber Entstehung ber Septuaginta, welche Babulavia und yn Babulavog übersett, so= wie zur Zeit der Abfassung ber Thargumim aufgefaßt, welche מנער mit במרינת בכל wiebergeben. & befteht alfo nicht allein eine Uebereinstimmung der geographischen Lage, sondern auch eine philologische Verwandtschaft zwischen Sumer und Schinear, welche ebenfalls die vorgeschlagene Identificirung recht= fertigt. Im gehnten Cavitel ber Genesis, Bers 10, ift .. im Lande Schinear" jedenfalls ausschlieflich auf Ralneh zu beziehen. welches der Talmud 4) mit vollem Recht mit der babylonischen und nicht calbaifchen Stadt Nipur identificirt. Lefen wir nun neben einander "Affad und Kalneh im Lande Schinear", fo giebt diese Bibelftelle getreulich ben Gegenjat wieder, ben die keilschriftlichen Urtexte in "Akkad und Sumer" zum Ausbruck Diese Uebereinstimmung ift sogar so vollkommen, bag man sich fragen muß, ob Affab auch ursprünglich an biefer Stelle wirklich ein Städtename mar, ober ob hier nicht eine Berftummelung des Textes eingetreten sei, da die Tradition dieser alten Länderkunde in Vergeffenheit zu gerathen anfing. Jedenfalls ist nicht ausgeschlossen, daß der ursprüngliche Text etwa lautete:

<sup>1)</sup> Hist. dynast., S. 18, Ausg. von Bocode.

Die Wythe vom breiäugigen, doppelt gehörnten Samirus, welche dersfelbe Abusls-Farabj an gleicher Stelle mittheilt, ist in sofern von thatsächslichem Interesse, als sie die einzige Spur ist, welche die alten Sumerer im vrientalischen Sagenkreise zurückließen. Samirus war danach der erste bas bylonische König nach Nimrod, zugleich der Erfinder der Maaße und Gewichte, sowie der Seidenwirkerei.

<sup>2)</sup> XI, 11.

<sup>8)</sup> V, 11.

<sup>4)</sup> Doma, 10 a.

# ותהי ראשית ממלכתו בבל וארך ו[אור (?) בארץ] אכד (יוכלנה בארץ שנער

b. h. "der Anfang seines Reiches war Babel, Erech, Ur (?) im Lande Affad und Kalneh im Lande Schinear."

Sumer ift also dasselbe was Schincar bezeichnet, d. h. die Ebene des eigentlichen Babyloniens, während Affad — im engeren Sinne — eine südlichere Provinz, Chaldäa ist. Doch darf hierüber nicht hinaus gegangen werden. Denn daß Sumer der ursprüngliche Name von Asspried gewesen sei, wie ich früher mit Oppert annahm, — ohne indessen dieselben Schlüsse daraus zu ziehen, — ist völlig irrig; diese Annahme beruhte ledigslich auf einer unrichtigen Lesung, die nunmehr von Smith und Friedrich Delitsch berichtigt worden ist. Die betreffende Stelle der lexicalischen Tasel<sup>2</sup>) lautet im Original Surippastituv, nicht Sumerituv, und ist daher das aktadische MÂ.ZU durchaus nicht mit LIB.ZU, einer ideographischen Bezeichnung der Stadt Assur, in Berbindung zu bringen.

III. Die gegenseitige geographische Lage von Sumer und Akfad scheint mir bemnach beutlich bestimmt.

Im Grunde aber sind diese Namen nicht Provinzen-, sondern Bolksnamen; sie finden sich, so oft sie phonetisch geschrieben sind, meist nur in ihrer Pluralform Sumeri u Akkadi, welche darüber keinen Zweisel läßt. Auch in der ältesten semitischen Urstunde, die sie nennt, — in der assyrischen Inschrift des Hamenuragas, — lesen wir: nisi Sumeriv u Akkadiv, d. h. "die

<sup>1)</sup> Ober auch: בארץ אכר .— Die überraschende Aechnlickeit ber biblischen Tetrapolis des Nimrod mit der des Jzdhubar oder Dhubar im babylonischen Epos habe ich bereits an anderer Stelle hervorgehoben. Dieselbe besteht aus Babilu, Uruk, Surippat und Nipur, so daß hier Surippat dem Aktad der Genesis entspricht. Aber ich glaube trozdem, daß die Ergänzung von ארר worzuziehen sei (ober aber, daß unter Aktad die Stadt Ur zu verstehen sei, falls man eine Verstümmelung des Textes nicht zugeben will), zumal mit Rücksicht aus W. A. I., III, 70, Z. 154 (uri — Jbeogr. von Aktad — akkadu), wo der Name Aktad vollends localisiert und auf den Süden beschränkt wird, d. h. auf die Provinz, deren Hauptstadt Ur war.

<sup>2)</sup> W. A. I., II, 46, 3. 1, c-b.

sumerischen und akkadischen Leute"; und es erscheint daher angezeigt, ihren Ursprung und ihre ethmologische Bedeutung in Bestracht zu ziehen, um gleichzeitig feststellen zu können, ob sie ursprünglich eine Rasseverschiedenheit oder nur eine Berschiedenheit der örtlichen Lage begriffen.

Bunachst scheint mir flar, daß keiner von beiben Namen semitisch und auf eine Wurzel bes affprischen Ibioms zurückzuführen ift; fie gehören vielmehr beide der früheren, nichtsemiti= schen und turanischen Sprache an. Ursprünglich, ba man ben Namen Akkad nur aus ber Bibel fannte, brachte man benfelben mit der Wurzel אכר ober סלבר in Verbindung; doch ist die Unzuläffigkeit biefer Ableitung gegenwärtig auf's bestimmteste nachge= wiesen. Akkad bedeutet im Affabischen "Berg"; fügen wir bas Suffig a, welches Ethnika bildet, hinzu, so erhalten wir akkada "Bergbewohner", welches in ber Form akkadu, Blur. akkadi, in's Semitisch-Affprische übergegangen ift. In einem zweisprachigen Börterverzeichniß wird akkad mit matuv elituv "erhabenes Land" übersett, und es ist daher augenscheinlich mit der Verbalwurzel aka "erheben, aufhäufen" verwandt. Das Ibeogramm für akkad besteht lediglich in einer Verdoppelung bes Schriftzeichens für bur "erheben, anschwellen, aufbauschen" und schließt ben Begriff "Berg" so völlig in sich, daß es zuweilen sogar zur Bezeichnung bes Ararat biente 1); in biesem Falle scheint jedoch bie affadische Lesung tilla gelautet zu haben 2).

Die ursprüngliche Bebeutung von Sumeri ist dagegen schwiestiger zu bestimmen; und wir werden daher zunächst jenen Außebruck in Betracht ziehen müssen, den die ältesten akkadischen Insichriften fast beständig für "Sumer und Akkadi" eintreten lassen. In meinen Etudes accadiennes habe ich die Uebereinstimmung dieses Ausdrucks kiengi kr akkad mit dem assyrischen Sumeri u Akkadi mit Unrecht bestritten; denn sie ist nunmehr unzweiselshaft durch ein neues, von Friedrich Delizsch3) veröffents

<sup>1)</sup> Inschrift zu Khorsabad, 3. 31; S. Rawlinson im vierten Banbe ber englischen Herobot-Ausgabe von G. Rawlinson, S. 250-254.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) W. A. I., II, 48, B. 13, c-b.

<sup>3)</sup> Affnrifche Lefestude, S. 39.

lichtes Wörterverzeichniß erwiesen. Der amtliche Titel der Könige bes alten chaldäischen Reiches ungal kiengi kî akkad entspricht in der That dem assprischen sar mat Sumeri u mat Akkadi; er bildet den höchsten aller Ehrentitel dieser Wonarchen und schließt den Begriff eines vollständigen Besitzes von Chaldäa und Babylonien in ihrer Gesammtheit in sich, weshalb auch die Könige, welche nur über eine einzelne Stadt herrschten, wie die von Uruk, sich nicht damit schmückten. Schrader¹) behauptet mit vollem Recht, daß man "König von Kiengi mit Akkadi; den Kiengi und Akkadi; übersetzen müsse; denn kî oder kîta "mit", welche im Grunde Postpositionen sind, werden im Akkadi;

Im llebrigen ist kiengi (ober kingi) ein ganz bekanntes Substantiv der akkadischen Sprache, welches in den Wörterverzeichnissen assurerte und apokopirte Form 3) von kingina, welches wir an anderen Stellen mit irsituv "Erde" übersetzt sinden; auch ist kingina selbst ein Compositum aus kî "Erde, Land, Ort" und gina "bestehend, thatsächlich, gerade", in welchem das erste n keinen Wurzelwerth hat; denn das ng, welches im Akkadischen einen einzigen Laut bildet, ist hier lediglich als eine Abmilderung des zwischen zwei gleichen Bocalen stehenden g zu betrachten: eine Erscheinung, die wir auch in der Ableitung des akkadischen nanga aus dem assuriechen nagû "District", oder des Wortes kankal aus kî-kala wahrnehmen 4).

Bezeichnet aber kiengi ober kingi, bessen substantivische Bebeutung unzweifelhaft ift, thatsächlich bas Land Sumer, bas eizgentliche Babylonien, als "Land" κατ' έξοχήν? Es ließe sich bieses mit Schraber wohl annehmen. Doch scheint mir bie

<sup>1) 3</sup>ft das Attadische eine Sprache oder Schrift, S. 39.

<sup>2)</sup> W. A. I., II, 39, 3. 9, c-b; vgl. auch IV, 27, 4, 3. 63.

<sup>\*)</sup> Ueber die im Affadischen nicht ungewöhnliche Abstohung der Finalis vgl. meine Etude sur quelques parties des Syllabaires cunéiformes, S. 72 ff.; S. 102 ff.

<sup>4)</sup> Ebb. S. 177.

Gegenüberstellung von kiengi und akkad, "Lanb" und "Berg", im ersteren Worte vielmehr die Bedeutung "Ebene" voraussetzen zu lassen; wenigstens bedeutet das assprische matu "Land" auch "Ebene", so oft ihm sadu "Berg" gegenübersteht; letzteres ist auch in einer anderen, dem Akfadischen verwandten Sprache der Fall, wo ein District von Na'iri kiengi Istilenzakhar "die Sbene Istilenzakhar" genannt wird 1). Endlich scheint die Bedeutung "Ebene" sich auch aus dem Vorhandensein des Bestandtheils gina im Compositum kingina (woraus kingi) zu ergeben; wenigstens ist anzunehmen, daß die Verbindung von kî "Land" mit gina "gerade, slach" dem Worte kiengi oder kingi diese Bedeutung verleihen mußte.

Sumeri bezeichnet also die Bewohner des auch kiengi ge= nannten Landes, ebenso wie Akkadi die Bewohner des akkad .. Bera" genannten Landes bezeichnet; und wir muffen baher auf eine Identität der Bedeutung von sumer = שוכער und kiengi schließen. Augenscheinlich ift sumer ein mit einem Ableitungs= fuffix auf r gebildetes Wort, wie sich deren manche im Affabischen vorfinden. Aber es bleibt immerhin unentschieden, ob sumer oder sungir als die ursprüngliche Form zu betrachten, folglich auch ob sum ober suk die zu Grunde liegende Wurzel ift. Jedenfalls find beibe Annahmen zuläffig, zumal beibe Bedeutungen, die sich beziehungsweise annehmen lassen, d. h. "unteres Land" und "bewässertes Land", in Bezug auf sumer zu ber nämlichen Vorstellung führen, die wir in kiengi, als Gegensat zu akkad, foeben nachgewiesen haben; wir werben, mit anderen Worten, in beiden Fällen auf jene weite, vom Euphrat und Tigris bemässerte Ebene hinverwiesen, im Gegensate zu ben Bergen, die biefelbe begrenzen und im Often beherrschen. Und es wird dieses auch durch die spätere geographische Nomenclatur bestätigt, welche wiederholt barauf schließen läßt, daß Sumer = ursprüng= lich das ganze Euphrat= und Tigristhal, von den Bergen Armeniens bis zur Mündung diefer Strome in ben Berfischen Meerbufen bezeichnete. In diefer weiten, icharf abgegrenzten Landstrecke

<sup>1)</sup> Stele des Samfi=Bin, Col. 3, 3. 53.

finden wir nicht nur das biblische Schinear, die Gebene \*art' exoxiv, in unmittelbarer Nähe von Babylon, sondern auch in nördlicher Richtung — zwischen dem Tigris und Chaboras — die Ebene Singara der flassischen Schriftsteller 1), das Sindjar der arabischen Scographen 2), sowie jene vom Ptolemaeus 3) mit dem Namen Scyyágos ögos bezeichnete Höhenstette 4), die sich dis zum Tigris erstreckt und das ganze westliche Ussprien durchzieht. Endlich erwähnen noch die aegyptischen Denkmäler der achtzehnten Dynastic 5) ein Land Senker als Nachbarland von Ussur, während sie Akati (Akkad) in süblicher Richtung von Ninive liegen lasson.

IV. Die Namen Sumeri und Affabi bedeuteten also ursprünglich "die Bewohner der Ebene" und "die Bewohner des Gebirgslandes"; sie versetzen uns daher in die ältesten Zeiten zurück, da die Sumerer und Akkader noch die Sebenen am Euphrat und Tigris und die östlich gelegenen Berge bewohnten, in denen sich noch lange nachher vereinzelte Stämme, die man schlechtweg chaldäische nannte, behaupteten. Aber auch später, da die in Rede stehenden Bölker nach einer noch wenig aufgeklärten Wanderung ihre Wohnsitze und ihre gegenseitige Stellung gesändert hatten, wurden die Namen Sumeri und Akkadi in Folge der Tradition und Gewohnheit noch beibehalten. Es hatte sich an ihnen dieselbe Wandelung vollzogen, die wir auch an vielen anderen Bölkernamen wahrnehmen, welche ursprünglich von einer bestimmten geographischen Lage erzeugt waren, aber

<sup>1)</sup> Ptol., V, 18, 19; Dio Caff., LXVIII, 22; Ammian. Marc., XVIII, 5 und 20; Edhel, Doctrina num. vet., Bb. III, S. 519; Ritter, Erdfunde, Bb. X, S. 118, 158, 247, 696 und 718; Lahard, Nineveh and Babylon, S. 249.

Maraçid, 3w. Th., S. 57; Abulfeda, S. 445; Qazwîni, 3w. Th.,
 262.

<sup>3)</sup> V, 18, 2.

<sup>4)</sup> Das heutige Sindjar=Gebirge.

<sup>5)</sup> Chabas, Voyage d'un Egyptien, S. 225.

<sup>°)</sup> Maspéro, De Charchemis oppidi situ, S. 26; J. de Rougé, Mélanges d'archéologie égyptienne, Bb. I, S. 46.

auch späterhin fortbestanden, da die betreffenden Völker ihre Wohnsitze gewechselt hatten und daher auch die etymologische Besbeutung ihrer Namen den neugestalteten Verhältnissen in keiner Weise mehr entsprach.

Die Sumerer und Affader waren beibe Bewohner ber Ebenen am Euphrat und Tigris geworden: die Sumerer bevölkerten den nördlichen Theil, Babylonien, die Akkader den füdlichen, Chaldaa. Lettere, welche ehedem "Bergbewohner" ge= wesen, hatten also nunmehr ein Land inne, in welchem keine Berge vorhanden maren, welche bie Beibehaltung der alten Benennung Affabi noch fernerhin hätten rechtfertigen können. Und es war daher offenbar biefer Mangel an Uebereinstimmung zwischen ber Bebeutung ber fraglichen Namen und ber natürlichen Beschaffenheit der neuen Wohnsitze, welche vorzugsweise dazu beitragen mußte, den ausschließlichen Gebrauch der Bluralform Sumeri und Akkadi herbeizuführen. Die Erinnerung an die eigentliche und ursprüngliche Bedeutung von sumer und akkad hatte sich so lebhaft erhalten, daß man stets mat Sumeri u mat Akkadi "das Land der Sumerer und das Land der Affader" fagte, so oft man von Babylonien und Chalbaa sprach, - niemals aber Sumer u Akkad; benn letteres hatte lediglich "bie Ebene und das Gebirgeland" bedeutet, mithin eine offenbare Ungereimtheit involvirt, während man sich andererseits, mit Bezugnahme auf den ursprünglichen Aufenthaltsort und Ausgangspunct der Sumerer und Affader, fehr wohl ber Bezeichnung mat Sumeri u mat Akkadi "bas Land ber Bewohner ber Ebene und das Land der Bergbewohner" bedienen konnte. Als Länder= namen, nicht als Bolksnamen, scheinen Akkadu und Akkad, im Singular, nur in ber fpateren affprischen Periode gebraucht zu sein, da das Akfadische bereits eine todte Sprache geworden und daher auch die Grundbedeutung des Wortes schon in Bergeffenheit gerathen war. Der Königstitel, ben bie Sargoniben führten, fo oft fie im Befite bes Scepters von Babylon waren, lautete stets sar Sumeri u Akkadi "König ber Sumerer und Affaber", nicht König von Sumer und Affab."

Daß eine ethnische Berschiedenheit zwischen ben Sumerern

und Akkadern geherrscht habe, erscheint demnach völlig unzulässig. Die Namen dieser Bölkerschaften gehören beide der akkadischen Sprache an; auch wird es, allen Anzeichen nach, immer wahrscheinlicher, daß sie schon vor dem Eindringen des semitischen Elementes bestanden, sowie daß beide Bölkerschaften der nichtschmitschen, turanischen Rasse angehörten, deren Sprache ihre Namen entnommen sind. Und als die Sumerer und Akkader die Bewohner von Babhlonien und Chaldäa geworden, wurden ihre Namen sogar dann noch beibehalten, als in beiden Provinzen eine Bermischung mit dem neuen, semitischen Elemente bereits stattgefunden hatte und dieserart in der That ein ethnischer Dualismus in der Landesbevölkerung entstanden war. Die Babyslonier, welcher Abstammung sie auch sein mochten, galten ledigslich für Sumerer, die Chaldäer für Akkader.

Ließe sich, wie Schraber bemerkt, in Wirklichkeit ein Beispiel nachweisen, in welchem die Assprache die nichtsemitische Sprache Chaldäas ausdrücklich als Sprache der Sumerer und Akkader bezeichnet hätten, so wäre die schwebende Streitsrage definitiv geslöft und demnach in beiden Namen keine Rasseunterscheidung zu suchen. Leider aber gebricht es noch, wie wir bereits gesehen, an diesem positiven Beweisstück, wiewohl es immerhin möglich ist, mit Hülfe eines anderen, nicht unwesentlichen Beweisgrundes zu einem entsprechenden Schluß zu gelangen.

Es steht nämlich sest, daß der Titel der alten Könige von Ur, deren akkadischer oder sumerisch=akkadischer Ursprung durch ihre Eigennamen bezeugt wird, ungal kiengi kî akkad, ein Nequivalent von "König der Sumerer und Akkad; ist; diese Könige gaben also, wie Oppert richtig bemerkt, in ihrem Titel dem Nequivalent von Sumer den Vortritt vor Akkad; und es gehörten mithin die Sumerer zu ihrer Rasse, da ein König sich nicht zunächst nach einer fremden Rasse betitelt, vielmehr seiner eigenen den Vorrang läßt. Wir können aber hieraus nicht mit Oppert schließen, daß die Akkader das Element semitischer Zunge gewesen sein; denn auch die Assurer stellen Akkad unste gegen= über, wenn sie das nichtsemitische Idiom dem semitischen gegen= überstellen wollen. Die einzig mögliche Schlußfolgerung ist da=

her, daß Sumer und Akkad ein und berselben Rasse angehörten, b. h. von Theilen gleicher Rasse bevölkert wurden; desgleichen daß nicht eine ethnische Unterscheidung der Grund ist, weshalb in dem erwähnten Königstitel die Sumerer an erster Stelle genannt werden, sondern lediglich der heilige Charakter ihres Landes, die hohe Bedeutung, welche die Ebene Schinear und Babylon, die heilige Stadt xar' έξοχήν, in den religiösen Ueberlieferungen hatten.

V. Wir wenden uns endlich zur Besprechung einer anderen Frage, deren Lösung ebenfalls für die Feststellung des gegenseitigen Charafters der Sumerer und Affader von wesentlichem Interesse sein würde, jedoch, in Anbetracht der Schwierigkeit und Vielseitigsteit des streitigen Gegenstandes, gegenwärtig wohl kaum zu erzielen sein dürfte.

In den Inschriften der assyrischen Periode wird der phonestische Ausdruck des Namens der Sumerer, sowie das Allophonon, welches das affadische kiengi bildet, häusig durch eine verschlungene ideographische Gruppe ersett, von welcher sich disher kein entsprechendes älteres Beispiel auffinden ließ: Frah. Diese Gruppe, sagt Oppert, bedeutet so viel als "Sprache der Ansbetung" und beweist eben, daß es die Sumerer waren, denen ausschließlich das nichtsemitische Idiom angehörte, welches sowohl die Assyrbate als die Babylonier als heilige Sprache erachteten.

Diese Folgerung ist indessen nichts weniger als unansechtbar; cs lassen sich bagegen besonders zwei Einwürfe erheben, deren Erhärtung sie völlig widerlegen würde.

Es liegt zunächst auf der Hand, daß eine jede Erklärung und Analhse zusammengesetzter Ideogramme zum Mindesten zweiselhaft bleiben muß, so lange wir nicht durch bestimmte Ansgaben der assprischen Grammatiker darüber belehrt werden, in welchem Sinne die betreffenden Schriftzeichen verwandt wurden. Die Phantasie hat zumal auf diesem Gebiete einen unbegrenzten Spielraum; und man wird daher, in Anbetracht der zahlreichen möglichen Irrthümer, dergleichen Erklärungen nur in den seltensten Fällen zum Ausgangspunct einer begründeten Erörterung

machen können. Im vorliegenden Falle kann zwar über die Bebeutung "Sprache" des ersten Schriftzeichens kein Zweisel bestehen; aber die ideographischen Werthe des zweiten Bestandtheiles sind doch so mannigsaltig, daß man hinsichtlich der Bedeutung der Gesammtgruppe zwischen drei wenigstens gleich wahrscheinlichen Erklärungen schwanken muß. Die Uebersetung "Sprache der Ansbetung" ist möglich; aber ich halte sie doch für eine der unswahrscheinlicher ein licheren, zumal die Bedeutung "Anbetung", welche Oppert dem zweiten Schriftzeichen beilegt, durchaus keine unsmittelbare ist, vielmehr nur durch Erweiterung der ursprüngslicheren Bedeutung "Dienst" sich gewinnen läßt.

Zweitens burfte es, selbst wenn die Bedeutung "Sprache ber Anbetung" richtig und bas betreffende Ideogramm von ben Affhrern erfunden mare, immerhin zweifelhaft fein, ob baffelbe thatfächlich auf die turanische Sprache - Die wir die affabische nennen - bezogen werden muffe. Denn nichts ift weniger erwiesen, als daß sich die Affprer bieses Ibioms als "Sprache ber Anbetung", b. h. als liturgische Sprache bedienten. bische hatte sicherlich diesen Charakter in Babylon bewahrt; doch bürfte es fraglich sein, ob basselbe jemals in Assprien ber Fall Die Affprer beschäftigten sich allerdings vielfach mit den alten affabischen Büchern, die fie fogar abschreiben ließen, ba fie fie für heilig und zur Ausbildung ihrer Briefterschaft für unentbehrlich erachteten; aber es geht hieraus noch immer nicht hervor, daß die Sprache ihrer Liturgic die akkadische war. Die akkadischen hymnen, die wir fennen, stehen ohne Ausnahme in directer Beziehung zu ben Culten der Hauptheiligthumer Babyloniens ober Chaldaas; fie haben aber keinen Bezug auf die Tempel Affpriens. Dagegen besitzen wir schon jett eine genügende Anzahl litur= gischer Texte ber eigentlichen Affprer, hymnen und Gebete, welche fammtlich in affprischer Sprache verfaßt find und in keiner Weise barauf schließen lassen, daß in diesem Lande die "Sprache ber Anbetung", die liturgische Sprache, das Affadische gewesen ware, - ungeachtet ber hohen Bedeutung, die man hier ben akkadischen Religionsbüchern thatsächlich zuerkannte.

In meinen Etudes accadiennes gelangte ich s. 3. bei Be-

sprechung bes streitigen Ibeogrammes zu einer Schluffolgerung, welche berjenigen Oppert's gerade entgegengesett ift. Ich bemerkte, was noch jett meine Ansicht ist, daß, nach Maaggabe ber urfprünglicheren und gewöhnlicheren Bedeutung des zweiten Schriftzeichens biefer Gruppe, die Ueberfetung "gebräuchliche Sprache," lingua familiaris, lingua domestica, wohl berechtigter und wahrscheinlicher sei als "Sprache ber Anbetung"; und ich schloß baraus, daß die Affprer biese Gruppe vielleicht zu bem Rwecke erfunden hatten, um die Sumerer als basienige Bolf zu bezeichnen, welches, im Unterschiede von den Akfadern, die näm= liche Sprache redete wie fie felbst. Diese Auffassung widerspräche auch keineswegs meiner heutigen Ansicht, wonach die Namen Sumerer und Affaber ursprünglich zwei Theile beffelben nichtsemitischen Boltes bezeichneten. Denn die Benennung Sumerer ift in der Folge ohne Zweifel für die Bewohner Babyloniens, im Gegensate zu benen Chalbaas, gebraucht worben, ohne aber daß man irgendwelchen bestimmten ethnischen Begriff damit verbunden hatte. Auch haben wir bereits im fiebenten Capitel dieses Buches erfahren, daß das turanische Affadische, da es von dem semitischen Affprischen allmälich verdrängt wurde, das llebergewicht verlor und im Norden weit eher als im Süden, in Babylonien früher als in Chalbaa außer Gebrauch fam. Bur Zeit, da ihre nationale Existenz begann und ihre Wacht nach außenhin zunahm, wären daher die Affprer wohl berechtigt ge= wefen, die Sumerer, d. h. die Bewohner Babyloniens, als eine Bevölkerung zu betrachten, welche eine und dieselbe Sprache mit ihnen redete; aber man bürfte baraus keinen Schluß auf die ursprüngliche ethnische Bebeutung biefes Namens ziehen konnen, - wie es auch unftatthaft ware, aus dem Gebrauche des neulateinischen Ausdrucks lingua Gallica zur Bezeichnung des Französischen, etwaige Schlüsse auf die Sprache der alten Gallier zu ziehen 1). Es wäre sogar natürlich, wenn man meinte, daß die

<sup>1)</sup> So viel steht wenigstens fest, daß in Folge der ethnischen Beranderungen, beren Schauplat Babylonien war, der Name des Boltes dieser Gegend, der Sumerer, schon frühzeitig die bestimmte und individuelle Bedeutung verlor, welche der Name der Aktader weit langer bewahrte; der Name Sumerer

Assurer aus gleichen Gründen die nichtsemitische Sprache, welche die der ursprünglichen Sumerer ebensowohl als der Akkader war, als "Sprache von Akkad" bezeichneten; denn im Lande Akkad — im engeren Sinne — hatte sich diese Sprache am längsten behauptet, so daß die Assurer selbst hier Gelegenheit hatten, sie noch als lebende Sprache kennen zu lernen.

Indessen bin ich auch heute noch weit entsernt, diese Aufsfassung als unumstößlich hinzustellen '); ich halte sie nur für wenigstens eben so zulässig, wenn nicht für zulässiger als diejenige Oppert's; auch habe ich sie hier nur deshalb von

erhielt einen viel unbestimmteren Charafter und repräsentirte eben nur noch eine Erinnerung an die Bergangenheit, die man selbst dann in den Königstitulaturen forterhielt, da dieselben, ihrer eigentlichen Bedeutung nach, den thatsächlichen Berhältnissen keineswegs mehr entsprachen.

Daß die affprischen Könige, als Herren von Babylon, den Titel sar Sumeri u Akkadi führten, geschah lediglich aus einer gewissen Sucht nach Archaismen und Erneuerung der alten Titulatur, die ihrer Herrscherwürde ein erlauchteres Geprage zu verleiben ichien. Doch ift wohl zu bemerken, daß fie ihn erft nach einer längeren Beriode anscheinender Bergeffenheit, zur Zeit ber ciffifchen Dynastien, wieder annahmen. Die Ronige Diefer Geschlechter führen in ihren affabischen Inschriften noch ben alten Titel ungal kiengi ki akkad, beffen Bedeutung eine rein geographische ist, außer ben Titeln ungal kadingira ober ungal karu-Dunyas "König von Babylon" und ungal kassu "König der Kassi"; ja sie gebrauchen ihn sogar als Allophonon in einigen ihrer affprischen Inschriften (W. A. I., IV, 41, Col. 1, 2. 30). Erfeten fie bagegen an gleicher Stelle ben allophonen Ausbruck bieses Titels burch einen phonetischen, so schreiben sie nicht sar Sumeri u Akkadi, sondern sar Kassi u Akkadi (vgl. die Inschrift W. A. I., II, 38, 2, pollständiger in ben Transactions of the Society of Biblical Archaeology, 33b. IV. S. 138-166; außerdem find mir noch zwei andere, entsprechende Beispiele befannt). Sie erfeten alfo Sumeri durch Raffi, und bezeichnen hiemit die Bewohner Babyloniens, weil thatfachlich ein Theil des Boltes der elamitischen Raffi, denen bie Könige felber angehörten, fich als Eroberer in Babylonien niebergelaffen Die schon einmal erwähnte sogenannte Synchronous history erwähnt ihrer ebenfalls bei Gelegenheit der Ereignisse, die unter den letten eiffischen Königen und noch unter den ersten Fürsten der affprischen Dynastie sich abwidelten. Die Kassi scheinen damals in Babylonien eine erobernde und herrschende Bevölkerung gebildet zu haben, welche den alten Eingeborenen überlegen war, aber ihnen ihre Sprache nicht aufzuerlegen vermochte: eine ähnliche Erscheinung wie bei den heutigen Türken, der Mehrzahl ihrer europäischen Brovingen gegenüber.

<sup>1)</sup> Bgl. meine Etudes accadiennes, Bb. I, 3, S. 91.

Neuem erwähnt, um eben nachzuweisen, ein wie unbestimmtes und unzuverlässiges Element ein ideographischer Ausbruck, dessen zweiselhafter Sinn mehrere gleichberechtigte Erklärungen zuläßt, in Wirklichkeit für die Entscheidung der sumerisch-akkadischen Streitsfrage bildet und wie gewagt es daher ist, auf dieser gebrechlichen und schwankenden Basis eine bestimmte Theorie über den ethenischen Charakter der in Rede stehenden Völker zu begründen. Und dieses um so mehr, da die verschiedenartigen Werthe des zweiten Schriftzeichens der fraglichen Gruppe sogar noch eine dritte, nicht minder berechtigte und begründete Erklärung zusließen, nämlich "Sprache der Seßhasten"), offenbar im Gegensat zu "Sprache der Nomaden", was uns wiederum in einen ganz anderen Ideenkreis versehen würde.

Ueberdies bleibt noch immer die Frage offen, ob das Ideogramm - in ber That eine Erfindung der Affyrer war, ober ob es nicht vielmehr einer früheren Beriode angehört. Ließe fich letteres durch Auffindung eines noch unbekannten älteren Beispiels nachweisen, — was ja immerhin möglich ist, — bann wurde natürlich ber Gegensat, ben bas Ibeogramm anscheinenb zwischen den Sprachen der Sumerer und Affader bestehen läßt, nur ein rein bialectischer und kein absoluter sein, wie er zwischen einer semitischen und turanischen Sprache besteht. Denn es unterliegt keinem Aweifel, daß eine gewisse Mannigfaltigkeit von Dialecten innerhalb des vorsemitischen Idiomes des unteren Euphrat= und Tigrislandes herrschte. Die lexicalischen Tafeln verzeichnen nicht felten folche Wörter, die fich durch besondere phonetische Gigenthümlichkeiten von den eigentlichen akkadischen unterscheiben. Die Neigung bieser Wörter, ein m an bic Stelle bes b treten zu lassen, ist beutlich erkennbar 2); auch werden sie zudem ftets burch Beifügung eines Ibeogrammes unterschieben,

<sup>1)</sup> Die Bedeutung "setzen, stellen", intransitiv "sich setzen, sich niederlassen, wohnen", hat das Ideogramm **FF** wenigstens ebenso häufig als "dienen" und jebensals regelrechter als "Anbetung, Cultus".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Beispiele: W. A. I., II, 40, 3. 76, a-b; IV, 10 recto, 3. 1, verso, 50; 28, 1, 3. 31.

das sie als solche eines besonderen Dialectes kennzeichnet: Es hat fast den Anschein, als ob diese Gruppe "Sprache der Frauen" bedeute; sie könnte aber freilich ebenso gut auch einen anderen Sinn bergen, da wir vorläufig nur die Bedeutung des ersten Schristzeichens "Sprache" bestimmt kennen; jedenfalls aber bleibt die große Aehnlichkeit der Gesammtgruppe mit derzenigen, welche in den assyrischen Texten die Sumerer bezeichnet, immerhin sehr auffällig.

Endlich erwähnt noch eine Inschrift bes Sinakheirib 1), neben dem "Lande der Sumerer", welches ideographisch der Sumerer", welches ideographisch der Stader" oder wenigstens einen der gewöhnlichen bezüglichen Ausdrücke, sondern ein Land, dessen ideographische Bezeichnung der III effe offenbar ein Gegenstück zur ersteren Gruppe bildet und ebenfalls den Begriff "Sprache" miteinschließt. Oppert übersett diesen Ausdruck "Pays de la langue des esclaves"; doch sind mir seine Gründe hiefür unerfindlich. Ich kann vielmehr in dieser Gruppe nur einen Beweis mehr für die Schwierigkeiten finden, welche mit der Erklärung solcher Angaben über die verschiedenen Sprachen Babyloniens und Chaldäas verbunden sind, sowie für die Gefahr, die man läuft, wenn man nur eine einzelne dieser Angaben herausgreift und Schlüsse daraus zieht, die sich nicht unbedingt ziehen lassen.

Und ich wiederhole daher noch einmal, daß sich eine Entscheidung der ganzen sumerisch-akkadischen Streitfrage nicht erzielen lassen wird, so lange wir allein auf zweifelhaste ideographische Ausdrücke angewiesen sind, die sich verschiedenartig, ja sogar in entgegengesetzer Weise erklären lassen. Wir werden beim gegenwärtigen Stande der Wissenschaft nur dadurch einigermaaßen das Richtige treffen können, daß wir auch andere Thatsachen in den Kreis der Betrachtung ziehen, wie ich dies im Vorstehenden wiederholt zu thun mir gestattet habe; eine definitive Lösung der schwebenden Frage wird aber allein durch die

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 4, 4.

Aufschlüsse eventueller neuer epigraphischer Funde herbeigeführt werden können.

An Wahrscheinlichkeit haben seither nur zwei Puncte gewonnen: erstens, die Zulässigkeit der Bezeichnung akkadische Sprache, da auch die Assprer sich derselben bedienten; zweitens, daß in den Namen Sumerer und Akkader nicht etwa eine Gegenüberstellung der semitischen oder kuschitisch-semitischen und der turanischen oder altaischen Rassen zu suchen sei. Und dieser letztere Punct macht thatsächlich alle Erörterungen über die zwischen den Bezeichnungen sumerisch oder akkadisch zu treffende Wahl überstüssig; denn es handelt sich hier lediglich um eine Sprache, welche sowohl die der Sumerer als die der Akkader war.

#### Ш.

## Die Phramiden Chaldaas und Aegyptens.

Die religiösen Bauwerke bes alten chalbäischen und babplonischen Reiches hatten unveränderlich dieselbe Gestalt einer Bpramide mit Abfäten ober Stockwerken, welche aus einer Anzahl hoher, vierediger ober länglicher, übereinander geschichteter Stufen bestanden; die einzelnen Abfate traten auf allen Seiten gleich= mäßig zurud, fo daß fic nach unten ben größten Rlächeninhalt hatten, während sie nach oben zu allmälich kleiner wurden '). Die Eden bes Gebäudes waren, von einer fogleich zu erwähnenden Ausnahme abgesehen, genau den vier himmelsrichtungen zugewandt 2). Die Zahl der Abfätze ober Stockwerke mar jedoch nicht bestimmt; sie wechselte zwischen brei, wie beim großen Tempel zu Ur 3), fünf, wie an ber Phramide auf einem Basrelief zu Royundiit 4), und sieben, wie am Thurm zu Borfippa, den Na= butuburuffur wieberherftellen ließ. Die Bahlen brei, fünf und sieben hatten aber eine symbolische und aftronomische Bebeutung; fie entsprechen der Tiras ber Götter des Mondes, der

<sup>1)</sup> G. Rawlinson, The five great monarchies, zweite Ausl., Bb. I, S. 74-82; S. Cavaniol, Les monuments de la Babylonie et l'Assyrie, S. 73 ff; vgl. auch mein Manuel d'histoire ancienne de l'Orient, britte Ausl., Bb. II, S. 33 ff.

<sup>2)</sup> Loftus, Travels in Chaldaea and Susiana, S. 128.

<sup>\*)</sup> Loftus, ebb. S. 128 ff; Taylor, Journal of the Royal Asiatic Society, Bb. XV, S. 261 ff; G. Rawlinson, The five great monarchies, Bb. I, S. 76 ff.

<sup>4)</sup> G. Rawlinfon, ebb. G. 314.

Sonne und der Luft (Sin, Samas und Bin), den fünf Planeten und den sieben großen Himmelskörpern, die als Wandelsterne bezeichnet werden. Auch übertünchte man, so oft die Phsramiden sieben Stockwerke zählten, ein jedes derselben — wie zu Borsippa — mit den symbolischen Farben der letzterwähnten sieben Himmelskörper. Auf der obersten Fläche dieser Bauswerke erhob sich endlich eine kleine steinerne Capelle, die im Inneren reich geschmückt war und das Bildniß der Gottheit des betreffenden Heiligthums beherbergte.

Die Sinrichtung dieser Tempelbauten (affprisch zikurat ober ziggurat, Bergkegel) entspricht im Wesentlichen dem astronomischen Charafter ber chaldäisch-babylonischen Religion. Man glaubte burch dieselben den Himmelskörpern, die den Gegenstand des öffentlichen Cultus bilbeten, näher zu kommen und schuf baber wirkliche Observatorien, um ihren Lauf zu beobachten; Dioborus Siculus 3) bemerkt bies ausbrucklich von ber Pyramibe ber Königsstadt Babylon. Der Pyramidentempel der Chalbäer und Babylonier war gleichsam eine künstliche Nachahmung bes mythischen "Berges ber Zusammenkunft ber Götter und Geftirne", bes har-moad bes Jesaias4) und yarsak kurra ber affabischen Texte b), den die religiösen Ueberlieferungen in den Nordosten verlegten und sogar noch die beiligen Bücher ber Ssabier ober Mendäer, ber letten Reprafentanten bes alten Beidenthums am unteren Euphrat, erwähnen 6). Und bementsprechend hatte auch bie Etagenphramide zu Affur (Kalah-Scherghat) von den babylonischen Begründern dieser Stadt den akkadischen Namen garsak kalama "Berg ber Erbe" erhalten.

<sup>1)</sup> Bgl. meinen Commentaire de Bérose, S. 369 ff.

<sup>2)</sup> Bgl. Taylor's Beschreibung ber Ruinen des Phramidentempels zu Abu-Schahrein, dem asten Eridhu, im Journ. of the R. Asiat. Soc., Bd. XV, S. 405—408.

<sup>8)</sup> II, 9.

<sup>4)</sup> XIV, 14-20.

<sup>5)</sup> Bereits im vierten Capitel befprochen.

<sup>9)</sup> Norberg, Codex nasarseus, Bd. I, S. 4 und 6; Muhammed ebu-Ischaq en-Nedîm, in Chwolson, Die Stabier und der Stabismus, Bd. II, S. 1 ff.

Der bekannten Bifion Jakob's 1) liegt, wie mein Bater bereits vor längerer Zeit nachgewiesen 2), die nämliche Borstellung zu Grunde. Der zufünftige Nationalgott erscheint hier bem Batriarchen im Traum; letterer erblickt eine bis in ben Himmel ragende Leiter ober Treppe (050), an welcher die Engel auf- und niedersteigen und auf beren Gipfel Sahveh felbit fich befindet. "Um uns eine richtige Ibce von biefer himmelsleiter zu machen, muffen wir uns barunter eine freiftebenbe, tegelförmige Maffe mit allmälich zurücktretenben Stufen, furzum eine Stufenppramibe wie die babylonischen benten. Die ägyptischen Dentmäler, u. a. ein Basrelief bes Tempels zu Denderah 3), zeigen uns die in ben Beheimlehren bes Heibenthums so berühmte Leiter in ebenfolder Form." Auch Celfus 4) bediente fich in seiner Beschreibung ber Mithrasmysterien des Ausbrucks xuluak "Leiter" in entfprechender Beise; in ber von ihm erwähnten mystischen Leiter mit sieben ben Blaneten geheiligten Pforten, die von einer achten überragt werden, können wir in der That nur eine Nachbildung ber alten chalbäischen Byramiden mit ihren den verschiedenen Simmelskörpern geweihten Stodwerken und ber bas Bange fronenden Capelle erkennen.

Die biblische Schilberung ber Vision Jakob's trägt übrigens unverkennbare Spuren eines gewissen Einflusses der Religionen jener Bölker, unter denen der patriarchalische Stamm, aus dem später die Ifraeliten hervorgingen, damals lebte. "Gegen Sonnensuntergang gelangt Jakob an einen mit Steinen übersäeten Ort. Solche Oerter waren im Morgenlande der Gegenstand abersgläubiger Verehrung; sie wurden sogar noch im sechsten Jahrshundert u. Z. von den wenigen noch vorhandenen frommen Heiden besucht. Jakob, ein unwissender oder gegen den

<sup>1)</sup> Genesis, XXVIII, 11-22.

<sup>2)</sup> Nouvelle galerie mythologique, S. 51.

<sup>3)</sup> Antiquités, Bb. IV, Tfl. XIII.

<sup>4)</sup> Origen., adv. Cels., VI, S. 646.

b) Bgl. Damasc. ap. Phol. Biblioth. cod. 242, S. 1048 und 1064; Münter, Bergl. ber vom himmel gefallenen Steine mit ben Batylien; Ch. Lenormant, Nouv. Ann. de l'Inst. Arch., Bb. I, S. 234;

Aberglauben seiner Nachbaren gleichgültiger Sirt, schläft an biefem Orte ein, ohne gewahr zu werben, bag auch Götter baselbst ihren Aufenthalt haben; er bebient fich fogar eines heiligen Steines als Stute für fein Saupt, und die Berührung beffelben bewirft eine abttliche Bision . . . . Als Sakob wieder erwacht mar. richtete er zur Erinnerung an die Leiter, die ihm im Traum erichienen war, ben Stein auf, ber ihm als Stütze gebient hatte: auch benannte er den Ort der Erscheinung בית-אל, d. h. Wohn-Im Beifte bes Batriarchen hatte also offenbar statt Gottes. eine Berähnlichung zwischen ber Form ber mystischen Leiter und ber bes Steines, ben er zur Erinnerung an dieselbe errichtete, stattgefunden. Jedenfalls burfte die einfache Aufrichtung eines einzelnen, vielleicht konischen Steines wohl als die ursprünglichste Form jenes orientalischen Brauches zu betrachten sein, bessen weitere Entwickelung zur Errichtung von Pyramiden, Grabhügeln und margemah "Steinhaufen" führte, welch' lettere übrigens in Griechenland fast ebenso häufig sind, wie im Drient." fügen bem noch hinzu, daß die Bezeichnung der Byramide in Uruf als "Tempel ber sieben schwarzen Steine" 1) auch in Chalbaa einen gewissen Zusammenhang zwischen ben Byramiden und bem vorerwähnten Cultus ber Gögensteine vermuthen läßt.

Der geheimnisvolle Name בירדיאל, welchen Jakob ber Stätte seiner Bission beilegte, wird von der Bibel nicht weiter erläutert; und es erscheint dies auch völlig naturgemäß, da sie selbstverständlich jede Erörterung des ursprünglichen Zusammenshanges der Religion der Hebräer mit den asiatischen Culten vermeiden mußte. Aber das Heidenthum selbst erklärt sich in des stimmtester Weise über den Charakter der Götzensteine. Man erachtete dieselben nicht allein für eine Wohnstätte der Gottheit, sondern identissierte sie sogar mit der letzteren; und hieraus erzgiebt sich, daß Jakob durch die Aufrichtung und Heiligung des

bsgl. meinen Auffaß "Baetylia" im Dictionnaire des antiquités grecques et romaines (Էրոփette).

<sup>1)</sup> W. A. I., II, 50, 3. 20, a—b. — Auch Uruf felbst wurde zuweilen bie "Stadt der sieben schwarzen Steine" genannt, vgl. W. A. I., II, 50, 8. 57, a—b.

Steines, auf dem er geruht hatte, nicht nur einen Gedenkact vollzog, sondern thatsächlich bis zu einem gewissen Grade auch den Glauben an die Anwesenheit der Gottheit in dem Steine theilte, zumal die Genesis ausdrücklich berichtet, daß der Patriarch den von ihm aufgerichteten Stein auch mit Del salbte. Dieser Brauch bestand noch in den ersten Jahrhunderten u. Z. bei den frommsten Heiden 1); die Steine, die dieselben verehrten, waren nicht allein eine Wohnstatt Gottes, der die dieselbst, sondern auch der Gott selbst, der ehrwürdige Vater, Abaddir, Index 2)."

Die Einrichtung der zikurat ober ziggurat übertrug sich, wie so manches Andere, aus der Architectur der Chaldäer und Babylonier auch auf die der Affprer 3). Die imposantesten Ruinen solcher Bauten bilden einen Theil der Königsschlösser zu Rhor= fabab (Dur-Sarrukin) und Nimrud (Kalakh); der Byramidentempel, beffen Ucberrefte wir in Kalah-Scherghat (Affur) bewundern, war indessen ein Werk ber Babylonischen Ansiedler und dürfte baher wohl bas älteste Mufter biefer Bauten im Lande Affur gewesen sein. Die bekannte Inschrift bes Sinatheirib erwähnt ebenfalls einen ziggurat in nächster Nähe bes großen Königspalaftes zu Ninive. Die Pyramide zu Nimrud scheint, nach Lapard's Untersuchungen, fünf 4), die zu Rhorfabad, nach Blace und Thomas, fieben Stockwerte gehabt gu haben 5). Der affprische zikurat bot im Allgemeinen ein getreues Abbild ber alten chalbäischen Byramidentempel; nur war ber Flächeninhalt feiner Basis geringer, auch traten die einzelnen Absätze besselben weniger schroff von einander zurud; er ähnelte

<sup>1)</sup> Damasc. ap. Phot. Biblioth. cod. 242, S. 1048 und 1064; Theophrast., Charact., 16; Lucian., Alex., 30; Minut. Fel., Octav., S. 20, Ausg. des Gronovius; Arnob., Adv. gent., I, 39.

<sup>2)</sup> Briscian., V, S. 647, Ausg. von Butich; Augustin., Epist. XVII ad Maxim. Madaur.

 <sup>8)</sup> S. Rawlinfon, The five great monarchies, zweite Aufl., Bb. I,
 S. 314—319; vgl. mein Manuel d'histoire ancienne de l'Orient, britte Aufl., Bb. II, S. 199—201.

<sup>4)</sup> Layard, Nineveh and Babylon, Eff. zu S. 123; G. Rawlinson, op. cit., Bb. I, S. 315.

<sup>5)</sup> Blace, Ninive et l'Assyrie, Iff. 36 und 37.

also mehr einem Thurm als einer Pyramide, auch war seine Höhe fehr beträchtlich; ber Thurm zu Khorsabad war 43 Meter. ber zu Nimrud fast 200 englische Fuß hoch. Den speciellen religiösen Charafter, den biefe Bauwerke ursprünglich in Chaldaa hatten und noch fernerhin in Babplon bis zum Untergange biefer Stadt bewahrten, hatten aber bie affprischen Thurmbauten nicht. Die steinerne Capelle, welche bie chaldäischen Byramidentempel fronte, war auf bem zikurat ber affprischen Balafte nicht vorbanden: letterer war nur ein einfaches Observatorium ("bas Auge des Königsschlosses"), auf bem die Sternbeuter, die Schüler ber Chaldaer, den Lauf der Himmelskörper beobachteten und die Rufunft zu erforschen suchten. Die eigentlichen Tempel ber Affprer hatten ein ganz anderes Aussehen; ihr Bauftil harmonirte weit mehr mit bem ber Paläste. Leiber ist noch keiner ber großen assyrischen Tempel, die an Bracht ohne Zweifel mit den acgyptischen wetteifern konnten, ausgegraben werben; boch burfte bie Einrichtung ber bisher wieder aufgebeckten fleineren Tempel zu Nimrud, Rhorsabad und Konundjik im Wesentlichen wohl die nämliche gewesen sein. Lettere waren ebenfalls auf's forgfältigfte geschmückt, auch gehörten sie sämmtlich zu ben betreffenden Rönigspalästen; ber Tempel zu Rhorsabad befindet sich an der Best= ede bes oberften Schlofföllers, und zwar hinter bem Serail; bie beiben Tempel zu Nimrud ähneln mehr ben Rifurats.

Gehen wir nunmehr zur Betrachtung der ägyptischen Pyramiden über, so ist zunächst von besonderem Interesse, daß die älteste derselben, — die zu Saqqarah, — ebenfalls aus Backteinen erbaut ist und, den chaldäischen entsprechend, aus mehreren Stockwerken besteht. Ihre Bauart weicht daher wesentlich von derzenigen der übrigen ägyptischen Pyramiden ab 1); auch dürfte sie nicht, wie die anderen, ein einsaches Königsgrab gewesen sein, vielmehr als Begräbnißstätte der Apis des alten

<sup>1)</sup> Mit Ausnahme ber beiben kleinen, in bem Werke von Perring und Byse mit Ar. 4 und 5 bezeichneten Pyramiben ber süblichen Gruppe von Gizeh, und berjenigen von Meydum, welche sämmtlich etagenförmig, jedoch aus Steinquadern, nicht aus Backsteinen erbaut sind, haben alle übrigen ägypstischen Pyramibenbauten die regelmäßige Form der geometrischen Pyramibe.

Reiches, einen heiligeren Charakter gehabt haben 1). Sie war, wie gesagt, die älteste Phramide des Nilthals; Manetho, schreibt sie ausdrücklich Benephes, dem vierten Könige der ersten Dynastie, zu; desgleichen berichten die Auszüge aus Euse bius und Julius Africanus, daß dieser König die Phramide zu Κωχώμη erbaute, ein Name, welcher offenbar dem Aequivalent von Saqqarah in den Hieroglyphentexten (ka kam "der schwarze Stier") entspricht. Mariette schreibt diese Stusenpyramide ebensfalls der ersten Dynastie zu, jedoch ohne Angabe von Gründen?).

Ein weiterer Umftand, ber nicht minder für die Analogie ber Form und Einrichtung ber chalbäischen Byramibentempel und ber großen ägyptischen Pyramide zu Saggarah spricht, ift so= bann folgender. Die breißig Todtengrotten ber Pyramibe, an beren Ruk später bas Serapeum von Memphis erbaut ward, unterscheiden sich in ihrer baulichen Einrichtung nicht unwesents lich von den Todtenkammern der übrigen Byramiden, die nur Grabstätten für Könige waren; zubem ist bie Inschrift's) über einem ber Eingange zu biefen Grotten nichts Anderes als bet Titel, ber bem göttlichen Apis auf mehreren Säulen bes Seraveum beigelegt wird 4); baber fich mit Mariette wohl annehmen läßt, daß die in Rede ftebenbe Byramide die Begräbnifftatte ber ältesten Apis, kurzum ein Göttergrab war. Die Einrichtung von Götterkenotaphien bestand aber auch in ben Culten bes Euphratlandes, Spriens und Phoniciens, und zwar in engster Berbindung mit der dortigen Auffassung ber Licht= und Sonnen= götter, die mit dem Bechsel ber Sahreszeiten starben und wieder auferstanden; die Bermuthung, daß biefer specielle Charafter wenigstens einem Theil ber beiligen Byramibentempel ober zikurat Chaldaas und Affpriens ebenfalls anhaftete, ift baber nicht gang ausgeschlossen. Diese Bauwerke maren eben Göttergraber und Observatorien zugleich, auf benen die Priefter nicht allein ben Lauf der Himmelskörper beobachteten, sondern auch den Sternen-

<sup>1)</sup> Mariette, Bulletin archéol. de l'Athénaeum français, 1856, S. 61 ff.

s) Aperçu de l'histoire d'Egypte, Pariser Ausg., S. 76.

<sup>3)</sup> Lepfius, Musmahl, Eft. VII; Dentmaler, Bb. II, Eft. II, Rr. 1.

<sup>4)</sup> Mariette, Bulletin archéologique, 1855, S. 61.

cultus verfahen. Strabo1), Rtefias2) und Melian3) bezeugen. daß die Byramide der Königestadt Babylon das Grab des Bel-Marubuf enthielt; und es wird biefes auch burch bie Infchriften bes Rabutuburuffur bestätigt 4). Dioborus Siculus,), Amyntas, und Ovid, bezeichnen ebenfalls ben zikurat bes Königsschlosses zu Ninive. — ohne Zweifel auf Grund einer religiöfen Locallegende, - als "Grab bes Ninus", b. h. als Grab jener Erscheinungsform bes Gottes Abar, welche speciell über Ninive waltete 8). Auch hat Lanard, im Berlaufe seiner Nachgrabungen zu Nimrud, im Innern bes bortigen Stagenthurmes eine geräumige Grabkammer entbedt 9), welche ber fogenannten "Wohnstatt ber Ruhe (bit papaha) bes Bel-Marubuf" in ber Pyramide zu Babylon genau entsprochen zu haben scheint. Endlich gedenken wir noch jener merkwürdigen, aus Asien stammenden Mythe, nach welcher die Töchter bes Cingras nach bem Tobe ihres Brubers Abonis in Stufen verwandelt wurden 10), - offenbar die Stufen der Pyramide, welche bem verblichenen Gotte als Grabstätte biente 11).

Der Umftand, daß die Pyramide zu Babylon und ber Etagenthurm zu Nimrud ihre Seitenflächen und nicht — wie die übrigen Denkmäler diefer Art — ihre Eden den vier

<sup>1)</sup> XVI, ©. 738.

<sup>\*)</sup> Perfic., 21, Ausg. von Bahr.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Var. hist., XIV, 3.

<sup>4)</sup> Inscr. de la Compagnie des Indes, Coi. 2, 3. 43, 44; Coi. 3, 3. 24, 25. — Baril de Philipps, Coi. 1, 3. 30. — Inscr. de Borsippa, Coi. 1, 3. 17; vgi. Oppert, Etudes assyriennes, ©. 63—66.

<sup>5)</sup> II, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ap. Athen., XII, 4, 11.

<sup>7)</sup> Metam., IV, 88.

<sup>9)</sup> Bgl. meine Légende de Sémiramis, S. 41.

<sup>9)</sup> Lanard, Nineveh and Babylon, S. 128.

<sup>10)</sup> Dvid, Metam., VI, 98 ff.

<sup>11)</sup> Auf einer bemalten Base zu Neapel (Missingen, Peintures de vases, Tst. XXXIX; Museo Borbonico, Bb. IV, Tst. 20: Ch. Lenormant et De Witte, Etudes des mon. céramogr., Bb. IV, Tst. LXXXVIII) wird das Grab des Abonis, neben dem Aphrodite in Trauer sist, ebenfalls zur Erinnerung an diese Metamorphose, von einem terrassensigen Untergestell getragen.

Himmelsrichtungen zuwenden, läßt übrigens vermuthen, daß die zikurat. welche speciell für Göttergräber galten, durch diese befondere Lage und Ausrichtung ihrer Grundfläche kenntlich ge-Jedenfalls ift es fehr bemerkenswerth, daß wir macht waren. auch an den ägyptischen Grabppramiden dieselbe Erscheinung constatiren, wiewohl anzunehmen ist, daß vielleicht auch gewisse astronomische Ibeen hiebei maafgebend gewesen sein mogen. "Daß die ägyptischen Byramiden vorzugsweise Grabmäler waren," fagt E. de Rougé 1), "ift nicht zu bezweifeln; die genaue Ausrichtung ihrer Seitenflächen nach ben himmelsrichtungen läßt aber bennoch vermuthen, daß Form und Lage biefer Bauwerte nicht aans außer aller Beziehung jum Sonnencultus ftanben; die kleinen Botipppramiden unscrer Museen scheinen in ihren bildlichen Darstellungen und Inschriften, benen eine Berflechtung liturgischer Todtengebete und feierlicher Lobpreisungen ber Sonne zu Grunde liegt, ebenfalls barauf hinzuweisen." Die große Byramide des Königs Rhufu hieß bekanntlich auch khu-t "der nach den Himmelsrichtungen gewandte Horizont"2). gebenken wir noch jener brei Sonnentempel in ber Umgegend von Memphis, welche anscheinend beim Einfall ber Sirten gerftort wurden; Die Inschriften ber erften Dynaftien erwähnen ihrer wiederholt unter ben Ramen Ra-fev, Ra-fchepu=bet und Ra=a&=het; fie hatten die Form von abgeftumpften Pyra= miden, beren oberfte Fläche einen Obelist als Sonnenzeiger trug 3).

Nach Maaßgabe der Gebräuche und Vorstellungen des alten ägyptischen Reiches waren die Pyramiden nicht allgemeine Gradstätten, sondern gebührten allein den Königen, welche zuweilen auch ihre Kinder in denselben beisetzen ließen. Diese besondere Bestattungsart der Könige stand aber in engster Beziehung zu ihrer Vergötterung, welche in der Religion jener Zeiten eine so hervorragende Kolle spielte. Als irbische Erscheinung des Sonnen-

<sup>1)</sup> Notice des monuments égyptiens du Louvre, zweite Aufi., S. 118; Mariette, Notice du Musée de Boulaq, zweite Aufi., Nr. 727, 983.

<sup>3)</sup> De Rougé, Mém. de l'Acad. des Inscr., neue Folge, Bb. XXXV, zweiter Theil, S. 261.

<sup>8)</sup> Op. cit., S. 289, 296.

gottes wurden die ägyptischen Könige schon bei Ledzeiten verehrt; und sie wurden daher auch nach ihrem Tode als Götter bestattet, unter der Sonnenpyramide, welche gleichzeitig Tempel und Grab war.

Es bestand also offenbar eine gewisse Uebereinstimmung in der ältesten Form und Auffassung der ägyptischen und chaldässchen Phramiden: eine Thatsache, die als einer der wenigen ursprüngslichen Berührungspuncte der Gesittungen beider Länder gewiß beachtet zu werden verdient. Die religösen Anschauungen beider Bölker beeinslußten aber in der Folge diese Auffassunge, und daher kam es, daß die Phramiden, welche ursprünglich zugleich Göttergrad und Tempel des Sternendienstes gewesen waren, zuletzt an den Usern des Nil vorzugsweise Grabmäler, am Euphrat und Tigris dagegen Stätten des Cultus wurden.

### IV.

## Homnus an den attadischen Atu und affprischen Sin.

Nebersetzungen bes Hymnus 1) an ben Mondgott Afu ober Sin habe ich bereits früher in meinen Premières Civilisations 2), sowie in den Etudes accadiennes 3) mitgetheilt; gegenwärtig bin ich in der Lage, diese Uebertragungen in manchen Puncten zu berichtigen und zu vervollkommnen, indem ich mich hierbei besonders auf Friedrich Delipsch's 4) neueste Uebersetzung dieser Urstunde stütze:

Gebieter, Fürst ber Götter, ber im himmel und auf Erben allein erhaben,

Bater, Uru=tib), Berr, erzeugenber Bott, Fürft ber Botter,

Bater, Uru = ti, Berr, großer Gott, Fürft ber Götter,

Bater, Uru-ti, herr, Gebieter ber Zunahme ), Fürst ber Götter,

Bater, Uru=ti, herr von Ur, Fürst ber Götter,

Bater, Urusti, herr bon Esfirsgal', Fürft ber Götter,

Bater, Uru=fi, Herr ber Kronen, Schöpfer, Fürst ber Götter,

Bater, Uru-ti, ber bic Herrschaft majestätisch vollführt ), Fürst ber Götter,

<sup>1)</sup> W. A. L, IV, 9.

<sup>\*) 28</sup>b. II, S. 159 ff.

<sup>\*) \$5</sup>b. II, \$. 131—148.

<sup>4)</sup> George Smith's Chalbaifche Genesis, S. 281—283.

b) In der affyrischen Bersion durchgehend Nannar, wiewohl die wörtzliche Bedeutung der Namen Urusti und Nannar nicht ein und dieselbe ist.

<sup>\*)</sup> Eni=zuna, Anspielung auf die verschiedenen Bhasen der Zunahme bes Mondes; in der affprischen Berfion einfach Sin.

<sup>?) &</sup>quot;Der Wohnsis bes großen Lichtes", ein Tempel bes Mondgottes zu Babylon.

<sup>\*)</sup> Affyrische Bersion: ber das Königthum zur vollen Entwickelung führt.

- Bater, Urusti, ber im Gewande der Majestät bahinschreitet, Fürst der Götter.
- Gewaltiger Lichtspender, mit traftvollen Hörnern, vollsommenen Gliedern, sunkelnd niederwallendem Bart, leuchtend, wenn du in vollem Glanze prangest,
- Frucht, die sich selbst erzeugt . . . . . . . . . . . . . . ), die in segensreichem Walten die Traufen der Fülle ") nicht unterbricht,
- Erbarmer, Keim alles Seienden ), der inmitten der lebenden Wefen einen erhadenen Wohnsit errichtet ),
- Bater, Erbarmer und Wiederhersteller, bessen hand das Leben der Gesammtheit der Länder erhält.
- Herr, in beiner Gottheit, gleich ben fernen himmeln und bem weiten Meere, gebietest bu tiese Chrsurcht.
- Beherrscher des Landes, Beschützer der Tempel, Berklinder ihres Ruhmes,
- Bater, Erzeuger ber Götter und Menschen, ber bu erhöhst beine Bohnung und begründest alles, was gut ift,
- ber bu zur Herrichaft berufft, bas Scepter verleihft, bis in ferne Tage bas Schidfal bestimmft,
- unwandelbarer Hort, bessen Herz weit ist und eines Jeden gedenket, . . . . . . bessen Kniec nicht ermatten, der da öffnet den Weg den Göttern, seinen Brüdern,
- ..... ber aus dem tiefsten Grunde bis zur höchsten Höhe ber Himmel leuchtend durchbringt, der das himmelsthor öffnet, und schafft . . . . . . .
- Bater, Erzeuger aller lebenben Wesen . . . . . . .
- Herr, Berkünder der Entscheidung über Himmel und Erde, dessen Gebot niemand [umftöst],
- ber bem himmel die Jahreszeiten (?) entnimmt sowie die Gewässer, ber Ueberfluß spendet den lebenden Wesen, kein Gott erreicht beine Fülle.
- Im Himmel wer ist erhaben? Du, du allein bist erhaben. Auf Erden wer ist erhaben? Du, du allein bist erhaben.

<sup>1)</sup> Diefelbe Borftellung findet sich auch in der Religion der Aegypter.

<sup>9)</sup> Bgl. Siob, XXXVIII, 25; ber Regen floß in Geftalt ununter= brochener Fäben durch die im himmelsgewölbe befindlichen Traufen herab.

<sup>\*)</sup> Die Auffassung des Mondes als Niederlage allen Urstoffes war, nach der Ueberlieferung griechischer Schriftsteller, fast allgemein in den Heiligthümern des Orients vertreten (Lyd., Do mens, II, 6; III, 4; IV, 53. — De ostent., 16); sie bestand aber auch bei den Aegyptern, wie Plutarch berichtet, und in ähnlicher Weise in Indien, wie wir aus A. Weber's Insbissen, Bb. I, S. 194 entnehmen.

<sup>4)</sup> Affprifche Berfion : bellftrahlend.

<sup>5)</sup> Affprische Berfion: bu erfüllest mit Schreden.

Deinen Befehl vertundest bu im himmel, und die Erzengel bes himmels werfen nieber ihr Antlig. Deinen Befehl vertündest du auf Erden, und die Erzengel der Erde füffen ben Boben. Dein Befehl erschallet broben wie ein Sturmwind in der Finsterniß, er machet fpriegen bie Erbe. Dein Befehl ift taum ergangen auf Erben, jo machjet bas Gras. Dein Befehl erftredet fich über die Lagerftatte und Sobe, er vermehret die lebenden Befen. Dein Befehl läßt Bahrheit und Recht bestehen, er beschwöret bie Menfchen mit Bahrheit, bein Befehl beglüdet die fernen himmel und die weite Erde, gebentet eines Jeben, bein Befehl, - wer tann ihn erfassen, wer tann ihm gleichkommen? herr, im himmel ist beine herrschaft, auf Erben beine Leitung; unter ben Göttern, beinen Brübern, haft bu nicht beines Gleichen. König der Könige, der keinen Richter über sich hat, dessen Gottheit fein Gott übertrifft, ben Ort beiner Herrschaft . . . . . . ben Ort beines wohlthätigen Waltens . . . . . . . . . . . . . Himmel und Erde . . . . . . Deinem Tempel fei gnabig! Der Stadt Ur fei gnäbig! Die Gattin . . . . . . . freudvoll, Herr der Rube, gestatte ihr dich anzurufen. Der Freie . . . . . . . , Herr der Ruhe, gestatte ihm dich anzu-Die Erzengel bes himmels . . . . . . Die Erzengel ber Erbe . . . . .

Bon ben fünf übrigen Berfen find nur die Anfange ber einzelnen Beilen erhalten.

## hmmus an Iftar, als Göttin des Benusfterns.

Den Urtext des Iftar Hymnus, nebst zwischenzeiliger assyrischer Bersion, veröffentlichte zunächst Friedrich Delitsch in seinen Assprischen Lesestücken.); Uebersetzungen, welche nur unwesentlich von der nachstehenden abweichen, lieferten so- dann Sayce und Oppert; auch war es Letterer, der zuerst die Alternation der Strophen erkannte.

Der Anbetende: Spenderin des himmelslichtes, wie eine Flamme ers bebest du dich über die Erde.

Du befruchtest, wenn bu dich über die Erde erhebst, du bist's, die einer Wandrerin gleich die Erde durchschreitet.

Dich feffelt ein gerechtes Gebot,

wenn bu bei beinem Riebergang bich bem Bobnfit ber Wenfchen näherft.

Leopard 2), der beutesuchend umberftreist,

Löme \*), ber im Rreife umberfpurt.

Den Tag ber Beischläferin4), o himmel, laffet ihn anbrechen!

(Den Tag) ber Beischläferin Śutus (3 ft a r), o himmel, laffet ihn anbrechen!

Die alles Seienbe erzeugt, o himmel, laff't fie emporfteigen !

Die bei ihrem Aufgang ben Tag verkündet <sup>6</sup>), o Himmel, laii't fie emporfteigen!

<sup>1)</sup> S. 34 ff.

<sup>2)</sup> Affyrische Bersion: Du bist ein Leopard.

<sup>\*)</sup> Affprische Berfion: Du bift ein Löwe.

<sup>4)</sup> Wörtlich: die Sclavin.

<sup>5)</sup> Affprische Berfion: Die Genoffin ber Sonne.

Die Göttin: Für die Biederkehr der Jahreszeiten fete ich fest (die Dinge), jur Reife laffe ich gelangen (bie Dinge). Für meinen Bater, ben herrn ber Bunahme 1), fete ich fest ben periodischen Bechsel ber Jahreszeiten, fete ich fest (bie Dinge), ein jegliches zu feiner Reit. Für meinen Bruber, die Sonne, fete ich fest die periodifche Biedertehr ber Jahreszeiten, fete ich fest (bie Dinge), ein jegliches zu feiner Reit.

> Dich hat mein Bater, ber Lichtspender ), festgesett: ich fete fest bie periodifche Biedertehr ber Sahres-

In den erneueten himmeln setze ich fest die periodische Biederkehr ber Jahreszeiten, fete ich fest (bie Dinge), ein jegliches zu feiner Beit.

Beilig ist meine Herrlichkeit 3), erhaben meine Pracht; als Fruchtspenderin in der Sohe, steige ich empor. Herrin des himmels, bin ich die Göttin der Abendbammerung;

Herrin des himmels, bin ich die Gottin der Morgen-

dämmerung.

herrin bes himmels, die ba öffnet die leuchtenden Riegel bes Simmels 4), - meine Herrlichkeit ift's. Der himmel ist erhaben, die Erde breitet sich aus in ber Tiefe, - meine Berrlichkeit ift's;

die den himmel erhebt, die die Erde ausbreitet in der

Tiefe, - meine Berrlichkeit ift's;

die sich im unteren Theile des Himmels erhebt, die ihren Ruf über die Länder verbreitet b). - meine Berrlichfeit ift's.

Schreden bes himmels, ben man anruft in ber bobe und Tiefe, - meine Berrlichkeit ift's;

bie für sich selber allein die Gebirge erschüttert, meine Berrlichkeit ift's;

ibre gewaltigen Böschungen. — ich bin cs: ihre gewaltigen Grundlagen, - ich bin es, meine herrlichfeit ift's.

Der Anbetenbe: Doge bein Berg fich befänftigen, möge bein Bom fdwinden!

1) Affprifche Berfion : Gin.

Der affprifche Beiname Nannart entfpricht hier feiner wortlichen Bebeutung nach volltommen bem entsprechenben affabischen.

<sup>8)</sup> Affprische Berfion: In ber Bobe ift meine Berrlichkeit.

<sup>4)</sup> Affprifche Berfion: die Riegel des leuchtenden himmels.

<sup>5)</sup> Aliprische Berfion: unter ben Menschen.

Beim herren Ana 1), bem Großen, möge bein herz fich befanftigen !

Beim Herren fur = gal Mul=ge 3), möge bein Born schwinden!

Fruchtspenderin, herrin bes himmels, möge bein herz fich befänftigen !

Gebieterin, herrin bes himmels, möge bein Born fcminben!

Gebieterin, Herrin des himmlischen Tempels ), möge bein Herz sich bejänstigen!

Gebieterin, Herrin bes Bobens von Uruk, möge bein gorn schwinden!

Gebieterin, herrin der Ebene von Uruf, moge bein Berg fich befanftigen!

Gebieterin, Herrin bes Gebirges der Länder, möge bein Born schwinden!

Gebieterin, herrin bes Mittagsfreises ber Länber, möge bein herz sich befänftigen!

Gebieterin, herrin von Tin-tir4), möge bein Born fcminden!

Herrin, die den Namen Nana besitzet, möge dein Herz sich besänstigen !

herrin bes hauses, Gebieterin ber Götter, moge bein gorn schwinden!

Klagelied an Sukus (Istar), geschrieben und ausgezeichnet gemäß einem alten Original.

Eine gleiche alternirende Stropheneintheilung dürfte übrigens wohl auch für das Liederfragment W. A. I., IV, 19, 35) anzusnehmen sein; der Hymnus, dem dieses Bruchstück angehörte, war ebenfalls an eine Göttin gerichtet, welche gleichzeitig mit der Nana von Erech und Anunit von Sippara identificirt wird:

<sup>1)</sup> Affgrifche Berfion: Unu.

<sup>2)</sup> Affprische Berfion: Cabû=rabû Bel. — Der Berg bes Mul=ge, bon bem bereits früher bie Rebe war, scheint hier mit bem Gotte felbst ibentificirt zu sein.

<sup>3)</sup> E = ana, ber haupttempel von Erech.

<sup>4)</sup> Babylon.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Uebersezungen dieses Fragmentes veröffentlichte ich bereits früher in meinen Premières Civilisations, sowie in den Etudes accadiennes.

im Tempel Ulbar 1), ber Stätte beines Orafels, habe ich bas Blut (ber Opferthiere) strömen laffen wie Baffer,

in ber Gesammtheit ber dir gehörenden Länder hat sich die Flamme brennend erhoben, und sie hat sich verbreitet in Windungen, gleich denen der Eingeweide.

Die Göttin: Ich, Herrin, bin mächtig überlegen dem Bosen 9, den gewaltigsten Aufrührer, — ich biege ihn wie ein Schilfrohr.

Der Anbetende: Ich maaße mir die Gewalt nicht an, ich rühme mich nicht; wie eine Blume welle ich hin, bei Tag und bei Nacht; ich bin dein Knecht, ich preise dich;

möge bein herz sich befänstigen, möge bein Born schwinden!

<sup>1)</sup> Einer der hauptsächlichsten Tempel von Sippara.

<sup>\*)</sup> Affprische Berfion: Ueber die Feindseligkeit gebiete ich machtig.

# Bweiter Theil.

Die Wahrsagerei und Weiffagetunft ber Chalbaer.

•

#### Capitel I.

# Die Grundlehren der haldäischen Beiffagetunft.

Bom Urzeitalter ber Affader wenden wir uns nunmehr zu näher liegenden Zeiten, die sich dem Forscher bereits im vollsten historischen Lichte zeigen. Die Gebräuche, Anschauungen und Blaubensfäte, die wir besprechen werden, gehören der entwickelten thaldäisch-babylonischen Cultur an, mithin jener mehr denn sechs-Behn Sahrhunderte umfaffenden Beriode, die von Sargon I. Rönig von Agane, bis zu ben Eroberungszügen Alexander's bes Großen reicht. Die Religion war damals, unter Mitwirkung ber großen, in Affprien, Babylonien und Chaldaa gleich einflufreichen Briefterschulen, nach einem bestimmten philosophischen Syftem geregelt; ihre Lehren, bic'ein zusammenhängendes Ganze bilbeten, wurden in heiligen Büchern überliefert und in ben Tempeln zur Anschauung gebracht. Die alte Magie ber Affader war ebenfalls in den Bestand der priesterlichen Bissenschaften aufgenommen worden; aber sie behauptete unter ihnen keine hervorragende Rolle und wurde nur noch von Schriftgelehrten niederen Ranges gepflegt. Die Ideen, welche die herrschende Reli= gion belebten und ben forschenden Geift des Briefterthums und ber Schulen in Anspruch nahmen, waren eben gang anderer Art. Die Astrologie war die Hauptbeschäftigung der Chaldaer ge= worden, und fie bilbete auch ben hauptruhm berfelben unter allen Bölfern des Alterthums. Freilich verstehen wir hier die Bezeichnung Chalbäer nicht mehr in ethnischem Sinne, sondern so wie die Griechen und zuweilen auch die Bibel dieselbe anwandten; wir verstehen darunter jene zahlreiche Priesterkaste, welche seit der großen Resorm des zwanzigsten Jahrhunderts sich über Babylonien und Chaldäa verbreitet hatte und mit ihrem alles umfassenden Wissen auch die Assprer der Civilisation zuführte.

"Die Chalbäer," fagt ber jubische Philosoph Philon1), "scheinen die Sternkunde und Wahrsagerei vor allen anderen Bölkern gepflegt und gefördert zu haben. Sie brachten die irdischen Dinge mit den himmlischen, mit anderen Worten den Simmel mit ber Erbe in Berbindung, und suchten bann aus ben wechselseitigen Beziehungen biefer nur räumlich, nicht wesentlich geschiedenen Theile des Weltalls auch den harmonischen Ginklang berselben nachzuweisen. Sie stellten die Bermuthung auf, daß bie sinnliche Welt — an sich, ober boch wenigstens durch die sie belebende Rraft - Gott sei, und riefen, indem sie diese Rraft unter bem Namen Berhangniß ober Rothwendigkeit vergöttlichten, den reinen Atheismus hervor; denn sie erweckten ben Glauben, daß alle Naturerscheinungen nur eine sichtbare Urfache hätten und daß von der Sonne, dem Mond und dem Lauf ber Geftirne bas Glud ober Unglud eines jeden Menschen abhänge." Es dürfte nun freilich schwer sein, den Kern der chaldäischen Lehre, sowie die Anziehungspuncte und Grundfehler berselben, zutreffender zu charafterifiren. Aber wir muffen gleich= wohl den Atheismus, von welchem Philon berichtet, und ben baraus folgenden unverhüllten und roben Materialismus ebenfo wenig wörtlich nehmen als den nur scheinbar abweichenden Baffus bes Dioborus Siculus ): "Die Chaldaer behaupten, daß die Welt ihrem Wesen nach ewig sei, daß sie keinen Anfang gehabt habe und fein Ende haben werbe. Die Schonheit und Ordnung bes Weltalls schreiben fie einer göttlichen Borfehung zu, und behaupten bemnach, bag auf Erben teine Ericheis

<sup>1)</sup> De migr. Abr., 32. — Quis rer. divin. her. sit, 20; De Abraham., 15.

<sup>2)</sup> II, 30.

nung, fein Vorkommniß zufällig ober spontan, sondern ichon im Boraus von den Göttern beftimmt fei." Die Borfebung, um bie fich's hier handelt, ist nicht die schaffende, vielmehr die ordnende Urkraft, welche einerseits mit ber Ewigkeit ber Belt hand in Sand geht, andererseits nach einem höheren Willen oder Gefet ben beständigen Lauf ber Gestirne leitet und regelt. Gefet, dieser Wille sind im Grunde nichts Anderes als das Berhananif ober bie Nothwendigkeit bes Bhilon, bas Gefet und die Sarmonie, welche Sanchuniathon personificirt, - mit anderen Worten bie Thuro = Chufarthis ber phönicischen Theologie 1), das Sinnbild ber Einheit, der un= wandelbaren Ordnung und wunderbaren Harmonie des Weltalls 2). Der Ausdruck Atheismus aber ift unzutreffend, in fofern die Chaldaer ein göttliches Urwesen, eine allgemeine Beltsecle, welcher alle niederen Gottheiten entstammen, wohl zugestanden; nur leiteten fie biefes göttliche Urwefen aus ber ewigen Materie ab, welche sie niemals völlig von ihm getrennt dachten; und daher war ihr Gott weder rein geistig noch ein Wesen an sich; auch war er keineswegs unumschränkt. Obwohl Ordner der Welt und leitende Borsehung, war er boch selbst gebunden durch bas beständige Geset ber Nothwendigkeit, nach deffen Bestimmungen er durch eine seiner Emanationen das Werk ber Weltenschöpfung hatte vollbringen laffen. Un biefer Klippe eince jeben Pantheismus waren eben auch die Chaldäer gescheitert.

Die Neigung zur Aftrologie erwuchs den Chaldao-Babyloniern schon frühzeitig aus der Eigenart der religiösen Anschauungen, welche ihnen und den anderen kuschitischen und semitischen Bölkern gemein, oder richtiger von den Semiten des Nordens ihnen entlehnt worden waren. Indem sie den Himmel sowie die wunderbare Harmonie der Gestirne und die Mitwirkung der Sonnenkraft an der Entwickelung der Vegetation genau beobachteten, waren sie schließlich dahin gelangt, alle Erscheinungen in der Natur mit den Gestirnen, zumal mit dem glänzendsten unter

<sup>1)</sup> Sanduniathon, 42, ed. Drelli.

<sup>\*)</sup> Guigniaut, Religions de l'antiquité, Bb. II, dritter Theil, S. 906.

ihnen, in Berbindung zu bringen, — mit anderen Worten, fie gaben fich völlig dem Sternenbienft hin, welchen Gott burch fein ausdrückliches Berbot jeder genaueren Beobachtung ber Himmelskörper von den Hebräern hatte fernhalten wollen. Chalbäer verehrten die Geftirne nicht allein als die glänzendste Offenbarung ber göttlichen Macht, sondern beteten fie sogar als bie Gottheit selbst an. Auch führten sic spftematische Beobachtungen ein, wie fie jum Behufe ber regelmäßigen Zeiteintheilung und zum Innehalten ber religiösen Feste erforderlich waren; und ba sie, wie gesagt, eine geheimnisvolle Einwirkung der Constellation auf die Erscheinungen ber Natur und die Geschicke ber Menschheit voraussetzen, glaubten fie auch die Befete diefer Beziehungen ber himmelsbewegungen zu den Borgangen auf der Erbe thatfächlich erfassen zu können. Man vermerkte die Coincibengen ber Stellungen und Erscheinungsphasen ber Geftirne mit den Greigniffen auf der Erde, und glaubte dieferart den Schlüssel zur Ergründung ber Zufunft gefunden zu haben. beftändige Regelmäßigkeit in den Bewegungen ber himmelskörper und beren Ginfluß auf ben Wechsel ber Jahreszeiten rief bie Borftellung vom Balten eines ewigen und unveränderlichen Befetes hervor, welches durch ein festes, solidarisches Berhältniß alle Erscheinungen und Ereignisse verbinde und die irdischen Dinge von den himmlischen abhängig mache. Und baraufhin wurde angenommen, daß alle beobachteten Coincidenzen sich mit nothwendiger Gleichmäßigkeit wiederholen müßten.

Die Aftrologie nahm allmälich eine immer bestimmtere Form an; ja sie machte sogar auf wissenschaftliche Genauigkeit Anspruch, da sie mittelst der fortgesetzten, alltäglichen Beodachtungen eine Reihe astronomischer Wahrnehmungen erhärtet hatte. Die menschlichen Geschicke und geschichtlichen Begebenheiten wurden lediglich in die Kategorie der gewöhnlichen Naturerscheinungen gerechnet, und daher suchte man denn auch das Geheimnis dersselben in den complicirten und doch so regelmäßigen Bewegungen der Himmelskörper, sowie in den wechselnden Stellungen dersselben, sowohl unter einander als in Beziehung auf Sonne und Kond, zu ergründen. Die Gestirne waren nicht allein die Lenker des Weltalls, die bestimmende Ursache aller Vorkommnisse und Begebenheiten, sondern auch die Verkünder der letzteren. Denn ihre Stellungen und Erscheinungsphasen hatten sämmtlich eine bestimmte Bedeutung; und wie die ersteren die Ereignisse bestimmten, so waren die letzteren auch sichere Vorzeichen derselben 1). Man reihte deshalb alle wahrgenommenen Coincidenzen der verschiedensten Begebenheiten mit den Erscheinungen der Sonne, des Mondes, der Planeten und Fixsterne in ein bestimmtes System ein, — unterließ aber gleichzeitig nicht, aus den allges

"Zeigt ber Mond am 1. und 27. des Monats baffelbe Aussehen, so ist bies ein verhängnisvolles Zeichen für Glam." W. A. I., 54, 7, 3. 57.

"Ist die Sonne bei ihrem Untergang doppelt so groß als gewöhnlich und mit drei bläulichen Kreisen umzogen, so wird der König des Landes zu Grunde gehen." W. A. I., III, 59, 15.

"Ift im Monat Illul der Mars leicht sichtbar, so wird die Ernte des Landes gut sein und das Herz desselben frohloden." W. A. I., III, 59, 1.

"Jupiter gehet auf und sein Licht ist hell wie der Tag; in seinem Glanze bildet er hinter sich einen Schweif, ähnlich dem Stachel der Scorpione. Es ist dies ein günstiges Borzeichen, welches Glück verkündet dem Herrn des Hauses und dem ganzen ihm unterthänigen Lande; das Böse ist zwiespältig, die Gerechtigkeit erhebet ihr Haupt, es regieret ein krästiger Arm; . . . der Herr des Hauses und der König erstarken in ihren Rechten, Gehorsam und Friede walten im Lande." W. A. I., III, 57, 1.

"Leuchtet im Monat Duz der Stern Entenamaslum (Albebaran?) bei seinem Aufgang sehr hell, so wird die Ernte des Landes sehr gut und der Ertrag ein reichlicher sein." — "Ist dagegen dieser Stern bei seinem Aufgang verhüllt, so wird die Ernte des Landes mißrathen." W. A. I., III, 57, 1.

"Ist der große Hundsstern verhüllt, so wird das Herz des Landes bestümmert sein." — "Ist der Stern des Königs verhüllt, so wird der Gebicter des Palastes verscheiden." W. A. I., III, 59, 13.

<sup>1) &</sup>quot;Ist der Wond am Ersten des Wonats sichtbar, so wird das Land gedeihen und das Herz desselben frohloden." — "Ist der Wond von einem Hof umgeben, so wird der König den Borrang gewinnen." — "Ist die rechte der Wondsichel lang, die linke dagegen kurz, dann wird die Hand des Beherrschers eines anderen Landes Berühmtheit erlangen." — "Erscheint der Wond aufsällig groß, so wird eine Finsterniß eintreten." — "Erscheint er dagegen sehr klein, so wird die Ernte des Landes gesegnet sein." W. A. L., III, 51, 6.

<sup>&</sup>quot;Zeigt der Mond am 1. und 28. des Monats dasselbe Aussehen, so ist dies ein verhängnisvolles Zeichen für Sprien." — "Ist der Mond am 30. sichtbar, so ist dies ein gutes Zeichen für das Land Attad, ein böses für Sprien." W. A. I., III, 51, 2.

meinen Beziehungen der wechselnden Erscheinungen zur Atmosphäre, neben den politischen oder historischen Prophezeiungen auch manche sich nicht selten als richtig erweisende Vermuthungen über das Wetter abzuleiten 1). Endlich wurden sämmtliche Beobachtungen und Erfahrungen tabellarisch verzeichnet, um eben in allen vorkommenden Fällen befragt und als Richtschnur benutzt zu werden.

Natürlich übte diese alles beherrschende und überragende Beschäftigung auch auf ihre ursprüngliche Quelle, die Religion, einen mächtigen, tiefgebenden Ginfluß. Buigniaut bemertt gang richtig, daß "durch die Aftrologie, jenen wunderbaren Bufammenhang, den die Chaldäer zwischen den tellurischen und at= mosphärischen Erscheinungen zu erkennen glaubten, ihre Religion immer mehr und mehr der Astronomie, mithin Theorien und Unschauungen untergeordnet wurde, wie sie eben nur aus einer zu aleichen Theilen aus Wahrheit und Selbsttäuschung bestehenden Wissenschaft erwachsen konnten 2)." Die Beissagungen der Sternbeuter beeinflußten die gesammte Lebensthätigkeit, alle öffentlichen und privaten Unternehmungen der Chaldao=Babylonier und Uffprer, und zwar in einem Maage, wie dies bei keinem anderen Bolke der Kall war. Die erhaltenen bezüglichen Urterte lassen in der That keinen Aweifel darüber, in welche grenzenlose geistige Anechtschaft diese Bölker, Dank ihrem Aberglauben, gerathen waren.

Die Chalbäer waren, wie gesagt, der festen Ueberzeugung, daß die Geschicke der Menschen von einem beständigen, unwandels baren Gesetze geleitet würden, welches letztere die regelmäßigen, der Beobachtung zugänglichen Naturerscheinungen offenbarten; und es war daher ganz natürlich, daß sie es für möglich erachsteten, in den Besitz einer systematisch geregelten Wissenschaft zu

<sup>1)</sup> Wird der Mond von dichtem Gewölt verhüllt, so stehen Ueberschwemmungen bevor." — "Trinkt der Mond in den Wolken, so wird es regnen." W. A. I., III, 58, 7.

<sup>3)</sup> Rach Sance (Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. III, S. 175 ff.) hätte indessen die Berbindung der sieben Planeten mit bestimmten Gottheiten viel später stattgesunden, als bisher angenommen wurde.

gelangen, mit deren Hülfe sie schon im Boraus die Auseinandersfolge der Ereignisse und die Geheimnisse der Zukunft hätten ersgründen können. Ihr ganzes Sinnen und Trachten zielte demsnach lediglich darauf hin, alle Erscheinungen zu ersassen, die das Herannahen der durch himmlische Einflüsse bedingten Ereignisse ankündeten, um dieserart sogar die geringsügigsten Unternehsmungen im verhältnismäßig günstigsten Augenblicke zu beginnen und jedes drohende Unglück zu vermeiden. Und wie sie in den Bewegungen der Himmelskörper zugleich die bestimmende Ursache und die bündigste Offenbarung aller bevorstehenden Ereignisse zu sehen glaubten, so suchten sie auch auf der Erde, in ihrer nächsten Umgedung nach ähnlichen Anzeichen und Borbedeustungen, die ihnen gleicherweise hätten zweckdienlich sein können.

Die Urvölker, - um uns nur auf biefe zu beschränken und nicht die Fortbauer berfelben Erscheinung bis auf unsere Zeit zu verfolgen, — haben sämmtlich, vermöge ber natürlichen Anlage bes menschlichen Beistes, ihre Aufmerksamkeit mit einer gewissen Unruhe auf die Bunder und außergewöhnlichen Erscheinungen ber Natur gerichtet, in benen sie Warnungen ober Borboten bes Bornes jener geheimnisvollen Macht erblickten, welche die Welt regiert und beren Wesen und Eigenschaften ber Mensch nur un= Und hieraus entstand allmälich jene mehr vollständig begreift. ober minder entwickelte Beiffagetunft, beren Depositare allerorten zu finden waren. Bei den Chaldäern hatten aber dieselben illu= sorischen Grundideen, auf denen auch die Aftrologie basirte, eine weit höhere Bedeutung erlangt; die Beiffagekunft hatte bier eine fyftematischere Entwidelung erfahren, so daß fie in der That mehr als anderswo den Namen einer Wissenschaft beanspruchen konnte. Der Glaube, daß alle lebenden Befen, überhaupt bas gefammte Beltall, der Macht der Nothwendigkeit unterworfen sei, und daß lettere wiederum durch das ewige Gesetz ber Himmelsbewegungen geregelt werbe, besgleichen daß alle Erscheinungen und Ereignisse fich im engsten Zusammenhange befänden, — biefer Glaube führte nothwendiger Weise zu der Ansicht, daß Nichts in der Natur unabhängig fei, bag tein Bufall, tein freies Wefen exiftire. Sebe seltsame Erscheinung, jede Abweichung von der Regelmäßigkeit

ber normalen Phanomene, kurzum jeden wahrnehmbaren und auffallenden Wechsel in der äußeren Erscheinung und Lage ber Befen und Dinge betrachtete man als das Resultat irgend eines Auch glaubte man, daß die Wirkung Einflusses bes Himmels. biefes Ginfluffes nicht etwa auf ben Gegenstand, an bem man bas Wunder beobachtete, beschränkt sei, sondern daß fie sich nach allen Richtungen bin, sowohl auf die Geschicke der Menschen als auf die privaten und Staats-Angelegenheiten ausdehne. baber hatte denn auch jedes Ereigniß, jede Begebenheit eine gewisse Borbedeutung; ja man vermochte sogar aus den unbedeutenhften und bunkelften Borkommniffen Andeutungen gu entnehmen, die unter Umftanden von größter Wichtigkeit fein konnten. Denn da sowohl die unscheinbarften Dinge als auch das unermegliche Weltall gleich abhängig waren von dem Gefete der Nothwendigkeit, so konnte natürlich auch der geringste und unwesentlichste Umftand nur vermöge ber allgemein herrschenden Wechselwirkungen eintreffen; und man brauchte baber nur die Coincidenzen der historischen Begebenheiten oder menschlichen Beschicke mit den Naturerscheinungen jeglicher Art, welche als Borzeichen galten, zu verzeichnen, um dieferart in den Befit ber gründlichsten Regeln zur Erforschung der Zukunft zu gelangen. Die Chalbäer hatten bies mit vieler Consequenz burchgeführt; und fie hatten fich in diefer Beise neben ihrer berühmten Sterndeuterei auch eine Weissagekunft geschaffen, die nicht minder complicirt als von anspruchsvoller Bedanterie erfüllt war.

Von diesem letzteren Zweige der chaldäischen Geheimwissenschaften werde ich nunmehr, mit Hülfe der erhaltenen Urterte, ein Bild zu entwersen suchen, während ich mir eine Besprechung der Astrologie, welche umfangreichere und eingehendere Untersuchungen erfordert, für eine spätere Arbeit vorbehalte. Die Geschichte der Astrologie der Chaldäer bildet in der That eines der wichtigsten Capitel der Entwickelungsgeschichte des menschlichen Wissens; denn abgesehen von den seltsamen abergläubischen Anschauungen, die mit dieser Astrologie verbunden waren, ist imsmerhin zu erwägen, daß mit ihr auch die ursprünglichste Astrosnomie Hand in Hand ging, zu deren Schülern nicht allein bes

beutende Griechen, wie Hipparch und Eudorus, sondern auch wir noch in vielen Puncten gehören. Sance's ausgezeichneter Abhandlung über diesen Gegenstand i) wird allerdings nur wenig Neues beigefügt werden können, zumal die Mehrzahl der bisher bekannt gewesenen, veröffentlichten Urkunden darin berücksichtigt und auf's treffendste erklärt worden ist; aber wir werden gleichs wohl bemüht sein, auch die neuesten bezüglichen Funde zu verswerthen, und dieserart versuchen, alle noch vorhandenen Zweisel und Lücken nach Wöglichkeit zu beseitigen.

<sup>1)</sup> The astronomy and astrology of the Babylonians, im britten Bande ber Transactions of the Society of Biblical Archaeology.

#### Capitel II.

### Die Wahrsagerei mit Pfeilen und Loosen.

Neben der systematisch betriebenen Beobachtung der tellurischen Erscheinungen und Borzeichen hatten die Chaldäer auch
das einfachste und unentwickeltste Bersahren der Wahrsagerei,
die Anwendung der Loose beibehalten, — ein Bersahren, welches
übrigens als das ursprünglichste bei allen Bölkern sich nachweisen
läßt.). Aber sie bedienten sich hiebei nicht der Würsel, wie die
Griechen?) bei den delphischen Thrien.) oder in den Orakeln
der Athene-Sciras bei Athen.) und des Hercules zu
Bura.), und die Italioten im Orakel des Geryon zu Padua.

Das eigenthümliche Verfahren ber Chalbäer ist uns aus einer interessanten Stelle bes Propheten Hefetiel?) bekannt,

<sup>1)</sup> Hattemann, De variis oraculorum generibus apud Graecos, S. 19; Maury, Histoire des religions de la Grèce, Bb. II, S. 441.

<sup>2)</sup> Schol. ad Pindar. Pyth. IV, 337, ed. Boeckh. — Die Erfinbung bieser Oratel wurde der Minerva zugeschrieben: Benob., Cent. V, 75; Steph. Byz. v. Opia.

<sup>\*)</sup> Benob., l. c.; Steph. Bh3., l. c.; Sefhch. v. Θεία; Suib. v. Πυθώ; Lexic. rhetor. ap. Becker, Anecd. graec., S. 365; Lobed, Aglaopham., S. 814 ff.

<sup>4)</sup> Bollug, IX, 96; Eustath. ad Hom. Od., A, 107; Phot. Lex. v. Σκιράφια; Etym. magn. v. Σκιρά. — Bgl. Roule, Vases peints du musée de Leyde, ε. 9, und meine Monographie de la Voie Sacrée Eleusinienne, Bb. I, ε. 185 ff.

<sup>6)</sup> Baufan., VI, 25, 6.

<sup>9)</sup> Sucton., Tiber. XIV, 4; de Witte, Nouv. Ann, de l'Inst. Arch., Bb. II, S. 138, 297.

<sup>7)</sup> XXI, 26.

wo berselbe vom Nabukuburuffur, welcher im Zweifel ist, welchen Ort er bei einem Eroberungszuge zunächst angreifen soll, bie Worte spricht:

"Der König von Babel wird sich an die Wegscheide stellen, vorne an den zween Wegen, daß er sich wahrsagen lasse, mit den Pfeilen um das Loos schieße, seinen Abgott frage u. s. w."

Der h. Hieronus mus fagt in feinem bezüglichen Commentar: "Er wird am Scheidewege Halt machen und, bem Brauche seines Bolkes gemäß, das Orakel befragen; er wird Bfeile, Die mit den Namen seiner Gegner bezeichnet sind, in einem Röcher burcheinander schütteln und an dem zunächst herausspringenden ben Namen der Stadt erkennen, die er zuerst angreifen soll." Die Belomantie war aber auch den Arabern bekannt, und blühte bis zur Zeit bes Mohammed befonders zu Mekka. Die mohammebanischen Schriftsteller überliefern genque Details über biefen Brauch ihrer heidnischen Borfahren. Sieben Pfeile, ohne Spigen und Federn und mit bedeutungsvollen Worten beschrieben, wurden in ber Raabah von einem besonderen Beamten verwahrt. Zum Awecke ber Beissagung mengte man sie in einem Beutel zu Rugen des Standbildes des Sobal, der Hauptgottheit des Beiligthums, und nahm bann bas Loofen vor, nach Berrichtung bes Gebetes: "D Gott, bas Verlangen, bies ober jenes zu er= fahren, geleitet uns vor bein Angesicht; offenbare die Wahrheit 1)!" Ein Drakel gleicher Art existirte auch vier Tagereisen von Mekka, an der Grenze von Demen, im Tempel des Gottes Dhu=l=to= logah. Man loofte bort mit brei Pfeilen, welche bie Devifen: Befehl, Berbot, Erwartung trugen. Als Amru=l= Dais auszog, um den Tod seines Baters an den Beni-Asad zu rächen, soll er zuvor am Tempel des Dhu=l=kologah ge= halten haben, um die mantischen Pfeile zu befragen; ba er aber breimal hintereinander ben "verbietenden" gezogen, zerbrach er dieselben und schleuberte fie ber Bilbfaule an den Ropf, mit

¹) Bocode, Specimen historiae Arabum, ©. 316 ff.; Caussin de Perceval, Histoire des Arabes avant l'islamisme, Bb. I, ©. 265.

den Worten: "Elender! wäre dein Bater getödtet, du würdest gewiß nicht verbieten ihn zu rächen 1)!"

Das Verfahren der chaldäischen und arabischen Belomantie entsprach vollständig der Wahrsagerei mit Loosen, wie sie in Präneste, Cäre?) und anderen italischen Städten 3) gebräuchlich war. Nach Cicero's 4) aussührlichem Berichte bestanden die pränestinischen Loose aus eichenen, mit uralten Schriftzügen verzierten Städen, welche von einem gewissen Numerius Suffucius, den die Götter im Traum davon unterrichtet hatten, im Innern eines Steines gefunden wurden. Man verwahrte diese Städe im Tempel der Fortuna; sie wurden bei Befragungen in einem Gefäße durcheinander geschüttelt, worauf man von einem Kinde das Loos ziehen ließ 5).

In den erhaltenen Keilschrifttexten findet sich allerdings kein Beleg zu der vorerwähnten Stelle des Hesetiel; jedoch füllen die plastischen Denkmäler die Lücke der schriftlichen Urkunden aus. Die babylonischen und assprischen Cylinder stellen häusig solche Loospfeile dar, — gewöhnlich acht an der Jahl, — in der Hand des Maruduks) und der Iftar?), der Gottheiten der Planeten Jupiter und Benus, welche die arabischen Astroslogen noch heutzutage großes und kleines Glück nennen s). Diese Loospfeile zeigen die nämliche Form und Ausstattung wie diejenigen, die im Ritus der heidnischen Kaabah zur Verwendung kamen; das Standbild des Hobal zu Wekka, welches die zur

<sup>1)</sup> Doin, Histoire des musulmans d'Espagne, Bd. I, S. 22.

<sup>2)</sup> Tit. Liv., XXI, 62.

<sup>3)</sup> Marquardt, Sandb. ber Rom. Alterth., Bb. IV, S. 108 ff.

<sup>4)</sup> De divinat., II, 41, 85; vgl. I, 18, 34.

<sup>5)</sup> Breller, Rom. Mythologie, S. 561.

<sup>6)</sup> Lajard, Culte de Mithra, Ifl. XXXII, Rr. 2; LIX, A., Rr. 5.

<sup>7)</sup> Ebb., Tfl. XXXVII, Nr. 1.

<sup>8)</sup> Die Beobachtungen der chaldäischen Astrologen waren, nächst dem Monde, insbesondere auf die Planeten Jupiter und Benus gerichtet. Bgl. hiezu W. A. I., III, 52, 1; 53, 2; 57, 4; 59, 11; 63; an letzterer Stelle sindet sich ein aussührliches Verzeichniß der Bewegungen des Planeten Benus, sowie der Bedeutungen seiner Stellungen und Erscheinungen während eines Jahres. — Bgl. Sahce, Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. III, S. 193—200.

Entstehung des Islam dieselbe Berühmtheit und Verehrung wie der "schwarze Stein" genoß, war ebenfalls mit sieben mantischen Pfeilen versehen 1).

Die stumpfen, sederlosen Loospfeile der Chaldaer und Araber entsprechen aber auch den Tamariskenstäben, deren sich, nach Dinon2), die medischen Magier zu gleichem 3mede bedienten. Ueberhaupt bildete die Wahrsagerei bei den Letteren einen so wesentlichen Bestandtheil bes Cultus, daß bas Stabbundel barecma, das barsom der heutigen Barfen, als typisches Abzeichen 3) ber Magier sogar bann noch beibehalten wurde, da die Lehren bes medischen Magismus sich mit mazdeischen Anschauungen vermischt hatten 4), - also ungeachtet der Abneigung des ursprünglichen Geistes ber Borvasterischen Lehre gegen jegliche Ausübung von Bahrsagefünsten. Bei den Gebern ober Barsen, die der Religion ihrer Vorfahren treu geblieben, besteht bas barsom aus drei, fünf, sieben ober neun Staben 5), alfo immer aus einer ungeraden Anzahl; auch bildet biescs Bündel noch heute, wie cs zur Zeit ber Saffaniden und vielleicht ichon am Ende der Achamenidenherrschaft der Fall war, ein amtliches Attribut ihrer Briefterschaft.

Dafür übrigens, daß die medische Wahrsagerei mit Stäben sicherlich nicht aus der alten mazdeischen Lehre stammt 6), vielzmehr eine Ueberlieserung der alten, den Frauern vorausgegangenen turanischen Bevölkerung war, liegen viele urkundliche Zeugnisse vor 7). Wir wissen bestimmt, daß dieser Brauch allen Stämmen der asiatischen Schthen 8), d. h. der Turaner, die Nomaden

<sup>1)</sup> Bocode, Spec. hist. Arab., S. 8; vgl. auch meine Lettres assyriologiques, Bb. II, S. 290.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ap. Schol. ad Nicandr. Theriac., 613.

<sup>\*)</sup> Strabo, XV, 3, 14 und 15.

<sup>4)</sup> Bendidad=Sade, XVIII, 1-6.

<sup>5)</sup> Yaçna, LVII, 6.

<sup>9</sup> Beber in ben Gathas, noch im Pagna hapthanaiti, noch in irgend einem der ältesten Theile bes Bendidad wird von jenem bareçmà in solcher Bedeutung gesprochen.

<sup>7)</sup> G. Rawlinson, The five great monarchies, zweite Aufl., Bb. II, S. 350.

<sup>8)</sup> Schol. ad Nicandr., l. c. genormant, die Magie.

blieben, bekannt war; und er übertrug sich sogar auf China, wo er noch heute in gleicher Art besteht, wie er sonst bei ben vor= islamitischen Arabern üblich gewesen. Wie also ber alte tura= nische Cyclus von 60 Jahren sich gleichmäßig in China und Babylonien wiederfindet, mahrend er ben Ariern und Semiten fremd blieb, so verhält es sich auch mit ber Wahrsagekunft. In Chaldaa endlich laffen zahlreiche Anzeichen barauf schließen, daß der Ur= fprung biefes besonderen Bahrfageverfahrens bei ben Attabern au suchen sei; wenigstens batten biefelben in ihrer Mantit ebenfalls einen Looswurf, der in feiner Art große Achnlichkeit mit ber in Rebe ftehenden Belomantie haben mußte. Freilich ist immerhin einzuwenden, daß ein so einfaches und unentwickeltes Berfahren nicht als charakteristisches Merkmal einer bestimmten Bölkerschaft betrachtet werben fonne. Denn nach Berobot 1) war dasselbe auch bei ben europäischen, also arischen Schthen vertreten, ebenso wie es nach Tacitus 2) ben Germanen, nach Ammianus Marcellinus') ben Alanen, und, wie wir bereits früher erfahren, auch im alten Stalien bekannt war.

Die Anwendung der Loospfeile trat ein, so oft es sich um Entscheidung einer bestimmten Frage oder Sache, oder aber um die Wahl zwischen zwei verschiedenen Entscheidungen handelte. Wir ersehen dieses deutlich aus der vorerwähnten Stelle des Heselel. Das Psoilorakel hatte dem Nabukudurussur nicht etwa den Sieg versprochen, noch war Letzterer im Verstrauen auf dessen Wahrspruch im möglichst günstigen Augenblicke ausgebrochen. Es waren dies Puncte, über die sich Nabukusdurussunst durussurussursunst. Von den mantischen Pseilen aber verslangte er lediglich die Bestimmung des Gegenstandes für seinen ersten Angriff, mit anderen Worten die Bestimmung der Stadt, gegen die er zunächst seine Heeresmacht führen sollte. Die Beslomantie hatte also nur eine beschränkte Bedeutung, in sofern

<sup>1)</sup> IV, 67.

<sup>9)</sup> Germania, 10.

<sup>3)</sup> XXXI, 2.

ihre Orakel weder die Wichtigkeit noch die divinatorische Kraft hatten, welche man der regelrechten, systematischen Beobachtung der Erscheinungen und Vorzeichen der Außenwelt zuschrieb.

Endlich dürfen die Loospfeile oder Loosftäbe nicht mit jenem Zauberstabe verwechselt werden, dessen angeblich spontane Bewegungen in der Hand der Zauberer und Wahrsager als sicherste Anleitung zum Heben verborgener Schätze oder zum Weissagen betrachtet wurden. Dieser Aberglaube, welcher eher in gewissen ber Wagie als in der Wahrsagekunst und vermeintlichen Auguralwissenschaft wurzelte, erhielt sich unter allen Nationen und Ständen sast die ihm allein seit Ersindung der Buchdruckerstunst gewidmet wurden, ließe sich in der That ohne Mühe eine umfangreiche Bibliothek zusammenstellen!

Ebendieser Stab war, nach Nicanber¹), auch den Griechen bekannt; desgleichen ist Jamblichus²) von der Macht desselben sest überzeugt. In einer lexikalischen Urkunde³) sinden wir dafür die akkadischen Bezeichnungen gi namekirru "Rohr des Schicksals", assurisch kilkilluv (von der Wurzel 555), qan mamiti "Rohr des Schicksals" und qan pasari "Rohr der Offenbarung, der Enthüllung". Daß übrigens dieser Zauberstad in der That den Chaldäern bekannt war, geht unzweiselhaft auch daraus hervor, daß er sich dei den Bölkern Palästinas zu einer Zeit vorsindet, wo die gesammte Magie und Augural-Wissenschaft derselben sich unmittelbar auf die chaldäisch-babylonische Urquelle zurücksühren läßt. So ruft der Prophet Hosea im Namen Jahveh's:

"Mein Bolk fragt sein Holz, und sein Stab soll ihm predigen; benn ber Hurerei Geist versühret sie, daß sie wider ihren Gott Hurerei treiben."

Eine andere Anspielung, welche zugleich erkennen läßt, in welcher Bewegung bieses Zauberftabes man eines ber unglück-

<sup>1)</sup> Theriac., 613.

<sup>2)</sup> De myster. Aegypt., III, 17.

<sup>\*)</sup> W. A. I., II, 24, 1, recto, 3. 2-4.

<sup>4)</sup> IV. 12.

lichsten Borzeichen erblickte, findet sich in dem Berse bes Befekiel1):

"Und er sprach zu mir: Menschenkind, siehest du daß? Ist es dem Hause Juda zu wenig, daß sie alle solche Greuel hier thun? So sie doch sonst im ganzen Lande eitel Gewalt und Greuel treiben, und sahren zu und reizen mich auch: und siehe, sie halten die Weinreben an die Nasen."

Der Zauberstab ber pharaonischen Magier, die Zauberruthe, die in den homerischen Gesängen wiederholt erwähnt wird 2), die virgula divina des Cicero 3), von welcher auch Proclus in seiner Abhandlung über Magie spricht, sowie endlich der Zauberstab gis-zida, der in den Beschwörungsgebräuchen der Akkader eine so hervorragende Rolle spielt 4), sind lediglich Abarten des soeben besprochenen und wurden ausschließlich zu divinatorischen Zwecken verwandt.

Neben der vom Hefek i el beschriebenen Belomantic kannten übrigens die Chaldäer noch ein anderes, damit verwandtes Berfahren, welches in einem besonderen Capitel eines Werkes aus der Bibliothek zu Ninive besprochen wird.). Es wurden wirkliche Pfeile nach einer bestimmten Richtung hin abgeschossen und sodann aus der größeren oder geringeren Entsernung derselben vom Schützen, sowie aus der Art ihres Niederfallens, Schlüsse über die Zukunft gezogen. Nach Mohammed ben en Ischaq En ned îm besteuche des alten chaldäisch-afsprischen Heil die Gebräuche des alten chaldäisch-afsprischen Heil die Gebräuche des alten chaldäisch-afsprischen Heil die Gebräuche des alten chaldäisch-afsprischen Heil welchem ein Priester auf Gerathewohl zwölf mit brennendem Werg umwickelte Pfeile abschoß, um je nach der Art ihres Niederfallens die Zukunft im Boraus zu bestimmen. Im Kitab allefihrist?) werden mehrere hierauf bezügliche Abhandlungen

<sup>1)</sup> VIII, 17.

<sup>2)</sup> Obnifee, K. 238, 293, 318, 389; II. 172.

<sup>3)</sup> Epist. ad Attic., I, 44.

<sup>4)</sup> Bgl. Cap. I bes erften Theiles.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) W. A. I., 111, 52, 3.

<sup>6)</sup> Chwolfohn, Die Sffabier und ber Sfabismus, Bb. II. S. 26.

<sup>7)</sup> S. 268 und 314 der Ausg. von Flüge l.

erwähnt, von benen eine ausdrücklich dem Ptolemäus zugesschrieben wird 1). Auch die Juden kannten diese Wahrsagerei und wandten sie an. In den Midraschim 2) wollte man sogar jene Stelle des Hesetiel über Nabukudrussur fur darauf zurücksühren, was indessen ganz unzulässig ist. Dagegen haben einige Commentatoren, offenbar mit Recht, eine Beziehung zwischen dieser Mantik und jener Bibelstelle angenommen, wonach drei Pfeilschisse des Jonathan schon im Boraus das Schicksal verkündeten, welches David im Palaste des Saul traf 3).

Die Erzählung 4) von dem Besuche des Königs Joas beim sterbenden Elisa, ist bekannt:

"Elisa aber war frank, daran er starb. Und Joas, ber König Jiraels, kam zu ihm hinab und weinete vor ihm und sprach: mein Bater, mein Bater, Wagen Israels und seine Reuter!

Elifa aber fprach ju ihm: Rimm ben Bogen und Bfeile. Und da er

den Bogen und die Bfeile nahm.

Sprach er zum König Fraels: Spanne mit beiner Hand den Bogen, und er spannte mit seiner Hand. Und Elisa legte seine Hand auf des Königs Hand,

Und sprach: Thue das Fenster auf gegen Morgen; und er that es auf. Und Elisa sprach: Schiche; und er schoh. Er aber sprach: Ein Pfeil bes heils wider die Sprer, und du wirst die Sprer schlagen zu Aphet, bis sie aufgerieben sind.

Und er fprach: Rimm bie Pfeile. Und ba er fie nahm, fprach er zum Könige Ffraels: Schlage bie Erbe und er folug breimal und ftand ftille.

Da ward der Mann Gottes zornig auf ihn und sprach: Hättest du fünfsoder sechsmal geschlagen, so würdest du die Sprer geschlagen haben, bis sie ausgerieben wären; nun aber wirst du sie dreimal schlagen."

Auf einem lexitalischen Täfelchen b) finden wir endlich eine "Loos-Urne", attabisch duk (ober lut) namtar b), sowie eine

<sup>1)</sup> Bentich, De auctor. graecor. version., S. 233.

<sup>\*)</sup> Etah=Rabbtah, §. 54; Ooheleth, §. 116.

<sup>\*)</sup> I. Sam., XX, 19—40.

<sup>4)</sup> II. Rönige, XIII, 14-19.

b) Bgl. mein Choix de textes cunéiformes, Nr. 82, recto, Col. 2, 3. 25, 27.

<sup>9)</sup> W. A. I., II, 22, 1, verso, 3. 17, ist das atkadische duk namta assprisch mit firhu (von der Burzel and) übersetzt; die Loose der betr. Urne wurden daher vielleicht ebenfalls in irgend einer bestimmten Art geworfen.

"Segend-Urne", akkadisch duk amas, erwähnt; doch dürften diese Angaben wohl kaum genügen zur Feststellung, ob hierin eine besondere Weissagemethode oder ein mehr dem Loosorakel zu Präneste entsprechendes Versahren zu suchen sei.

#### Capitel III.

### Die Augural-Literatur der Chaldäer.

Die Beissagekunst ber Chalbäer ging im Allgemeinen Hand in Hand mit der Astrologie; die Regeln und Grundsätze beiber Bissenszweige, in exaktester Form redigirt, waren in einer langen Reihe von Berken niedergelegt, welche die babylonischen und halbäischen, sowie die später errichteten assyrischen Bibliotheken der Priesterschaft zum großen Theil ausfüllten.

Wir besitzen das Inhaltsverzeichniß 1) eines solchen Werkes aus der Bibliothek des Statthalters von Ninive, welches 25 Tasfeln mit ebensovielen Capiteln umfaßte, von denen vierzehn über günstige und ungünstige tellurische Erscheinungen, eilf über Astroslogie handelten. Der Text selbst dieses Buches ist indessen versloren gegangen, und es hält daher schwer, den Inhalt der einzelnen Abschnitte näher zu präcisiren, zumal dieselben kurzweg nach ihren Ansangsworten betitelt sind 2):

1. Also: Die Prophezeiungen von Glück, und ihr Gegentheil, — die Anszeichen von Freude oder Trübsal für das Menschenderz.

2. Alfo: Der herr bes Gelbes, ber Erflarer ber Regenguffe, ber Erflarer ber Regenguffe . . . . . .

Offenbar handelte sich's hier um Borbebeutungen, die man dem Regen entnahm; die sog. Brechomantic, die Wahrsagerei

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 52, 8.

<sup>\*)</sup> Diefes Berfahren wurde übrigens auch von den Juden befolgt, welche 3. B. die Genefis turzweg Berefchith nannten.

aus den Erscheinungen der Regengusse spielt übrigens noch heute an manchen Orten der Turkei eine Rolle.

3. Die Sternwarte ber Stadt.

Jebe chalbäische Stadt hatte eine ober mehrere Sternwarten, die zur Beobachtung der Gestirne und sonstigen atmosphärischen Erscheinungen dienten. In Chaldäa und Babylonien wurde die Sternwarte zugleich als Tempel benutt; nach dem Borbilde des vielgenannten xarsak kurra "Berg des Ostens" oder "Berg der Länder" (assprisch: sadu matati), der als Göttersitz und Biege der Menschheit betrochtet oder aber als Stütze des Himmels gebacht wurde, war sie stets in Gestalt einer Stusenphramide, zikurat oder ziggurat, wörtlich Bergkegel, erbaut. In Assprien dagegen gehörten diese mehrstödigen Thürme zu den Nebengebäuden der eigentlichen Tempel und scheinen daher ausschließlich Observatorien gewesen zu sein 1).

Ob das dritte Capitel des in Rede stehenden Werkes speciell die Regeln der Erbauung und Einrichtung solcher Sternwarten enthielt, läßt sich leider nicht genauer bestimmen.

Nach ber langen, schwer verständlichen Ueberschrift des vierten Capitels zu urtheilen, betraf dasselbe die Deutung des Gesanges oder Geschreis, des Erscheinens und Fluges der "Bögel des Himmels, der Gewässer und der Erde". Von besonderer Wichtigkeit scheinen die bezüglichen Beobachtungen zumal dann gewesen zu sein, wenn sie "in der Stadt und den Straßen dersselben" gemacht waren.

Das fünfte Capitel handelte zunächst ebenfalls von den "Bösgeln der Erde und des Simmels" und der Beobachtung ihrer Stimmen, sodann aber auch von den "Fischen der Teiche".

6. Zinnober ist über ber Flamme verbrannt.

7. Wird das Aussehen eines Hauses alterthümlich, so ist dies für die Bewohner ein verhängnisvolles Anzeichen.

Die sog. Dekoskopie war auch ben Griechen bekannt; nach Nonnus'2) Bersicherung schrieb ein gewisser Xenokrates

<sup>1)</sup> Bgl. Anhang III des Ersten Theils.

<sup>2)</sup> Synagog. histor., 61.

sogar ein besonderes Werk über diesen Gegenstand; doch spricht davon auch der h. Basilius in seinen Schriften 1).

- 8. Thontafeln find inmitten ber Stadt beponirt worden.
- 9. Die gute Stadt des Landes, Krieger richten daselbst ihr Untlit auf einander, in Erwartung des Kampses.
  - 10. In großen Festungen läßt ber Landesfürst sein Gelb bewachen.

Ucber ben Inhalt bieser brei Abschnitte läßt sich allerdings nichts Genaueres angeben; boch liegt gleichwohl bie Vermuthung nahe, daß die Ereignisse, die in ihnen im Voraus verfündet wurden, eher politischer Natur waren.

- 12. In der Stadt und den Straßen sind Geschoffe weit in's Land gesichleubert worden.

Die Verfahrensweisen der Belomantie habe ich bereits im voraufgehenden Abschnitt erörtert.

13. Ein Traum von hellem Schein, das Land in Feuer, — ein Traum von hellem Schein, die Stadt in Flammen.

Auf die sog. Oneiromantie oder Oneirokritik werde ich später insbesondere zurückkommen.

14. Ein Seedrache 3) mit den Bögeln des himmels . . . . . .

Im Ganzen vierzehn Tafeln, betreffend tellurische Erscheinungen, ents sprechend den Ueberschriften, nebst Angabe der günstigen und ungünstigen Borsbebeutungen.

In unmittelbarem Anschluß hieran werden die Erscheinungen und Borzeichen am himmel verzeichnet:

- 1. Der beständige Gott ericheinet gum Beil.
- 2. Die Sonne nimmt zu an Ausdehnung und der Stern izru (der Hüter) . . . . .

<sup>1)</sup> Bgl. Casaubonus, Lection. Theocrit., Cap. V.

<sup>2)</sup> Der betr. Gattungename läßt fich vorläufig nicht naber bestimmen.

<sup>\*)</sup> Die llebersetzung "Seedrache" beruht allerdings nur auf Muthmaßung; doch handelt es sich hier bestimmt um ein ungewöhnlich großes Thier, da der Text ausdrücklich "großer umamu" sagt, wie man im Allgemeinen die größten Land- und Seethiere zu bezeichnen pflegte.

- 3. Der Benusstern erhebt sich bei Tagesanbruch . . . . .
- 4. Der Marestern mit sieben Ramen 1), in . . . . .
- 5. Das gleichmäßige Aussehen von Sonne und Mond.
- 6. Der gleichzeitige Anblid von Sonne und Mond.

Die beiben letztgenannten Himmelserscheinungen werden auch an anderen Orten wiederholt und in ausführlichster Weise be-handelt; sie scheinen demnach von besonderer Wichtigkeit gewesen zu sein, entsprechend den Erscheinungen der Comete, denen die Chaldäer die sorgfältigste Beobachtung widmeten 2).

- 7. Bom 1. jum 5. des Monats, der Mond . . . . .
- 8. Der Stern, welcher vorn einen Kern und hinten einen Schweif bat.
- 9. Der Gott Bin (Gott ber Luft) schafft, und seine Sand . . . . . .
- 10. Der Stern ikû 3) . . . . . .
- 11. Der Polarstern, ber am Scheitelpunct (bes himmels) sich um sich felbst brebt 4).

Eilf Tafeln, betreffend himmelserscheinungen, unter ihnen der Stern, der vorn einen Kern und hinten einen Schweif hat, — die himmelserscheisnungen . . . . . — die Erscheinungen auf Erden und am himmel . . . . . — himmel und Erde.

Die Schlußzeilen ber Vorberseite bieser Tafel sind nur fragmentarisch erhalten und gestatten baber keine zusammenhängende Uebersetzung. Sie betreffen eine Himmelserscheinung, beren ver-

<sup>1)</sup> Die sieben Namen des Planeten Wars sind folgende: das Licht, welches den Stern des Schakal beherrscht; das wechselnde Licht; das unstäte Licht; das seinbselige Licht; das Licht des Fuchses; das Licht des Wolses; das Licht des Wolses; das Licht Nibeanu. Lettere Benennung war die gebräuchlichste. Bgl. W. A. I., III, 57, 6.

<sup>\*)</sup> Diobor. Sic., II, 30.

<sup>\*)</sup> Der Stern, den die Aklader dil-gan (Borbote des Lichtes), die Asspreika nannten, war derselbe, mit dessen Erscheinen in der Frühlingsnachtgleiche das Jahr begann. Er ist daher offenbar mit dem a Arietis identisch. Bgl. W. A. I., III, 52, 3, verso Z. 39.

<sup>4)</sup> Ueber die äußerst wichtige Feststellung dieses Sternes vgl. Sance, Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. III, S. 206. — Sein akkadischer Name Tir-ana bebeutet "Zapken des himmels"; gehören indessen die bezüglichen Angaben der alten astrologischen Schristen der Chaldder in das zweite Jahrtausend v. Chr., dann würde dieser Polarstern nicht mit dem heutigen, vielmehr mit a Serpentis identisch sein.

hängnifvolle Vorbedeutung in den Anfangszeilen der Rückseite angegeben wird:

Diese Sammlung von 25 Taseln betrifft die Erscheinungen am Himmel und auf Erden, sowie ihre günstigen und ungünstigen Borbedeutungen . . . .

— alle Erscheinungen am Himmel und auf Erden . . . . — hierin ist ihre Deutung verzeichnet.

Die nächstfolgenben breizehn Zeilen enthalten sobann astronomisch-astrologische Angaben, die ich an anderer Stelle eingehender zu erörtern beabsichtige. Das Jahr war danach in zwölf Monate getheilt, welche zusammen 360 Tage umfaßten.

Enblich befinden sich auf der nämlichen Tasel noch zwei merkwürdige tabellarische Verzeichnisse, deren wörtliche Ueberssetzung ich umstehend mittheile; sie betressen den günstigen oder ungünstigen Charakter der Monate, bezw. der Nachtwachen (akkadisch: ennun, assprisch: masartu), und zwar in beiden Fällen vom militärischen Standpunct betrachtet. Die Nachtwachen währten je zwei babylonische Stunden, d. h. je vier Stunden unserer heutigen Zeiteintheilung.

Bon den vielen fragmentarisch erhaltenen Texten über tellurische Erscheinungen und Borzeichen läßt sich indessen nicht ein einziges mit vorstehend besprochenem Inhaltsverzeichniß in Zusammenhang bringen; dieselben scheinen vielmehr sämmtlich einem anderen, umfangreicheren Werke anzugehören, welches wahrscheinlich das Grundbuch der Auguralwissenschaft bildete und als solches mit besonders heiligem Charakter ausgestattet war.

Nach den zum Theil noch vorhandenen Seitenzahlen zu urtheilen, umfaßte dieses Werk an hundert Taseln, welche sämmtlich methodisch geordnete Aufzeichnungen von Erscheinungen und Wundern nebst deren Deutungen enthalten. Bis jest sind nur wenige der zugehörigen Fragmente veröffentlicht worden, und zwar drei im dritten Bande der Cuneisorm inscriptions of Western Asia und acht im dritten Bande meines Choix de textes cunéisormes inédits; das britische Museum besitzt aber

| 1 Landes.                                                                                                                                                                                                              | св дговег | Abschrift, gesertigt durch Nabustarsziltumu, Sohn des Wunamme, Interpret des großen Landes. | mme, I          | 9Runa      | Sohn des       | ltumu,                                     | =far=3i                 | 9 Nabu    | rtigt durd                       | )rift, gefe                           | Mpfd                                      |           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|------------|----------------|--------------------------------------------|-------------------------|-----------|----------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------|-----------|
| Aus diesen Wachteit. Soldaten in Marsch. Soldaten in Marsch. Beine Stadt zu ersstüttenen. Für den Marsch. Für den Marsch. der Soldaten sowie zur Erstütrmung einer Stadt empsieht sich der Tag, passend zu Uebersäuen. |           | Morgenwache.<br>Ungünstig<br>Günstig                                                        | Werge<br>Ungi   |            |                | Witternachtswache.<br>Günftig<br>Ungünftig | Witterna<br>Gii<br>Ungi |           |                                  | e Nachtwache.<br>Ungünstig<br>Günstig | Erfte Nachtwache.<br>Ungünstig<br>Günstig |           |
| liche Stäbte und Län-<br>ber zu führen. Stäbte zubesestigen. Sefestigte Stäbte<br>stehen unter gimftigem<br>Einfluß<br>am Anfang und<br>Ende des Pronats.                                                              | ~         | -0                                                                                          | <b>W</b> anitig | ٠٠         | ٠٠             | (vinftig                                   | 2                       | ~         | ∙∿                               | -0                                    | ungthfiig                                 | Günftig   |
| Eampf gegen feind=                                                                                                                                                                                                     | @finftig  | ungünstig ungünstig ungünstig                                                               | lingtinftig     | llugünftig | Günftig        | Günftig                                    | (Sünftig                | Ungünftig | lingunftig lingunftig lingunftig | lingünftig                            | Günftig                                   | ungünftig |
| Soldaten in's Felb                                                                                                                                                                                                     | Ոսոնոնեն  | այլույթ<br>Թույնույթ                                                                        | Binjnin@        | Billung    | Günstig        | P                                          | Günstig                 | Ուոցառին  | @iinfitig                        | Ֆünfitig                              | Որցնոնեն                                  | Bilnfrig  |
| Nähere Angaben.                                                                                                                                                                                                        | Abbar     | Sabat                                                                                       | Tebit           | Rifilib    | Arath<br>Samna | Zasrit                                     | nut                     | Иb        | Du                               | Stran                                 | 9ltr                                      | Nifan     |

beren noch eine sehr beträchtliche Anzahl, die ich zum Theil eins zusehen Gelegenheit hatte. G. Smith<sup>1</sup>), durch dessen Hände diese Fragmente sämmtlich gegangen sind, theilt interessante Destails über ihren Inhalt mit.

Daß übrigens ber Name bes alten Sargon in biefen Bruchstücken sehr häufig und in bezeichnender Beise genannt wird 2), erklärt sich leicht baraus, daß dieser König, — wohl der bedeutendste des alten chaldäischen Reiches. — ein äußerst thätiger Förberer ber Sacerbotalwissenschaften sowie ber Beschüper jener großen Reform war, welche die chalbäisch-babylonische Religion enbaultig fustematifirte. Sargon veranlagte auch die Zusammenftellung eines großen, zum Theil erhaltenen Werkes von 70 Tafeln, auf benen alle Resultate der Aftrologie bis auf seine Zeit verzeichnet wurden; und bieses Werk, welches wahrscheinlich erst unter ber Regierung feines Sohnes Naram Sin abgeschlossen ward, blieb fortan das Hauptbuch ber caldaischen Aftrologen, ungeachtet der Fortschritte, welche die Astronomie auch später noch machte 3). Wir besitzen eine ganze Reihe von Tafeln, aus benen thatfächlich hervorgeht, daß die amtlichen Aftrologen meist alle an sie gerichteten Fragen durch wörtliche Auszüge aus dem Werke bes Königs Sargon beantworteten; und hierin dürfte benn auch die Erklärung jenes fonderbaren Widerfpruches liegen, daß Diodorus Siculus4) ben chalbäischen Aftronomen bic ge= nauesten Renntnisse über ben Mond, ben Ursprung seines Lichtes

<sup>1)</sup> North-British review, Januar 1870, S. 311.

<sup>\*)</sup> Eine formelle Erwähnung dieser Tascln als "Buch Sargon's" findet sich in Nr. 92 meines Choix de textes cunéisormes inédits, verso 3. 31.

<sup>\*)</sup> Die eigentlichen Ursachen, sowie die Berechnungstheorie der Mondsinsternisse waren zur Absassungszeit des in Rede stehenden Berkes noch so gut
wie undekannt. Wan suchte das Eintressen der Wondssinsternisse zunächst ledig=
lich nach den Phasen des Mondes sestzustellen (W. A. I., III, 51; VI, 3. 7
und 8), sührte aber dann auch Berechnungen ein, die sich indessen meist unzutressend erwiesen (W. A. I., III, 51; VII, 55, 1, 3. 16). Endsich suchte
man auch die Conjunctionen von Sonne und Wond im Boraus zu bestimmen,
jedoch ebenfalls mit nur partiellem Ersolge; vgl. Sance, Transactions of
the Soc. of Bibl. Archaeol., Bd. III, S. 216. — Bgl. auch Diod. Sic.,
II, 31; Gemin., Elem. astronom. 15; Suid., Σάρου.

<sup>4)</sup> II, 31.

und die Urfache feiner Berfinsterungen guschreibt, mahrend Bi= truvius1), Blutarch2) und Stobaus3) ihre beguglichen, höchft mangelhaften Angaben aus ben Schriften bes Berofus entnommen zu haben vorgeben 4). Nach Anficht ber Letteren ware ber Mond, ben fie in Geftalt eines fpharischen Körpers bachten, auf ber einen Seite finster, auf ber anderen leuchtenb; bie Bhafen bes Mondes waren bie fichtbaren Birfungen gewiffer Borgange, die sich auf biefem Simmelskörper vollziehen; die Mondfinsternisse endlich entständen baburch, daß der Mond, in Folge plöglicher Wendungen, anftatt ber leuchtenben feine finftere Seite ber Erbe zukehre. Die bisberige Annahme, bag folche Lehren nur von einem unwissenden Aftronomen herrühren könnten, ber nie mit Chalbaa in Berbindung ftand und feine Schriften fälfchlich mit bem Namen bes Berofus schmudte, - biefe Annahme war baber nicht gang unberechtigt. Gegenwärtig sind wir aber im Stande zu constatiren, daß diese mangelhaften Borstellungen genau mit denen übereinstimmen, die wir in dem großen aftrologischen Werke bes Sargon entwickelt finden; die Angaben bes Bitruvius, Plutarch und Stobäus waren also in der That den Schriften des Berosus entlehnt; und wir können hieraus nur ersehen, daß letterer, als Berichterstatter über die Anschauungen seines Bolkes, ebenso gewissenhaft in der Astrologie als in der Rosmogonie und Geschichte war. Ja, ich glaube sogar vermuthen zu burfen, bag Berofus bas in Rebe ftehende Wert bes Sargon in's Briechische übertragen ober boch wenigstens einen genauen Auszug aus bemfelben verfaßt hatte; bie Worte bes Seneca 5): Berosus qui Belum interpretatus est, scheinen offenbar barauf hinzuweisen, ba wir aus ben erhaltenen lleberschriften mehrerer Tafeln dieses Werkes thatsächlich erfahren, daß baffelbe ben Gesammttitel Namar Bel "Erleuchtung bes Bel"

<sup>1)</sup> IX, 1, 4.

<sup>\*)</sup> De placit. philosoph., II, 29.

<sup>\*)</sup> Eclog. phys., S. 552, 556 (Musg. von Scer).

<sup>4)</sup> Joseph., Contr. Apion., I, 19; Seneca, Nat. quaest., III, 29; Plin., Hist. nat. VII, 37.

b) Nat. quaest., III, 29.

trug. 1) Der Wiberspruch, ber sich in den Berichten ber griechischen Schriftsteller über die chalbäische Wissenschaft erkennen läßt, war aber wirklich vorhanden, - wenigstens feit ber Zeit ber Sargonibenherrschaft in Affprien; benn neben ber wirklichen, gelehrten Aftronomie, welche auf Beobachtung und Berechnung basirte und ichon zu großen Entdeckungen geführt hatte, bestanden auch bie Lehren ber alten aftrologischen Bücher fort, beren Brophezeiungen ben Sternbeutern fortgefett als Richtschnur bienten 2). chalbäischen Aftronomen und ihre affprischen Schüler kannten nicht allein die wahren Urfachen der Mondfinsternisse, beren Wiederkehr sie genau berechneten, sondern sie versuchten sich auch in der Berechnung von Sonnenfinsternissen, wiewohl nicht immer mit Glück's). Gleichzeitig aber ertheilten sie sowohl Brivaten als Fürsten, die sich von ihnen weissagen ließen, ihre Antworten noch immer nach Maakaabe ber alten aftrologischen Bücher, obwohl die Theorien berselben burch die thatsächlichen Erfahrungen und Kenntnisse schon weit überholt waren.

Werfen wir nach bieser Abschweifung noch einen Blick auf bas ersterwähnte Buch über die tellurischen Erscheinungen und Borzeichen, so finden wir, daß dasselbe ein genaues Nebenstück zu dem astrologischen Werke des Königs Sargon bilbet. Beide Urkunden stimmen in Entwurf, Abfassungsform, Sprache und

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 52, 2 finden wir fogar die einfache Bezeichnung "Tafel LVII des Bel".

<sup>3)</sup> In der Abhandlung, die ich über die Astrologie der Chaldaer zu versfaffen beabsichtige, werde ich reichliche Belege hiezu liefern.

<sup>\*)</sup> W. A. I., III, 51, 9 findet sich ein Bericht des amtlichen Aftrologen Mar=3star an den Landesfürsten, betr. eine erwartete, aber nicht eingetrossene Sonnensinsterniß. — Die Chaldäer suchten auch aus früheren Mondssinsternissen das Eintressen von Sonnensinsternissen zu berechnen; vgl. Airh, Proceedings of the Royal Astronomical Society, Bd. XVIII, S. 148. — Die Sonnensinsterniß, welche Thales voraussagte, war offenbar nach chalbäischer Methode berechnet (Bgl. Herodot, I, 74; Eudem., ap. Clem. Alex. Stromat., I, 354; Cic., De divinat., I, 49; Plin., Hist. nat., II, 12). Und ebenso mag es sich wohl auch mit jener Prophezeiung einer ungewöhnlichen Olivenernte verhalten haben, welche derselbe Philosoph nach dem Stande der Gestirne machte (Aristot., Polit., I, 5). In dem großen astroslogischen Werse des Sargon nehmen übrigens derartige Ernteprophezeiungen ebenfalls einen beträchtlichen Raum ein.

Schreibung überein; auch sind die geographischen Angaben beider Werke gleich mangelhaft, so wie die Unkenntniß der thatsächlichen ethnischen und politischen Berhältnisse Asspriens an beiden Stellen gleich groß ist. Endlich tritt in dem Werke über die tellurischen Erscheinungen die Anwendung von Ideogrammen und Allophoenien in Haupt- und Zeitwörtern so häusig ein, daß eben nur noch die rein grammatischen Elemente nach ihrem wirklichen Laute assprisch geschrieben sind 2). Nechnen wir hiezu noch die häusige Erwähnung des Namens Sargon, so liegt nicht allein die Vermuthung nahe, daß beide Werke ein und demselben Zeitalter ansgehören, sondern daß auch das Buch über die tellurischen Erscheinungen auf Besehl des Sargon versaßt sei, etwa zweitausend Jahre v. u. Z., da dieser Fürst Babylonien und Chaldäa unter seinem Seepter vereinigt hatte 3).

Jedenfalls ersehen wir aus der Gesammtanlage dieser Urstunden, daß die beiden Hauptzweige der chaldäischen Weissagestunst ihre eigenen grundlegenden Werke hatten und so vollständig dusgebildet waren, daß ein jeder von ihnen besondere Fachgelehrte beanspruchen mußte; und dieses würde denn auch mit den Nachsrichten des Buches Daniel übereinstimmen, welches die chalbässchen Wahrsager in zwei besondere Classen (chasdim und gazrim) theilt, — ebenso wie es drei besondere Kategorien von Zauberspriestern nennt, welche, wie wir bereits früher ersahren, der dreistheiligen Einrichtung der erhaltenen magischen Bücher entsprechen.

<sup>1)</sup> Unter Allophonien verstehen wir akkadische, ursprünglich phonetische Worte, welche in Form complexer Ideogramme in die assyrischen Texte einzgeführt, dann aber — ohne Rücksicht auf ihre eigentliche Aussprache — wie die entsprechenden assyrischen Werthe gelesen wurden. Dieselbe Erscheinung sindet sich den Japanern, die sich nicht selten in gewissen Schriftstücken chinesischer Worte bedienen, die sie jedoch nach den entsprechenden japanischen lesen.

<sup>2)</sup> Bgl. hicrüber meine Abhandlung La langue primitive de la Chaldée et les idiomes touraniens, S. 67 ff.

<sup>\*)</sup> Die Fragmente bieses Werkes, die das britische Museum besitzt, rühren aus der Bibliothet zu Ninive her und gehören einer Abschrift aus dem eilsten Regierungsjahre des Asspress Sargon II. (711 v. Chr.) an. Dieselbe war nach einem Exemplar aus dem zwölsten Jahrhundert angesertigt, welches viel-leicht ebenfalls nur eine Abschrift war, und hatte im Laufe der Zeit bedeutend gelitten, wie wir aus den zahlreichen Lücken und dem häusigen Bermert hibi "verwischt" ersehen.

### Capitel IV.

### Die Auguren, Bogel= und Opferschauer.

"Die Chaldäer", berichtet Diodorus Siculus'), "sind erfahren in der Deutung des Bogelfluges und in der Auslegung von Träumen und Bunderzeichen; auch hält man sie für geschickte Opserschauer, welche genau das Richtige treffen." Die gesammte Auguralwissenschaft der Chaldäer war also, wie sich auch aus den erhaltenen Keilschrifttexten ergiebt, — auf Gründ ihres weit ausgedehnten, regelrecht betriebenen Studiums in vier besondere Hauptfächer getheilt, d. h. in die Beobachtung der Bögel, die Wahrsagerei aus den Eingeweiden der Opferthiere, die Auslegung aller Arten Naturerscheinungen (respara) und die Deutung der Träume

Daß die Chaldäer der Beobachtung der Bögel und den das raus entnommenen Prophezeiungen besondere Wichtigkeit beilegten, beweist an sich schon der Umstand, daß von den vierzehn Capiteln des vorher besprochenen Werkes über tellurische Erscheinungen und Borzeichen nicht weniger denn drei diesem Gegenstande geswidmet waren. Leider sind wir beim gänzlichen Mangel an deszüglichen aussührlichen Texten nicht in der Lage, über die Entstehung und Geschichte dieses Aberglaubens Näheres zu berichten; auch sehlen alle Anhaltepuncte, die betreffenden Anschauungen und Gebräuche der babylonischen Wahrsager mit dem zu versgleichen, was die klassischen Schriftsteller über die Auguren ans

<sup>1)</sup> II, 29.

Lenormant, bie Magie.

berer Bölfer bes Alterthums und beren Wahrsagerei berichten. Doch läßt sich immerhin aus ben bereits mitgetheilten Uebersichriften jenes Werkes über tellurische Erscheinungen ersehen, daß die Chaldäer dem Fluge sowie dem Auf und Geschrei mehrerer Arten von Bögeln prophetische Bedeutung beilegten, wie dies auch bei den Griechen und Römern, oder richtiger Etruskern, der Fall war.

In Italien theilte man, nach Festus, die Wahrsagevögel in zwei besondere Classen, alites und oscines, je nachdem man in ihrem Fluge oder in ihrem Auf divinatorische Vorzeichen sand; doch legte man ohne Unterschied beiden Arten von Offenbarung gleiche Wichtigkeit bei, zumal ursprünglich, da die Beobachtungen der Auguren insbesondere darauf gerichtet waren, aus dem ganzen Verhalten der Vögel auf die Gunst oder Ungunst der zukünstigen Witterungsverhältnisse zu schließen. Innerhalb dieser Vrenzen hätte die Beobachtung der Vögel vielleicht zu einer nüplichen, thatsächlichen Wissenschaft ausgebildet werden können; aber man legte den betressenden Erscheinungen allmälich auch andere, völlig imaginäre Bedeutungen bei, sodaß schließlich auch diese Art von Wahrsagerei in maaßlosen Aberglauben ausartete.

Bei den Griechen war die Kunst der olwooxida schon von Alters her in Gebrauch. Wir finden sie in den homerischen Gesjängen 1) bereits vollständig ausgebildet; doch ist es allerdings fraglich, ob sie nicht durch fremden Einfluß nach Griechenland gelangt sei. Nach Angabe einiger Schriftsteller 2) wäre sie eine Erfindung des Telegonus, des Sohnes des Obhsseus und der Circe; Andere 3) dagegen halten sie nicht für einheimisch, sondern aus Asien, speciell aus Phrygien herstammend. Cicero 4) bezeichnet ausdrücklich Phrygien, Cilicien, Pistidien und Pamphylien als die Gegenden, in denen diese Wahrsagerei besonders in Blüthe stand; wir wissen aber auch, daß Kleinasien bereits seit

¹) Flias, B. 858; Obyffec, A. 200, B. 158; vgl. Pabst, De diis Graecorum fatidicis, S. 31.

<sup>2)</sup> Nonn., Synagog. histor., 61; Suid., v. Tηλέγονος.

<sup>3)</sup> Clem. Alex., Stromat., I, S. 361, Ausg. von Potter.
4) De divinat., I, 1, 41 und 42; II, 38.

ältester Zeit die Civilisation der Euphratländer angenommen und sodann zum großen Theil den Griechen übermittelt hatte. Desegleichen mag die Auguralwissenschaft der Araber, welche, nach Cicero 1) und Appian 2), sogar in hohem Maaße entwickelt war, ebenfalls nur auf Babylonien zurückzuführen sein; Spuren dieser Beissagekunst sinden sich übrigens noch bei Maçudi 3). — Endlich wird auch im Prediger Salomonis 4) gesagt, daß die Bögel im Stande seien, durch ihren Flug und Ruf Verborgenes zu enthüllen.

Behen wir nunmehr zur Besprechung ber Beiffagerei aus -ben Eingeweiden über, so wird diefelbe zunächst von Sefefiel 5) erwähnt, an einer Stelle, wo er Nabufuburuffur bas Drafel ber mantischen Pfeile befragen und zugleich aus der Leber von Opferthieren sich weissagen läßt. Unter ben Reilschriftterten bes großen auguralwissenschaftlichen Werkes bes Königs Sargon I. finden sich vier Fragmente, aus benen deutlich hervorgeht, daß bie Chalbäer in den Gingeweiden der verschiedensten Thiere vorbedeutende Bahrzeichen suchten. Zwei diefer Fragmente find bereits veröffentlicht; das erfte 6) handelt von einem, leider nicht näher angegebenen Anzeichen, welches man in dem Bergen junger Hunde, Füchse, wilder und gahmer Schaafe, Widder, Pferde, Gfel, Rinder, Löwen, Baren, Fische 1), Schlangen u. a. Thiere beobachten könne: jedoch hatte die betreffende Erscheinung bei einem jeden dieser Thiere eine besondere Borbedeutung. Das zweite Fragment 8) bezieht sich auf Bahrzeichen, die man aus der Färbung und äußeren Erscheinung ber Gingeweibe von Opferthieren.

<sup>1)</sup> De divinat., I. 41.

<sup>2)</sup> Bgl. Revue archéologique, neuc Folge, Bb. XIX, S. 102 ff.

<sup>3)</sup> Les prairies d'or, Uebers. von Barbier de Mennard, Bb. III, S. 341.

<sup>4)</sup> X, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) XXI, 26.

<sup>6)</sup> Bal. Nr. 87 meines Choix de textes cunéiformes inédits.

<sup>7)</sup> Daß die Babylonier ihren Göttern auch Fische opserten, wiesen bereits de Longpérier und de Bitte aus der Darstellung eines Chlinders nach; vgl. Bullet. archéol. de l'Athénaeum français, 1855, S. 101, 1856, S. 36 ff.
— Bgl. auch Lajard, Culte de Mithra, Isl. XVII, Nr. 4 und 10.

b) Lajard, Culte de Mithra, Iff. XVII, Mr. 88.

speciell bes Esels ober Maulthiers, entnehmen kann. "Sind die Eingeweide des Esels auf der rechten Seite schwarz, — auf der rechten Seite bläulich, desgl. ihre Windungen, — auf der linken Seite bläulich, desgl. ihre Windungen, — auf der rechten Seite dunkelfarben, — auf der linken Seite dunkelfarben, — auf der linken Seite kupferfarben, — auf der linken Seite kupferfarben, "so sind diese Erscheinungen ebensoviele Vorbedeutungen für die Jahreszeiten und das Schicksal des Landes und des Landessfürsten. Die betreffenden Deutungen sind zum Theil erhalten, im Allgemeinen aber schreibung:

Finden fich in den Einfeweiden eines Efels (ober Saumthieres überhaupt) auf der rechten Seite Eindrucke, fo erfolgt Ueberschwemmung.

Sind die Eingeweibe eines Efels auf der rechten Seite gewunden und ichwarz, so wird der Gott im Lande des Herren Bachsthum erzeugen.

Sind die Eingeweibe eines Efels auf der linken Seite gewunden und ichwarz, so wird der Gott im Lande des Herren nicht Wachsthum erzeugen.

Sind die Eingeweide eines Efels auf der rechten Seite gewunden und ....., so wird Bin (der Gott der Luft und des Regens) das Land des Herren benetzen.

Sind die Eingeweibe eines Efels auf ber linken Seite gewunden und ....., fo wird Bin das Land nicht benegen.

Sind die Eingeweibe eines Efels auf der rechten Seite gewunden und bläulich, so wird Trauer einkehren in das Land des Herren.

Sind die Eingeweide eines Esels auf der linken Seite gewunden und bläulich, so wird nicht Trauer einkehren in das Land des Herren.

Dieselben Erscheinungen, die auf der rechten Seite günstig waren, waren also ungünstig auf der linken, und ebenso umgeskehrt; daß aber die Erscheinungen auf einer bestimmten Seite beständig ungünstig gewesen wären, ist nicht der Fall, wiewohl die Erscheinungen der linken Seite im Allgemeinen seltener günstig gewesen zu sein scheinen 1).

Andere Borbedeutungen entnahm man sodann dem Inneren der Eingeweide, welche offenbar nach stattgehabter äußerlicher Prüfung geöffnet wurden:

<sup>1) &</sup>quot;Rechte Hanb" ober "rechte Seite", affabisch id zida, bedeutete überhaupt so viel wie "günstige Seite"; vgl. meine Etude sur quelques parties des Syllabiresa cunéisormes, S. 98.

Zeigen sich im Innern ber Eingeweibe auf ber linken Seite Riffe, so tritt Haber und Zwietracht ein.

Beigen sich im Innern ber Eingeweibe auf ber linken und rechten Seite Risse, so tritt ebenfalls haber und Zwietracht ein.

Ist das Innere der Eingeweide auf der rechten und linken Seite schwarz, so tritt Finfterniß ein.

Bon ben beiden übrigen, noch unveröffentlichten Fragmenten bezieht sich das eine auf die Leberschau<sup>1</sup>), die sog. Hepatoscopie, welche bei den Chaldäern, wie auch später in klassischer Zeit<sup>2</sup>), eine sehr wesentliche Rolle spielte. Das betreffende Bruchstück ist leider sehr klein und verstümmelt; es enthält nur die Aufsählung der Fälle, die mit der größeren oder geringeren Entwickelung des einen oder anderen Flügels der Leber, oder beider zugleich, sodann mit dem völligen Absterden des rechten oder linken Flügels 3), oder aber mit der schwarzen, bläulichen, kupsernen oder rothen Färdung des einen oder beider Flügel zusammenshängen, worauf endlich die Vorbedeutungen aus dem Aussehen und der Entwickelung der Gallenblasen solgen. Aus dem vierten Fragment läßt sich nur so viel ersehen, daß die betreffende Tasel, zu der es gehörte, die Untersuchung der Lunge (raihu) von Pferden, Eseln, Rindern, Hammeln, Hunden und Löwen betraf.

Die Kunst, aus ben Eingeweiben ber Opferthiere zu weissagen, verbreitete sich unzweiselhaft von Babylonien aus über alle benachbarten Länder, im Norben-über Armenien und Kommagene 4),
im Westen über Phönicien bis Karthago 5), und zwar über Palästina 6), wo ihre Ausübung den Hebräern ausdrücklich verboten
war 7). In Kleinasien, wo sie vorzugsweise betrieben wurde 8),

<sup>1)</sup> Jbeogr. BIS, welches mit kabadtuv erklärt wird, W. A. I., II, 36, 3. 53.

<sup>3)</sup> Artemidor., Oneirocrit., II, 74; Cicero, de divinat., II, 13; Sueton., August., 95; Senec., Debip., v. 360.

<sup>3)</sup> Anzeichen dieser Art fündigten u. a. auch den Tod Alexander's und Hephaestion's an, vgl. Arrian., Anab., VII, 18.

<sup>4)</sup> Juven. , VI, v. 549.

b) Cicero, De divinat., II, 12.

<sup>6)</sup> Tacit., Hist., II, 78.

<sup>7)</sup> Deuteron., XVIII, 11.

<sup>8)</sup> Athen., IV, 174; Paufan., VI, 2, 2; Tacit., Hist., II, 3.

waren besonders die Einwohner von Telmessos wegen ihrer groken Gewandtheit in dieser Bahrsagerei, sowie in der Deutung von Wunderzeichen überhaupt 1), berühmt; ja sie wurden sogar von Manchen für die eigentlichen Erfinder berselben gehalten 2). den Griechen, welche die Opferdeutung ebenfalls schon frühzeitig und in großem Maakstabe betrieben 3), waren besonders die Familien der Jamiden und Klytiaden wegen ihrer bezüglichen Renntnisse bekannt 4). Nach Angabe ihrer Ueberlieferungen wäre Delphos, der Sohn des Apollo, der Erfinder ihrer Kunst gewesen 5); doch dürfte diese Nachricht wohl nur darauf hinweisen. daß die Opferschau zuerst in Delphi zu größerer Bedeutung gelangte, zumal es immerhin wahrscheinlich ift, daß dieselbe ursprünglich aus Kleinasien nach Griechenland überführt worden In Italien endlich war diese Art von Wahrsagerei besonders in Etrurien gebräuchlich; doch erlangte fie in Rom selbst niemals ben officiellen Charafter, ben die Beobachtung ber Ausvicien und sonstigen Naturerscheinungen behauptete. ba ber Senat die haruspices befragte 6), wurden dieselben eigends aus Etrurien herbeigerufen, und fie bildeten sodann ein besonderes Collegium, welchem gesetliche Anerkennung zu Theil ward 7). Die libri haruspicini waren ebenso wie die libri fulgurales und tonitruales 8) etrustische Bucher, beren Borfchriften und Lehren man für Offenbarungen bes Tages hielt 9).

<sup>1)</sup> herodot, I, 187.

<sup>2)</sup> Cicero, De divinat., I, 41 und 42.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Aefchyl., Prometh., v. 493; Euripid., Electr., v. 432 ff; Xenoph., Hellenic., III, 4, 15; Plutarch., Cim., 18; Alex., 73; Dio Caff., LXXVIII, 7.

<sup>4)</sup> Cicero, De divinat., I, 41; II, 12.

b) Blin., Hist. nat., VII, 56; Nonn., Synagog. hist., 61.

<sup>6)</sup> Ciccro, De divinat., I, 43; II, 35; Tit. Liv., XXVII, 37.

<sup>7)</sup> Cicero, De divinat., I, 41.

<sup>&</sup>quot;) Cicero, De divinat., I, 33; Serbius, ad Virg. Aen., VIII, v. 398; Macrob., Saturn., III, 7.

<sup>9)</sup> Cicero, De divinat,, II, 23; Fest., v. Tages; Censorin., De die nat., 4; Fibor., Orig., VIII, 9. — Ueber die Bahrsagerei der Etruster vgl. D. Müller, Die Etruster, Bb. II, S. 178 ff.

### Capitel V.

# Die Vorbedeutungen der atmosphärischen Erscheinungen, Prophezeiungen aus Feuer, Wasser und Edelsteinen.

Die vorbedeutenden Anzeichen, welche die Mantik der Chalsdäer allerorten und in den verschiedensten Dingen zu finden glaubte, lassen sich in besondere Classen eintheilen, je nachdem sie atmosphärischen Erscheinungen, leblosen Dingen, Thieren (außer Bögeln), menschlichen Körpertheilen, zufälligen und unabssichtlichen Wahrnehmungen, oder aber solchen Ereignissen entsnommen wurden, wie sie bisweilen unerwartet bei Gegenständen eintreten, die von Menschenhand gefertigt sind.

Die Auslegung der atmosphärischen Erscheinungen gehörte indessen in das Gebiet der Wahrsagerei aus den tellurischen Borzeichen; daher denn auch der zweite Theil des mehrerwähnten auguralwissenschaftlichen Werkes des Königs Sargon den Borzebebeutungen der Regengüsse, der sog. Brechomantie, gewidmet gewesen zu sein scheint. Desgleichen wurden die Tageswolken, in ihren Haupterscheinungen nach Gestalt und Färbung, von den Wahrsagern ausmerksam beobachtet und ausgelegt, während anzbererseits die Feststellung der Beziehung und Einwirkung der Nachtwolken auf die Gestirne und deren Aussehen den Astrologen überlassen war.

Auf einem kleinen, vereinzelten Fragment lesen wir folgende Antwort, welche ein amtlicher Wahrsager auf eine an ihn gerichtete Frage ertheilte: Steigt bläulich-schwarzes Gewölf am himmel auf, — fo wird im Berlaufe bes Tages Bind weben.

Ausgefertigt durch Rabu=athe=irib1).

Die Prophezeiungen, die man aus der Wolkenbildung ableitete, bezogen sich also anscheinend lediglich auf bevorstehenden
oder erwarteten Witterungswechsel, und waren daher von äußerst
kindlicher Einfachheit. Die chaldäische Wahrsagekunst hatte selbst
zur Zeit, da sie am anspruchsvollsten auftrat und die Geheimnisse
ber Zukunst zu besitzen glaubte, die Spuren ihrer frühesten Berfassung bewahrt. Ursprünglich bestand sie aus einer beschränkten
Anzahl leicht faßlicher, thatsächlicher Beobachtungen über Witterungs- und Jahreszeitenwechsel, so daß sie eben nur bei einem
der Civilisation kaum erschlossenen Volke für eine Kunst gelten
konnte; und dieses war mit geringen Unterschieden auch in der
Folge der Fall.

Mehrere Jahrhunderte später, zur Zeit des byzantinischen Kaisers Leo I., war übrigens ebenfalls eine Art Wahrsagerei aus den Wolken gebräuchlich, welche angeblich von einer gewissen Anthusa ersunden war 2); doch hatte sie mit der betreffenden chaldäischen Weissagekunst nichts gemein; auch dürfte kaum anzunehmen sein, daß letztere sich so lange erhalten hätte.

Nach Aben Efra<sup>3</sup>) und anderen jüdischen Commentatoren wären die Meonenim, welche die Bibel<sup>4</sup>) wiederholt erwähnt, ebenfalls Beobachter der Wolfengebilde gewesen. Bom philologischen Standpunct betrachtet, wäre diese Interpretation allerbings nicht unzulässig<sup>5</sup>); indessen übersett der h. Hieronymus denselben Ausdruck mit observantes somnia, während die Septuaginta xdydorizoueroi, also Deuter des Ohrenklingens und ans

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 59, 8.

<sup>2)</sup> Phot., Bibl. cod. 242, Ausg. von Beder; Justin., Quaest. 31 ad orthod.; Du Cange, Glossar. infim. graecit., unter περιστεριώται und νεφοδιώκται.

<sup>3) 3</sup>m Commentar zum Leviticus.

<sup>4)</sup> Deuteron., XVIII, 10 und 14; II Könige, XXI, 6; Jesaia, II, 6 und LVII, 3; Micha, V, 11.

<sup>5)</sup> עכך, vgl. עכן, won ber Burgel שכר, bebeden".

beren zufälligen Geräusches, barunter versteht; wir bemerken hiezu noch, daß der Leviticus 1) den Hebräern offenbar die Beobachtung der Wolken zum Behuse der Wahrsagung verbot, desgleichen auch Ieremia 2) vor jeglicher Beschäftigung mit den Erscheinungen der Atmosphäre und am Himmel (διοσήμιαι) warnte.

Wie Michael Pfelloss) nach älteren Ueberlieferungen berichtet, hätten die Assprer auch aus den Winden Prophezeiungen abgeleitet; wir besitzen indessen nur ein einziges, noch unedirtes, leider sehr verstümmeltes Fragment, welches hierauf Bezug zu haben scheint, und sind daher nicht im Stande, uns irgendwelches Bild von den Versahrensweisen und Zielen dieser Aëromantie zu verschaffen. Die erhaltenen Zeilenanfänge dieses Urtextes lauten wie folgt:

```
Beht Bind . . . . — Beht Bestwind . . . . — . . . . Beht Süb= wind bei Tage . . . . — Beht Sübwind bei Nacht . . . .
```

Bei weitem wichtiger sind dagegen, trot ihrer Verstümmelung, zwei andere, im vierten Bande meines Choix de textes cunéiformes enthaltene Fragmente, welche auf Wahrsagerei aus den Erscheinungen des Blitzes Bezug haben. Das eine derselben lautet folgendermaaßen:

Nach Angabe der klassischen Schriftsteller unterschieden die Chaldäer im Allgemeinen zwei Arten von Bligen, d. h. solche, die die Wolken durchzuckend zur Erde herabfallen, und solche, die

<sup>1)</sup> XIX, 26.

<sup>2)</sup> X. 2.

<sup>3)</sup> De operat. daemon., S. 42, Ausg. von Boiffonabe.

allein im Bereiche ber Bolfen leuchten. Erftere tamen aus ben Blancten Saturn, Jupiter und Mars1), und lieferten, wie Blinius verfichert 2), reichlichen Stoff zu Wahrsagungen: lettere, die fulgura fortuita besselben Schriftstellers, "verkündeten burch ihren Donner Die Stimme ber atmosphärischen Mächte. beren Bfabe fie mittelst ihrer Leuchtfraft bezeichneten 3)." aleichen wir nun aber diese Angaben mit dem mitgetheilten Text= fragment, fo finden wir, daß diefe beiden Bligarten der Chalbaer genau zusammenfallen mit bem "Blit ber Gestirne" und bem "Blige bes Gottes Bin". Denn Letterer war ber Gott ber Luft und ber Atmosphäre, insbesondere ber Urheber bes Donners, wie feine speciellen Bezeichnungen Ramman "ber Donner" (woraus ber fprifche Rimmon entstand4)) und Barqu 5) "ber Blig" bekunden; auch wurde Bin, auf Dentmälern, mit dem Blitstrahl bewaffnet dargestellt 6) ober einfach burch ben Donnerfeil symbolifirt?).

Die Blitze ber Gestirne Manma und Baluv waren besonders berühmt wegen ihrer zündenden Kraft ), und gehörten beide dem Planeten Mars in seinen verschiedenen Erscheinungsphasen an ); der aktadische Name mul numen, assyrisch kakkab baluv, wörtlich "der nicht vorhandene Stern", diente speciell dann zur Bezeichnung des Mars, wenn derselbe am weitesten von der Erde entsernt, also am schwersten zu beobachten ist. Ueberhaupt scheinen die Chaldäer den Blitzen des Mars eine besondere Bedeutung beigemessen zu haben; wenigstens spricht

<sup>1)</sup> Blin., Hist. nat., II, 70, 81.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) II, 20, 18; 43; 52, 53.

<sup>8)</sup> Johan. Lyd., De ostent., 21, S. 86, Ausg. von Hafc.

<sup>4)</sup> Schrader, Jahrb. für protest. Theol., 1875, S. 128.

<sup>5)</sup> Bgl. meine Lettres assyriologiques, Bb. II, S. 182.

<sup>6)</sup> Lanard, Monuments of Nineveh, Tfl. 65; desgl. neue Folge, Tfl. 5; Cullimore, Oriental cylinders, Nr. 96, 107 und 119; Lajard, Culte de Mithra, Tfl. XXVIII, Nr. 9, XXX, Nr. 1, XXXVI, Nr. 8, XXXVII, Nr. 6, LIV B. Nr. 1; val. mein Essai de commentaire de Bérose, S 93.

<sup>7)</sup> Cullimore, Nr. 54, 58, 60, 70 und 106.

<sup>6)</sup> Plin., Hist. nat., II, 52, 53.

<sup>9)</sup> Sance, Transact. of the Soc. of Bibl. Archaeol., Bb. III, S. 171 und 201.

hiefür der Umstand, daß sie verschiedene Arten derselben unterschieden, welche jedenfalls, nach Maaßgabe der Stellung des Planeten auf seiner Bahn, sich verschiedenartig in ihren Wirstungen äußerten und besondere augurale Bedeutungen hatten. Und wir dürsten daher wohl nicht etwa nur einen rein metaphorischen Sinn, vielmehr eine wirklich beabsichtigte Anspielung auf diese Erscheinungen und deren Auffassung in dem Titel "Donner" zu suchen haben, der dem Rergal, dem Gotte des Planeten Mars, in einem zweisprachigen Hymnus beigelegt wird:

Die anderen Bligarten unseres Fragmentes werden in ben bezüglichen durftigen Rachrichten griechischer und lateinischer Autoren nicht erwähnt. Doch waren sie unzweifelhaft den Etrusfern befannt 2), welche ebenfalls Blige aus ben großen Blaneten herrühren ließen 8), gleichzeitig aber auch eine besondere Art von Bliben kannten, welche, vom Gott Saturnus erzeugt, von ber Erbe ausgingen und zum himmel emporftiegen 4); und hierin glaube ich ben fog. "Blit ber Erde" wiederertennen zu follen, ben ich übrigens unbedenklich mit dem "Blige bes Bel" (ober Mul=qe) ber magischen Texte identificire; letterer mar besonders verhänanisvoll und trauerverfündend, zumal der alte affadische Mul=ge in den betreffenden Urkunden seinen ursprünglichen Charafter eines finftern und schredengebietenben Gottes auf's reinste bewahrt hatte. Endlich fannten die Struster ebenfalls eine besondere Art von "Bligen der Nacht", die ber Gott Summanus erzeugen follte, mahrend die Römer die verwickelte etrusfifche Fulgurallehre wefentlich vereinfachten und nur "Blite bes

<sup>1)</sup> Bgl. meine Premières civilisations, Bb. II, S. 187.

<sup>\*)</sup> Bgl. hierüber D. Müller, Die Etrusker, Bb. II, S. 162—178; Th. H. Martin, La foudre, l'électricité et le magnétisme dans l'antiquité, S. 366—380.

<sup>8)</sup> Blin., Hist. nat., II, 52, 53.

<sup>4)</sup> Blin., a. a. D.; Scnec., Nat. quaest., II, 49.

Tages" und "Blite der Nacht" kannten, die sie Jupiter, bezw. Summanus zuschrieben 1).

Dagegen finden wir in den Berichten über die Lehre ber etruskischen fulguratores nichts, was sich mit dem räthselhaften "Blike des Baffers" ober "Bafferblike" bes mitgetheilten Fragmentes ibentificiren ließe; auch erscheint es faum zulässig, biefe Art Blike mit bem fulmen humidum bes Blinius 2) ober bem xegavos polósis der Griechen 3) zu vergleichen. Wir werden vielmehr Wafferwirbel darunter verstehen müffen, da die Alten bekanntlich Wasser= und Windwirbel als Abarten bes Bliges betrachteten und ebenfalls in verschiedene Classen, wie prester und turbo (voow), eintheilten 4). Ueberhaupt galt ber Blit im Alterthum nur für entzündeten Wind; und diese Anficht scheinen auch die Chaldaer gehegt zu haben, da das Wort abubu, die Gesammterscheinung bes Bliges (im Unterschiede von rammanu "Rollen bes Donners" und barqu "Leuchten bes Blikes"), nach Braetorius' trefflicher Auseinandersetzung 3), etymologisch lebiglich "Wirbelwind" bedeutet; jedoch glaube ich, daß sich abubu wohl auch geradezu durch "Blit" überseten ließe, gleichviel ob es phonetisch geschrieben ober burch bas affabische Synonymum amatu ersett war, welches lettere in den verschiedensten Terten als Allophonon gebraucht wird. Im helbengebichte 33bhubar's ober Dhubar's wird unter abubu fogar die Sintfluth verstanden, so daß also offenbar "Blit", als "Gesammtbezeichnung" auch auf Sydrometeore, kurzum auf eine ganze Reihe verschiedenartiger Naturerscheinungen bezogen wurde 6).

Wie dem aber auch sei, — es bestand in Betreff ber versichiedenen Bligarten unzweiselhaft eine enge Berwandtschaft

<sup>1)</sup> Blin., a, a. D.; Fest., f. Provorsum; Baul. Diac., f. Dium.

<sup>2)</sup> A. a. D.

<sup>\*)</sup> Aristot., Meteoros., III, 1, 10; De mund., 4; Joh. Lyb., De mens., III, 52, IV, 96; De ostent., 44.

<sup>4)</sup> Bgl. Th. H. Martin, a. a. D., S. 277—281.

<sup>9)</sup> Beitichr. ber Deutschen Morgent. Gefellich., Bb. XXVIII, S. 89.

<sup>6)</sup> Bgl. hierüber die Ichrreiche Abhandlung Th. H. Martin's: La foudre, l'électricité et le magnétisme dans l'antiquité, S. 277—281.

zwischen den Anschauungen der chaldäisch-babylonischen Gelehrten und der etruskischen Fulgurallehre, — eine Thatsache, deren Bedeutung gewiß nicht unterschätzt werden darf; wir werden später darauf zurücksommen, bei Besprechung anderer, gleicheartiger Erscheinungen, und dabei nicht versehlen, zum mindesten die wahrscheinlichsten Consequenzen daraus abzuleiten.

Das zweite der vorerwähnten Fragmente gehörte zu einem Calender, in welchem, für jeden Tag des Jahres, die Bedeustungen des Donners verzeichnet waren. Erhalten sind indessen nur die Ausgänge einiger Zeilen der ersten, sowie die Anfänge der zweiten Columne:

| gedeihen, der Ertrag ein reichlicher sein.                                                               | Wenn am 27. Tage                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| beständig, so wird das Herz<br>des Landes frohloden.                                                     | Wenn am 28. Tage                                  |
| wird die Ernte des Landes migrathen.                                                                     | Wenn am 29. Tage                                  |
| [das Herz des Landes] wird trauern, es wird Sterblichkeit herrichen.                                     | Wenn am 30. Tage ber Donner                       |
| [es werden Regengüsse berab-<br>fallen] bom himmel, und Basser-<br>massen werden fließen in den Straßen. | Wenn am [1.] Tage des 5. Monats .                 |
| 1, 1, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2, 2,                                                             | Aufruhr und Zwietracht im [Lande] .               |
| [es werben herniederfallen]<br>Regengüsse vom himmel und Wasser-<br>fluthen sich über das Land wälzen.   | Wenn am 2. Tage ber Donner erichallt.             |
| [der König] wird fterben, sein Land wird getheilt werden.                                                | Das Herz des Landes wird frohloden,<br>die Götter |
| es werden Rrantheiten und Sterblichkeit herrichen.                                                       | Wenn am 3. Tage ber Donner                        |
| wird verschlingen; es wird ein Erdbeben stattfinden.                                                     | Wenn am 4. Tage                                   |
|                                                                                                          | Hungersnoth im Lande.                             |

Johannes Lydus 1) theilt nach B. Nigidius Figulus, ber wieberum ben etrustischen Büchern bes Tages folgte, eben=

<sup>1)</sup> De ostent., 27—28. — Die ähnlichen, jedoch minder einsachen Berzeiche niffe, welche Johannes Lydus nach Fonteius und Labeo mittheilt, sind offenbar jüngeren Datums.

falls ein solches Verzeichniß von Prophezeiungen mit, welches allerdings mit demjenigen unseres chaldäischen Fragmentes viel Aehnlichkeit hat. Lesteres betraf ursprünglich offenbar nur die gewöhnlichen, atmosphärischen Blitze, die sog. "Blitze des Gottes Bin", während die "Blitze der Gestirne", die als höhere Offensbarung der göttlichen Macht die bedeutendsten Ereignisse ankunz digten, wahrscheinlich besonders behandelt waren. Und ebenso hatte das Verzeichniß des Johannes Lydus allein Bezug auf die Donner, welche "unterhalb der Region des Mondes erschallen", mithin ebenfalls auf die gewöhnlichen Blitze, welche Jupiter als Ankundigung seiner selbst schleudert, ohne des Einverständsnisses der dii involuti oder dii consentes zu bedürsen.

Nach Dioborus Siculus!) versuchten die Chalbäer, wie aus allen atmosphärischen Erscheinungen, auch aus Erbbeben Prophezeiungen herzuleiten. Ob indessen dieser Nebenzweig der Weissagekunst in das Gebiet der Aftrologie gehörte, oder aber zur Mantik zu rechnen sei, läßt sich aus den betreffenden Witztheilungen nicht genauer ersehen. Auch kennen wir augenblicklich nicht ein einziges Textsragment, in welchem irgendwie von Erdbeben die Rede wäre. Daher wir denn auch nicht beurtheilen können, in wiesern die Erklärungen des Johannes Lydus!) über die prophetische Bedeutung der Erdbeben auf chaldäische Ueberlieserungen zurückzusühren seien.

Desgleichen wissen wir vorläufig nichts Näheres über die chaldäische Pyromantie oder Kapnomantie, eine Art Wahrsagerei ans dem Aussehen der Flamme und der Entwickelung des Rauches auf Opferaltären. Bei den Griechen war die Pyromantie, deren Erfindung man Amphiaraos zuschriebs), fast in allen Tempeln gebräuchlich ), zumal in Apollonia (Epirus), wo die heiligen Feuer durch natürliche Kohlenwasserstoffgase genährt wurden. Man warf daselbst, unter gleichzeitiger Verrichtung von Gebeten an die Localgötter, Weihrauch in die Flamme und beobachtete,

<sup>1)</sup> II, 30.

<sup>2)</sup> De ostent., 55-58.

<sup>3)</sup> Plin., Hist. nat., VII, 56.

<sup>4)</sup> Bgl. Maurn, Histoire des religions de la Grèce, Bb. II, S. 444 ff.

ob berselbe verzehrt ober zerstreut wurde, woraus die Wahrsager die verschiedensten Schlüsse bezüglich der Erfüllung ober Nichterfüllung der ausgesprochenen Bitten und Wünsche zogen 1). In Chaldäa scheint, nach dem Wortlaute der Ueberschrift eines Capitels des besprochenen auguralwissenschaftlichen Werkes: "Zinnober
ist über der Flamme verbrannt", ein ähnliches Versahren geherrscht
zu haben. Doch dürsten die Aktader, in Anbetracht der Bedeutung, die sie in ihrer Magie dem Feuergott als Bekämpfer der
schädlichen Einwirkungen böser Zauberer beilegten, wohl auch dem
verschiedenartigen Aussehen der Feuerslamme prophetische Eigenschaften beigemessen haben.

Nach Smith wird in einigen noch unedirten Bruchstücken bes auguralwissenschaftlichen Werkes des Königs Sargon auch Quellen und Flüssen prophetische Bedeutung beigelegt, desgleichen aus dem Aussehen, der Menge und der mehr oder minder reißenden Strömung ihrer Gewässer geweissagt. Bei den Griechen gab es zwar ebenfalls gewisse Arten von Wahrsagerei aus dem Wasser, — Begomantie und Hydromantie, — doch stehen dieselben in keinerlei Beziehung zur chaldäischen Mantik. Die Hydromantie der Griechen bestand lediglich darin, daß man beliedige Gegenstände in's Wasser warf und einerseits nachsah, ob dieselben versanken oder auf der Wassersläche forttrieben, andererseits die entstandenen Wellenskreise beobachtete.

Die Khatho- ober Lekanomantie war übrigens ebenfalls eine Art von Hybromantie, bei der man mit einem Becher ober einer mit beliebiger Flüssigkeit gefüllten Schale operirte, auf deren Spiegelsläche man Erscheinungen auftauchen sah 2), — wie in dem bekannten "Tintenspiegel" der heutigen Araber 3). Diese an Zauberei grenzende und daher wohl richtiger zur Magie zu rechnende Wahrsagerei war nicht allein den Griechen und Römern,

<sup>1)</sup> Dio Caff., XLI, 45.

<sup>2)</sup> Bgl. die interessanten Bemerkungen Perrot's, welcher auf einem Gemälbe, im sog. Hause der Livia auf dem Palatin, die Darstellung einer solchen Bahrsagescene erkannte; Mémoire d'archéologie, S. 127 ff.

<sup>3)</sup> Lane, Modern Egyptians, Bb. II, S. 362. — Ich felbst hatte in Alep Gelegenheit, einem folden Kalle beiguwohnen.

sondern auch den semitischen Bölkern bekannt, da bereits Joseph sich ihrer wiederholt bediente, um seine Brüder desto leichter wiederzuerkennen 1). In Rom schrieb man die Einführung der Lekanomantie ausdrücklich dem Numa zu; doch wurde sie im Allgemeinen auf persischen Ursprung zurückgeführt 2), zumal sie speciell bei den Franern sehr entwickelt gewesen zu sein scheint 3).

In ben magischen und mythologischen Urkunden Babylons und Chaldäas ist zuweilen von Zauberschalen die Rede, die ihren Besitzern besondere Macht und Eigenschaft verleihen sollen; doch sind die betreffenden Angaben zu allgemein, als daß man seststellen könnte, ob diese Gefäße in irgendwelcher Beziehung zur Zekanomantie standen. Der byzantinische Schriftsteller Michael Psellos4), welcher die alten, auf Wahrsagerei bezüglichen Urstunden sorgfältig geprüft zu haben scheint, versichert allerdings, daß die Lekanomantie von den Assprern erfunden und zu höchster Volkommenheit gebracht worden sei; unter den aus Ninive stammenden Textsragmenten des großen auguralwissenschaftlichen Werkes hat sich indessen noch keines gefunden, welches diese Nachsricht bestätigte. Die Angaben des Psellos lauten übrigens im Zusammenhange wie folgt:

"Die Lekanomantie wird mittelst einer Schale ausgeübt, welche man mit prophetischem Wasser anfillt und vor sich zu stehen hat . . . . . Dieses Wasser unterscheidet sich äußerlich nicht von gewöhnlichem Wasser; aber die Handlungen und Beschwörungen, welche über dem Gesche wolzogen werden, begaben es mit prophetischer Kraft, die dem Schoose der Erde entspringt und sich eigenartig äußert. Denn während sie sich dem Wasser mittheilt, ruft sie ein unbestimmtes Rauschen hervor, dem die Umstehenden zunächst keinen rechten Sinn beizulegen verwögen; hat sie sich aber in der Flüssigkeit nach allen Seiten hin gleichmäßig ausgebreitet, so vernimmt man gewisse seltsame Tone, aus denen man Prophezeiungen sür die Zukunft herleitet. Diese der materiellen Wirklickseit augehörenden Klänge haben aber stets etwas Räthselhaftes und Geheimnisvolles an sich; daher denn auch die Wahrsager, welche diesen Umstand möglichst ausbeuten, niemals eines Betruges überführt werden können."

<sup>1)</sup> Genesis, XLIV, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Varr. ap. Augustin., De civ. Dei, VII, 35.

<sup>8)</sup> Strabo, XVI, 762. — Die Schale bes Djemichib im Schahs Rameh ift ebenfalls eine Bahrfageichale.

<sup>4)</sup> De operat. daemon., S. 42, Ausg. von Boijsonabe.

Auf einigen Tafeln aus der Bibliothek zu Ninive wird übrigens auch dem stärkeren oder schwächeren Glanze gewisser Selsteine divinatorische Kraft beigemessen; an einer Stelle, wo cs sich um Beissagungen über Gelingen oder Fehlschlagen eines bevorstehenden seindlichen Angriffs handelt, werden speciell die funkelnden Strahlen geprüft, die "der Diamant am Finger" nach rechts oder links, nach oden oder unten wirst. Ob indessen dieser Sebelstein, dessen Leuchtkraft so wesentliche Ausschlässe zu liesern vermochte, einem beliebigen Ringe — oder was näher liegt — dem Ringe eines Königs oder Götterstandbildes angehörte, läßt sich bei der mangelhaften Erhaltung des betreffenden Textfragementes 1) nicht näher feststellen.

Jedenfalls aber ift die Erwähnung dieses Wahrsageverfahrens von besonderem Werth für die richtige Auffassung des hebräischen Drakels bes Urim und Thummim. Diese verschiedenartig erflärten Gegenstände 2), welche mit "Licht" und "Wahrheit" bezeichnet wurden, befanden sich in einer Art Tasche im Innern bes Bruftschildes bes hohen Briefters 3), und muffen baber von nicht unbedeutender Größe gewesen sein. Bei wichtigen Ereig= niffen prüfte fie der hohe Briefter, um die Butunft zu erfahren ober eine Offenbarung Jahveh's zu erzielen. Indessen ist in ber Bibel, so oft ce sich um die Befragung dieses Drakels hanbelt, meift nur vom Urim die Rede 4), - ein Umstand, ber vielleicht doch darauf hinweisen durfte, daß "Licht" und "Glanz" eine wesentliche Rolle babei fpielten. Josephus behauptet nun 3war 5), daß das Orakel des Urim und Thummim ledialich in dem größeren oder geringeren Glanze von zwölf Steinen bestanden habe, welche das Bruftschild des hohen Briefters äußerlich schmückten; und diese Auffassung wird in der That auch von

<sup>1)</sup> BgI. Nr. 91 meines Choix de textes cunéiformes.

<sup>2)</sup> Bgl. Biner, Biblisches Realwörterbuch, Bd. II, S. 747 ff.

<sup>\*)</sup> Egod., XXVIII, 30; Levit., VIII, 8.

<sup>4)</sup> Num., XXVII, 21; L. Sam., XXVIII, 6. — Bon der Befragung des Thummim ist nur ein einziges Mal die Rede, und zwar I. Sam., XIV, 41. — Ueber die Anwendung des Bortes Thummim im Sinne von "Amulet", vgl. Ewald, Gesch. des Bolles Jfracl, zw. Ausl., Bb. I, S. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ant. Jud., III, 8, 9.

vielen Gelehrten der Reuzeit getheilt, wiewohl fie in directem Widerspruch mit dem Bentateuch steht, wonach Urim und Thummim Gegenstände waren, die mit jenen gwölf Steinen burchaus nichts gemein hatten. Da nun aber doch vorauszuseten, daß Josephus thatfächlich nach älteren Traditionen berichtet, so bleibt eben nur noch die Annahme, daß er lettere migverstanden Denn wir finden die nämliche Ueberlieferung in der famaritanischen Chronik 1) in weit annehmbarerer Form vor. Danach bewahrte der hohe Briefter im Inneren seines Bruftschildes einen ober zwei kostbare Steine, beren wechselvolles Leuchten und Funkeln die Brophezeiungen des Urim und Thummim ergab. Wir hatten hier also ein genaues Analogon zu bem besprochenen Diamantringe ber chalbäischen Texte. Bubem erwähnen wir noch, daß, nach Philon2), die in Rede stehenden Steine in Form von Teraphim's) geschnitten waren, b. h. Bildniffe darftellten, wie 3. B. basjenige ber Göttin Ma (aus Saphir), welches ber ägpptische Oberrichter am Salfe trug 4).

<sup>1)</sup> XVIII und XXXVIII.

<sup>2)</sup> Vit. Mos., 3, S. 152, Ausg. von Dangen.

<sup>3)</sup> Bgl. Richt., XVII, 4; Hos., III, 4.

<sup>4)</sup> Diod. Sic., I, 48 und 75; Melian., Var. hist., XIV, 34.

#### Capitel VI.

# Die Prophezeiungen aus Pflanzen, Thieren und zufälligen Begebenheiten.

Die Wahrsagerei aus dem Rauschen und den Bewegungen von Bäumen und Sträuchern war bei allen Bölkern des Altersthums gebräuchlich. Sie spielte, nach Smith's Angaben, im Hauptbuche der chaldäischen Mantik eine nicht unwesentliche Rolle; und dieses würde auch mit Michael Psellos') Nachrichten über die Phyllomantic der Afsyrer übereinstimmen. In Griechensland gab es "redende Eichen" (προσήγοροι δρύες) zu Dodona"), der ältesten Orakelstätte der Pelasger, desgleichen weissagende Lorbeerbäume zu Delos" und Delphi 1). Die Etrusker unterschieden "günstige" und "ungünstige" Bäume, je nach der Art der Prophezeiungen, die sie denselben entnahmen 5). In Paslästina, wo der chaldäische Einfluß am thätigsten war, sinden wir die bekannte "Zaubereiche" bei Sichem 6), die Maulbeersbäume, aus deren Kauschen David prophezeite<sup>7</sup>), sowie endlich die Palme, unter welcher Deborah wahrsagte<sup>8</sup>). Heilige Palmen

<sup>·1)</sup> De operat daemon., S. 42, Ausg. von Boiffonade.

<sup>9)</sup> Aefchyl., Prometh., v. 830; vgl. Somer, Ilias, II, 238 Obnff., S, 327.

<sup>8)</sup> Birg., Men., III, v. 73 ff.

<sup>4)</sup> Somer., Hymn. in Apoll., v. 393.

<sup>5)</sup> Macrob., Saturn., II, 16.

<sup>6)</sup> Richt., IX, 37.

<sup>7)</sup> II. Sam., V, 24.

<sup>8)</sup> Richt. 1V. 5.

gab cs aber auch in Arabien 1), außer bem samurah (spina aegyptiaca), bessen Dornen die vorislamitischen Araber als Taslismane verwandten 2); die Benischhatafan verehrten sogar ein Exemplar dieses Baumes als Bildniß der Göttin Elsuzzä3). Ueberhaupt glaubten die Araber aus allen Arten dorniger Sträuche, gharqad, prophetische Laute zu vernehmen 4); und in ebendiesen Ideenkreis dürste wohl auch die Erscheinung Jahveh's im seurigen Busche auf Sinaï5) zu verweisen sein 6). Endlich hielten die Nabatäer den Samurahbaum ebenfalls für heilig 7).

Die Gewohnheiten und Geberden, sowie das ganze Bershalten verschiedener Thierarten, bildeten desgleichen eine der erzgiebigsten Quellen für Prophezeiungen. Bon der Bogelschau, die bei allen Bölkern des Alterthums mehr oder minder üblich war und ihrer zahlreichen, so verschiedenartigen Beodachtungen halber sogar eine besondere Wahrsagerelasse beschäftigte, habe ich bereits früher gesprochen; ich werde daher nur noch Einiges über andere Gattungen von Thieren berichten, welche die chaldäschen Wahrsager ebenfalls zum Gegenstande ihrer Beobachtung machten.

Bunächst war es vorzugsweise die Schlange, die man allgemein 8)

<sup>1)</sup> Ofiander, Zeitschr. ber deutsch. morgent. Gesellsch., Bb. VI, S. 481; vgl. meine Lettres assyriologiques, Bb. II, S. 103 ff. — Die Pasme galt auch in einem Theile von Chalda als heiliger Baum; vgl. meinen Commentaire des fragments de Bérose, S. 330 ff.

a) Nowari, vgl. Rasmuffen, Additam., S. 71.

<sup>3)</sup> Bgl. Dfianber, a. a. D., S. 486.

<sup>4)</sup> Aghanî, Ausg. von Kojegarten, Bb. I, S. 21.

b) Egod., III.

<sup>&</sup>quot;) Ich würde es allerdings bedauern, wenn ich durch diese Auffassung das religiöse Gesühl des Einen oder Anderen verletzen sollte, zumal mir durchaus sern liegt, die Realität oder den wunderbaren Charakter der Erscheinung irgendwie in Frage zu stellen. Ich din eben nur der Anslicht, daß die göttslichen Offenbarungen, die den Menschen zu Theil werden, stets diesenige äußersliche Fassung haben, die den an Ort und Stelle herrschenden Ideen am meisten sich anpaßt. Daher denn auch die Bissionen Joseph's, in plastischer Bezziehung, rein aegyptische, die der Propheten, zumal des Hesekiel, rein assprische Formen zeigen.

<sup>7</sup> Bgl. Levy, Zeitichr. ber beutich. morgent. Gefellichaft, Bb. XIV, G. 432.

<sup>8)</sup> Maurn, Histoire des religions de la Grèce, Bb. II, S. 463.

als prophetisches Thier xar' έξοχήν betrachtete 1). Spätere Philosfophen suchten dieses hauptsächlich damit zu erklären, daß die Schlange, als Reptil, unter allen Thieren am meisten mit der Erde, der Urquelle jeder Inspiration, in Verbindung stehe 2); ob und in wieweit indessen diese Ansicht auch ursprünglich bei den verschiedenen Völkern vertreten war, mag dahingestellt bleiben; nur hebe ich mit Borchert) als besonders demerkenswerth hervor, daß bei den Semiten "Schlange" und "wahrsagen" thatsfächlich einerlei Wurzel (nahasch) entstammen.

Die Schlange galt überhaupt als Symbol allen übernatürslichen Wissens. Die Genesis ) hält sie für "listiger denn alle Thiere auf Erden, die Jahveh erschaffen;" und dem entsprechend war die Schlange auch bei den Chaldäos-Babyloniern und deren Schülern, den Assprer, ein Sinnbild des Éa, der höchsten Sinssicht, des Trägers aller Weisheit ). Die alten Araber waren der Ansicht, daß man durch den Genuß eines Schlangenherzens oder einer Schlangenleber zum Verständniß der Sprache der Thiere gelangen könne ); auch haben wir bereits früher ersahren, daß die Chaldäer aus der Vetrachtung des Herzens von Schlangen weissagten. Ja es scheint sogar, daß man in einigen babylosnischen Tempeln Schlangen züchtete, welche sodann als Wittler und Boten der Götter, kurzum als Orakel betrachtet wurden ?).

<sup>1)</sup> Melian., Hist. anim., II, 2.

<sup>2)</sup> Schol. ad Pind. Pyth., VIII, v. 64.

<sup>3)</sup> hierozoïcon, Bb. I, G. 20, Londoner Muggabe.

<sup>4)</sup> III, 1.

 <sup>5)</sup> S. Rawlinfon, The five great monarchies, 3w. Uufl., Bb. 1,
 Ξ. 122.

<sup>9)</sup> Philostrat., Vit. Apollon. Tyan., I, 14.

<sup>7)</sup> Die Geschichte vom Bel's-Drachen, welche die Bulgata den Prophezeiungen Daniel's anreiht, ist allerdings ein unbedeutendes Bruchstüd aus jüngerer Zeit; doch ließe sich immerhin ein gewisser Zusammenhang derselben mit der erwähnten Schlangenzüchtung in den babylonischen Tempeln annehmen.

In einem Artikel bes Correspondant (vom 10. Juli 1874) erklärte ich u. a., daß man bei einer wissenschaftlichen Discussion über die Entstehungsseit und Bebeutung bes Buches Daniel zunächst das Capitel vom Bel'ss-Drachen, sowie die Geschichte der Susanna ausscheiden müsse, als Schriften, die aus späterer Zeit herrührten und des Gepräges der übrigen Theile des Buches Daniel entbehrten. Damit setzte ich mich aber den hejs

Wenigstens dürfte das dem Buche Baruch beigegebene Sendschreiben Feremiä, welches hinsichtlich des babylonischen Cultus die genaucsten Kenntnisse verräth '), an einer Stelle darauf hinsweisen, wo es u. a. von Götterbilbern heißt: "Man erzählt, daß der Erde entsprossene Schlangen ihnen das Herz belecken,"— eine Vorstellung, welche übrigens auch jenen allbekannten

tigsten Angriffen von Seiten der Redacteure gemiffer religiöfer Zeitschriften aus; ich wurde fast excommunicirt und unter die gefährlichsten Freidenker gerechnet. Und boch hätten dieje übereifrigen Anhanger ber Orthodoxie wohl wissen sollen, daß ich in meinen Ausführungen lediglich ben Ansichten folgte, bie ber h. hieronymus in ber Borrebe feines Commentars jum Buche Daniel mit ben Borten ausspricht: "Sed et hoc nosse debemus inter coetera, Porphyrium de Danielis libro nobis objicere, idcirco illum apparere confictum, nec haberi apud Hebraeos, sed graeci sermonis esse commentum, quia in Susannae fabula contineatur, dicente Daniele ad presbyteros ἀπὸ τοῦ σχίνου σχίσαι καὶ ἀπὸ τοῦ πρίνου πρίσαι, quam etymologiam magis graeco sermoni convenire, quam hebraeo. Cui et Eusebius et Apollinarius pari sententia responderunt: Susannae Belisque ac draconis fabulas non contineri in hebraïco; sed partem esse prophetiae Abacuc filii Jesu le tribu Levi: sicut juxta LXX interpretes in titulo ejusdem Belis fabulae ponitur: Homo quidam erat sacerdos, nomine Daniel, filius Abda, conviva regis Babylonis, quum Danielem et tres pueros de tribu Juda fuisse sancta Scriptura testetur. Unde et nos ante annos plurimos quum verteremus Danielem, has visiones obelo praenotavimus, significantes eas in habraico non haberi. Et miror quosdam μεμψιμοίρους indignari mihi, quasi ego decurtaverim librum: quum et Origenes et Eusebius et Apollinarius aliique ecclesiastici viri et doctores Graeciae, has, ut dixi, visiones non haberi apud Hebraeos fateantur; nec se debere respondere Porphyrio pro his quae nullam Scripturae sanctae auctoritatem praebeant."

Budem hatte früher icon Julius Africanus, bessen Geistesschäfe gewiß nicht zu bezweiseln, sich unverhohlen gegen die Echtheit der in Rebe stehenden Schriftstude ausgesprochen und auch seinen Freund Origenes für seine Ansichten zu gewinnen gesucht.

1) Dieses Senbschreiben Jeremiä, dessen griechischer Text offenbar der ursprüngliche war, dürfte jedenfalls in Babylon selbst, um das erste Jahrhundert v. Chr., versaßt sein. Die Echtheit desselben wird sogar vom h. hieronymus bestritten; wie dem aber auch sein mag, so glaube ich doch, daß in der ganzen Bibel kein Abschnitt zu sinden, dessen Berfasser das chaldisicheabylonische heidenthum genauer gekannt hätte. Der Inhalt des Schreibens Jeremiä bietet überhaupt den reichlichsten Stoff zu interessanten Unterssuchungen, namentlich zu Bergleichen mit den babylonischen Denkmälern, zumal den plastischen, — eine Arbeit, die ich vielleicht später noch unternehmen werde.

Mythen von der Kassandra und vom Melampus zu Grunde liegt. Wir besitzen indessen keine keilschriftlichen Urkunden, welche hierüber irgendwelche nähere Auskunft ertheilten.

In den erhaltenen Textfragmenten spielt besonders die Wahrssagerei aus dem Verhalten der Hunde eine hervorragende Rolle. Die Folgen des Eintrittes eines Hundes in den Königspalast oder Tempel werden beispielsweise mit folgenden Worten gesschildert 1):

[Betritt ein grauer hund ben Palast, so wird letterer] in Flammen aufgeben.

Betritt ein gelblicher hund ben Palaft, so wird letterer ein gewaltsames Ende nehmen (bei einer Katastrophe zu Grunde gehen).

Betritt ein röthlicher hund ben Palaft, fo wird letterer Frieden mit bem Feinde ichließen.

Betritt ein hund ben Palaft, und wird er hiebei nicht getöbtet, so wird bie Rube bes Palaftes geftort werben.

Betritt ein hund den Palast, und verbirgt er sich unter dem Ruhebett, so wird niemand mehr in diesem Palaste die Gewalt in die hände bekommen.

Betritt ein hund ben Palast, und verbirgt er sich unter dem Thron, so wird der Palast durch Feuersbrunst vernichtet werden.

Betritt ein hund ben Kalast, und verbirgt er sich unter bem Tragsessel bes Königs, so wird ber Palast Frieden schließen mit bem Feinde.

Betritt ein hund den Tempel, so werden die Götter tein Mitleid haben mit dem Lande.

Betrit: ein weißer hund ben Tempel, fo werden die Fundamente des letzteren feststehen.

Betritt ein schwarzer hund ben Tempel, so werden die Fundamente bes letteren in Schwanken gerathen.

Betritt ein grauer Sund ben Tempel, so wird letterer feiner Befigungen verluftig fein.

Betritt ein gelblicher Hund den Tempel, so wird letterer seiner Besistungen verlustig sein.

Betritt ein röthlicher Hund ben Tempel, so werden bie Götter diefen letzteren lieb gewinnen.

Berfammeln sich die hunde zu haufen und betreten sie ben Tempel, fo wird niemand mehr in Anseben steben.

<sup>1)</sup> Rr. 89 meines Choix de textes cunéiformes; vgl. den Abdruct des Textes, nebst Transscription und zwischenzeiliger Uebersetung, im Journal Asiatique, Aug.—Sept. 1877, S. 149—156. — Obige Uebersetung ist bei Beitem genauer als die der französsischen Ausgabe dieses Wertes; auch sind darin die Aenderungen berücksichtigt, welche Sayce in seinen Records of the past, Bd. V, S. 169, an meiner ersten Uebersetung vornahm.

War es indessen zur Verhütung von Unglück geboten, die Eingänge der Paläste und Tempel auf's sorgfältigste zu bewachen, so konnten sich solche Vorsichtsmaaßregeln doch wohl nur auf die Abwehr fremder Hunde beziehen. Denn wir wissen bestimmt, daß die assyrischen Monarchen in ihren Schlössern zahlreiche Haus- und Jagdhunde beherbergten; auch ist es nicht minder bekannt, daß Ussurbanhab al sogar Namen und Bildniß eines seiner Hunde der Nachwelt erhalten wollte! Der Aberglaube, der mit dem Eintritt von Hunden in Wohnhäuser verknüpst war, herrschte übrigens auch in Griechenland, wie die Verse des Ternz bezeugen!):

Es haben schlimme Zeichen hinterher mir bang gemacht: ein fremder schwarzer Hund lief mir in's Haus; 'ne Schlange siel vom Dach herunter in den Hof; 'ne Henne krähte; ein Seher widerrieth; ein Opferschauer verbot mir, vor dem kürz'sten Tag was Neues zu unternehmen . . . . .

Ein ähnliches, noch unedirtes Fragment erklärt folgendersmaaßen die prophetischen Anzeichen, die gewissen Unschicklichkeiten von Hunden in Wohnhäusern, im Königspalast oder Tempel zu Grunde liegen:

Erbricht sich ein Hund im Hause, so wird der Herr des Hauses verscheiben.

Benätt ein hund im Palaste den Thron, so wird der König versichien und die Feinde sich in sein Land theilen.

Läßt ein hund im Tempel sein Basser, so wird Regen vom himmel strömen, Ueberschwemmung in den Straßen, hungersnoth und Sterblichkeit herrschen.

Leert ein Hund im Tempel sich aus, so wird ein Erdbeben stattsinden, Nergal, der die Leichname verschlingt, wird mit seiner Wasse die Wenschen vernichten.

Die Angabe eines anderen, leider sehr lückenhaften Fragmentes, daß auch Fliegen (zumbi) zum Wahrsagen benutt wurden,

<sup>1)</sup> Phormio, Act IV, Scene 4; Ueberf. von Berbit, Seft IV, S. 66.

trägt nicht unwesentlich zur Aufhellung eines Bunctes ber semi= tischen Mythologie bei. Der große Gott von Affgron 1) hieß nämlich bei ben Philiftern Baal=gebub "Baal-Fliege" ober "Berr ber Fliege", in ber Septuaginta Baad uvia, beim Jo= fephus Θεος μυΐα, woraus die Juden späterhin einen "Obersten ber Teufel" machten. Derfelbe Baal=gebub befaß aber ein berühmtes Orakel, welches selbst ber Ifraelitenkonig Achasja über den Ausgang seiner Krankheit befragen ließ, — wodurch er freilich ben Born bes Elia erregte. Erwägen wir baber bie Rolle, die den Fliegen in der chaldäischen Mantik zugetheilt war. jo ist die Annahme gewiß zuläffig, daß zwischen dem Namen bes Gottes von Affaron und ber Art und Weise, wie in seinem Tempel die Bufunft offenbart wurde, ein gewiffer Busammenhang herrschen, - mit anderen Worten, daß auch bei ben Semiten, wie bei den Chaldäern, diese Wahrsagerei mit Fliegen bestehen Indessen stheinen auch andere Bölker den Insecten prophetische Gaben beigemeffen zu haben; wenigstens durfte bie Rolle, die den Bienen in der allbefannten Erzählung aus der Rindheit des Plato, sowie den Ameisen in der phrygischen Midas = Legende zugeschrieben wird3), unzweifelhaft darauf schließen laffen.

Wie Jamblichus') berichtet, weissagten die Babylonier sogar aus dem Verhalten der Ratten, desgleichen aus der Beo-bachtung von Schlangen, Löwen, Heuschreckenschwärmen und Hagelschlägen, — alles Wahrsagearten, die zu den bereits früher besprochenen zu zählen sind.

Endlich wurden, nach Angabe des mitgetheilten Inhaltsverzeichnisses des auguralwissenschaftlichen Werkes der Bibliothek zu Ninive, auch die "Fische der Teiche" zu den Thieren gerechnet, deren sich die chaldäische Mantik bediente. Offenbar dürften aber heilige Fische darunter zu verstehen sein, die man speciell zum

<sup>1)</sup> Die Form "Akkaron" ber Septuaginta ziehe ich beshalb der hebräischen "Ekron" vor, da sie genauer mit der assyrischen "Amgarruna" übereinstimmt.

<sup>\*)</sup> II Könige, I, 2, 3, 6 und 16.
\*) Bal Maxim., I, 6, ext. 2.

<sup>4)</sup> Ap. Phot. Bibl. cod. 94, S. 75, Musg. von Beder.

Behufe ber Wahrsagerei züchtete. In Lycien gab es heilige Fische, bie durch Flotenspiel an den Bafferspiegel gelockt und fobann um zukunftige Dinge befragt wurden '); und baffelbe icheint, nach Barro, auch in Lydien der Fall gewesen zu sein 2). gleichen dürften die Fische, die in einem Teiche beim Tempel des Zeus Labrandeus zu Mylafa in Karien gezüchtet wurden und Ohrgehänge an den Riemen trugen, einen besonderen mantischen Charafter gehabt haben 3), - sowie auch jene, die man ber Göttin Atargatis ober Derceto zu Ehren in Askalon züchtete 4), wo bekanntlich ein bem babylonischen und affprischen eng verwandter Cultus herrschte. Daß übrigens vorzugsweise in Chaldaa die Neigung vorwalten mußte, den Fischen prophetische Eigenschaften beizulegen, lag ganz in der Natur ber Ber-Denn Ea, ber Gott ber Bergangenheit, Gegenwart hältnisse. und Butunft, ber Gott ber Einsicht, ber bie Babe ber Prophezeiung verlieh, wurde gleichzeitig als Fischgott gebacht. chaldäische Symbolismus hatte biefe beiden Auffassungen bes Gottes bereits zur Beit ber alten Affader fo eng mit einander verknüpft, daß selbst in der Schriftsprache das Ideogramm für "Fisch" 🎀, deffen ursprüngliche hieroglyphische Form das einfache Bild dieses Thieres darstellte, gleichzeitig auch "Weissaung" bedeutetc.

In die Kategorie der soeben besprochenen Prophezeiungen gehören nun allerdings zum großen Theil auch diejenigen, die man aus zufälligen Wahrnehmungen und Begebenheiten (erodia olurlouara, erodioi väußodoi b)) ableitete b). Doch scheinen die Chaldäer aus diesen letzteren eine besondere Classe gemacht zu haben, in sosern sie dieselben genau von denen unterschieden, zu deren Kenntniß sie mittelst regelmäßiger, absichtlicher Beobachtungen gelangten. Wir entnehmen dies besonders aus einem

<sup>1)</sup> Polycharm. ap. Athen. VIII, 333; \$\int in., Hist. nat., XXXII, 2, 8.

<sup>9)</sup> Barro, De re rust., III, 17, 4.

<sup>\*)</sup> Melian., Hist. anim., XII, 30; vgl. Blin., Hist. nat., XXXII, 2, 7.

<sup>4)</sup> Diob. Sic., II, 4; vgl. meine Légende de Sémiramis, E. 24.

b) Mefchyl., Brometh., 487.

<sup>6)</sup> Monn., Synagog. histor., 61.

kleinen Fragment 1) aus Kohundjik, in welchem verschiedene Vorzeichen genannt werden, die einem Krieger auf seinem Pfade bezegegnen können: "Unternimmt der Krieger Etwas an einem unzgünstigen Tage, . . . . bemerkt er eine Wolke (von bestimmtem Aussehen), . . . . bemerkt er drei Vögel . . . . " u. s. w.; die Bezbeutungen, welche diesen Wahrnehmungen beigelegt wurden, lassen sich indessen nicht näher feststellen.

Ueberhaupt war die chaldäische Wahrsagekunst bemüht, jedem zufälligen Geräusch, jeder zufälligen oder spontanen Bewegung von Gegenständen<sup>2</sup>), sowie auch dem Knacken oder Anistern von Hausgeräthen, Möbeln, Täfelwerk u. s. w. prophetische Vorbebeutung zuzuschreiben. Wir besitzen u. a. ein Fragment<sup>3</sup>), welches eine Reihe von hölzernen Möbeln und Theilen eines Wohnhauses aufzählt, in benen sich prophetische Stimmen oder Lautc (assaput, ausgedrückt durch das allophone ku-a) offenbaren; auch ersahren wir daraus, daß einzelne dieser vorbedeutenden Anzeichen wohl im Stande sind, "das Menschenherz freudig zu stimmen"; die speciellen Auslegungen derselben sind indessen sämmtlich verloren gegangen.

Endlich gehört in denselben Ideenkreis die bei allen Bölkern bes Alterthums 4), zumal bei den Aegyptern 5) herrschende Neisung, zufällig ausgesprochenen oder vernommenen Worten prophetische Bedeutung beizumessen. Die Bibel liesert ebenfalls insteressante Belege hiezu 6); auch wissen wir, daß bei den Juden der späteren Zeiten solche Wortorakel, dath-qol, eine gewisse Rolle spielten 7). Unter den erhaltenen Fragmenten der chals dässchen Auguralliteratur hat sich indessen nichts vorgesunden, was mit diesem Wahrsageversahren in Zusammenhang gebracht werden könnte.

<sup>1)</sup> Mr. 90 meines Choix de textes cunéiformes.

<sup>2)</sup> Bal. Maurn, Histoire des religions de la Grèce, Bb. II, S. 442.

<sup>8)</sup> Nr. 92 meines Choix de textes cunéiformes.

<sup>4)</sup> Herodot, II, 90; Birg., Aen., VII, 116, und an vielen anderen Orten.

<sup>5)</sup> Plutard, De Is. et Osir., 14; Clem. Aleg., Stromat., I, S. 304.

<sup>6)</sup> Genefis, XXIV, 14; I. Sam., XIV, 9; II. Könige, XX, 33.

<sup>7)</sup> Bgl. Lightfoot's Abhandlung über Matth. III, 13.

Dagegen glaube ich aus dem Inhalte einiger Urtexte entsnehmen zu sollen, daß die Chaldäer aus der Beobachtung gewisser Sigenheiten an Lanzens und Pfeilspigen Prophezeiungen ableiteten, entsprechend den auspieia ex acuminibus '), jener rein militärischen Wahrsagerei, von der sich, nach Cicero's Zeugniß, bei den Römern zuerst Marcellus lossagte. Die Versahrenssweisen und eigentlichen Ziele dieser Mantit bilden zwar immer noch den Gegenstand der verschiedenartigsten Ansichten und Ersörterungen; doch vermuthe ich gleichwohl auf Grund der in Redestehenden Texte, daß die Erklärung, welche Turnebus?) davon giebt, wohl die richtigste sein dürfte.

Im besprochenen auguralwissenschaftlichen Werke bes Königs Sargon mar endlich ein besonderes Capitel auch ber Detoscopie, b. h. ber Bahrsagung aus ben zufälligen Begebenheiten gewidmet, die fich in oder auf einem Saufe beobachten laffen. Dagegen ließ sich auf keinem ber erhaltenen Fragmente irgendwelche Spur von Chiromantie ober Deutung der Handlinien, Onychomantie ober Deutung der Nägelflecken und Kranioscopie ober Schädelbetrachtung auffinden, wiewohl diefe Bahrfagearten bei vielen Bölkern des Alterthums gebräuchlich waren. nun aber die chaldäischen und babylonischen Gelehrten, welche alle anderen Arten ber Wahrsagefunst betrieben und sogar beren Erfinder gewesen zu sein scheinen, gerade biese Arten von Bahrfagerei aus bestimmten, nicht näher bekannten Grunden instematisch vernachläffigt haben? Wenigstens scheint es taum zuläffig, biefe Lude ber Urterte lediglich bem Zufalle zuzuschreiben, zumal in einem Verfe bes Buches Siob's) eine kaum zu verkennende Anspielung auf ben Glauben liegt, daß bas Schickfal bes Menschen in ber hand "verschlossen", mit anderen Worten, daß an ben Bügen und Linien ber Handfläche die Butunft eines jeden Sterblichen zu erfennen fei.

<sup>1)</sup> Ciccro, De nat. deor., II, 36; De divinat., II, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Adversar., XXIII, 12.

<sup>3)</sup> XXXVII, 7.

## Capitel VII.

### Die Wahrsagerei aus Miggeburten.

Die Brophezeiungen, welche die Chaldäer aus den verschie= benartigen Erscheinungen menschlicher und thierischer Diggeburten herleiteten, verdienen schon deshalb befonders betrachtet zu werden. ba wir gerade über bieses Gebiet ihrer Wahrsagekunft wohl am gründlichsten unterrichtet find. Die Aufmerksamkeit, welche die chaldäischen Aftrologen ber Bestimmung ber Nativitätsstellung widmeten, führte dieselben schon frühzeitig bahin, allen Arten von Miggeburten die größte Bichtigkeit beizulegen. Die Chalbaer behaupteten, daß eine Erfahrung von 470,000 Jahren 1) ftets übereinstimmender Beobachtungen ihr Spftem rechtfertige, und daß nirgends die Einwirkung der Gestirne fich deutlicher offenbare als gerade in bem Gefete, bem bas Schickfal eines jeden Menschen nach Maaßgabe der Constellation im Augenblicke seiner Geburt unterworfen sei. Und da die Gebrechen und Miggestaltungen der Neugeborenen ebenfalls nur als unvermeidliche und unabwendbare Folge biefer allgewaltigen Einwirkung zu betrachten

<sup>1)</sup> Obige Angabe des Cicero (De divinat., I, 19; II, 46) stimmt beisnahe mit der des Diodorus Siculus (II, 31), 473,000 Jahre, und mit derjenigen überein, welche Plinius (Hist. nat., XII, 57) nach Berosus und Critodemus angiebt (480,000 Jahre). Ziehen wir indessen die chronoslogischen Daten in Betracht, die Berosus in den erhaltenen Auszügen seiner Schriften giebt, so scheint derselbe den Zeitraum zwischen dem ersten Auftreten des Menschen und seinem eigenen Zeitalter eher auf 468,000 Jahre angesichlagen zu haben.

seien 1), so ließe sich an denselben die Zukunft mit ebenso großer Sicherheit erkennen, wie an den Gestirnen selbst. — Daher denn auch die außerordentliche Wichtigkeit, welche dieser Art von vorsbedeutenden Anzeichen beigelegt, und die außführliche Behandlung, die denselben in den Fragmenten des großen, schon früher besprochenen auguralwissenschaftlichen Werkes der Chaldäer zu Theil wird.

Das Verdienst, welches Oppert durch seine erste Uebersetzung 2) jenes bekannten Verzeichnisses 3) von 72 verschiedenen Fällen von Mißgeburten sich erwarb, ist unstreitig ein großes. Denn seine Arbeit trug nicht allein wesentlich dazu bei, das Verständniß dieser nach Inhalt, Schreibung und Absassum so überaus schwierigen und verwickelten auguralen Keilschriftsbocumente überhaupt zu erleichtern, sondern sie gab ihrem geslehrten Versasser auch reichlich Selegenheit, seine außerordentliche Gewandtheit in der Entzisserung sowie seine umfassenden Spracksenntnisse in fruchtbarster Weise zu verwerthen. Oppert's Uebersetzung bedarf in der That nur in seltenen Fällen einiger geringsügigen Abänderungen 4) und darf daher bei Ansertigung ähnlicher Uebertragungen unbedingt als maaßgebende Richtschnur betrachtet werden.

Welcher Art die Bedeutungen waren, die den verschiedensartigen Erscheinungen von Mißgeburten beigelegt wurden, wird der Leser wohl am besten an folgenden, auszüglich mitgetheilten Texten erkennen, deren Uebersetzung sich am genauesten hersstellen ließ:

Gebiert eine Frau ein Kind: mit Löwenohren, so wird ein mächtiger König im Lande gebieten; dem das rechte Ohr sehlt, so werden die Tage des Herrn<sup>8</sup>) das

Greisenalter (erreichen);

<sup>1)</sup> Bgl. Cicero, De divinat., II, 46.

<sup>3)</sup> Journal asiatique, sechste Folge, Bb. XVIII, S. 449 ff.

<sup>8)</sup> W. A. I., III, 65, 1.
4) Sance's Uebersetung besselben Urtertes (Records of the past, Bb. V, S. 171-176) unterscheibet sich nur unwesentlich von derzenigen Oppert's.

<sup>5) &</sup>quot;Herr" bedeutet hier durchgängig so viel wie "Landesfürst, König".

- dem beide Ohren sehlen, so wird eine Gewaltherrschaft über das Land kommen und letteres verkleinert werden;
- beffen rechtes Chr klein ift, so wird bas haus des Mannes 1) zer= ftort werben;
- beffen Chren beibe klein sind, fo wird bas haus des Mannes nieder= gerissen werden;
- bem bas rechte Ohr hinten und tiefer ?) fitt, so werben ber Sohn und bas Haus bes Mannes zu Grunde gegen;
- mit zwei Ohren zur Rechten und keinem Ohr zur Linken, so werben bie Götter eine beständige Regierung einsehen, bas Land wird blühen und eine Stätte bes Friedens sein;
- mit einem Vogelschnabel, so wird das Land friedlich sein; ohne Mund, so wird die Herrin des Hauses verscheiden;
- ohne Nafenlöcher, so wird eine Gewaltherrschaft über das Land kommen und das Haus des Mannes zerstört werden;
- ohne Kinnbaden, so werben die Tage des Fürsten das Greisenalter (erreichen), aber das Haus (die Geburtsstätte des Kindes) zerstört werden;
- bem die untere Kinnbacke fehlt, so wird das Land, ein volles Jahr lang, keine Frucht tragen;
- ohne Nase, so wird eine Gewattherrschaft sich des Landes bemächtigen und der Herr des Hauses verscheiden;
- ohne Rase und Anzeichen seiner Männlichseit, so werden die Waffen des Königs start sein; Friede wird im Lande walten, die Gin- wohner werden dem Könige Chrfurcht zollen, auch wird Lilith\*) benselben nichts anhaben.
- bessen obere Lippe die untere beckt, Bassenglück für die Truppen; ohne Lippen, so wird eine Gewaltherrschaft sich des Landes bemäch= tigen und das Haus des Mannes zerktört werden;
- ohne rechte Hand, so wird das Land bem Berfalle entgegengehen; ohne Hände, so werden in der Stadt keine Geburten mehr stattfinden, bas Land wird veröben und zu Grunde geben;
- ohne Finger an der Rechten, so wird der Fürst von seinen Feinden gedemüthigt werden;
- mit sechs Zehen am rechten Fuß, Riederlage für die Truppen; beffen Herz offen liegt und nicht von der Haut verhüllt wird, so wird Hungersnoth im Lande herrschen;

<sup>1)</sup> Dem das Bundertind geboren ward.

<sup>2) 3</sup>m Raden.

<sup>3)</sup> Bgl. Cap. I bes erften Theiles, S. 34.

ohne männliches Glieb, so wird der Herr des Hauses reich werden (?) durch die Einkunfte seines Feldes;

ohne Nabel und männliches Glieb, so wird bas Land Feindschaft erdulden, die Weiber werden mit frecher Geberde einhergehn, die Wänner Knechte des Balastes sein;

ohne Mutterscheibe, so werden Hungersnoth und (fremde) Gewalts herrschaft über das Land kommen; der Herr des Hauses wird Unglück erleiden:

mit öffnungslofem After, so wird Sungersnoth im Lande fein;

dem die rechte Hode fehlt, so wird das Land des Fürsten dem Berfalle entgegengeben;

bem der rechte Fuß fehlt, so wird das Haus zu Grunde gehen, im Nachbarhause Uebersluß herrschen;

ohne Fuße, so werben die Bewäfferungsanlagen des Landes unterbrochen und bas haus gerftort werben;

mit händen und Füßen gleich Flossen eines Fisches, so wird der König gefturzt, sein Land einverleibt werben;

mit drei Füßen, davon zwei an ihrer richtigen Stelle, der dritte das zwischen, so wird großer Wohlstand im Lande herrschen;

dem der rechte Ellbogen fehlt, so wird das Land des Fürsten zu Grunde gehen.

Desgleichen erfahren wir, daß die Geburt eines Kindes mit weißen Haaren dem Landesfürsten hohes Alter verspricht; auch werden andere, günstige und verhängnißvolle Vorbedeutungen gewissen äußerlichen Abnormitäten Neugeborener entnommen, deren genauere Präcisirung sich allerdings nur mit Hülfe medicinischer Fachgelehrter bewirken ließe. Beispiele dieser Art lauten folgens dermaaßen:

Gebiert eine Frau ein Kind:

bessen Haupt eine Haube bebeckt, so wird beim Anblick besselben ein gunftiges Borzeichen im Hause walten;

voll Fleden, so schwebet Unglud über ihm und ber König ber Stadt wird sterben;

voll hängender Fleischauswüchse, so wird das Land Feindschaft zu erdulden haben:

voll Fleischlappen, so wird das Land Feindschaft erdulben und das Haus zu Erunde gehen;

mit ausgewachsenen Fingern, so werden die Tage des Fürsten zahlreich sein, seine Herrschaft wird lange währen; mit ausgewachjenen Zähnen, so werden die Tage des Fürsten das Greisenalter (erreichen), das Land wird gebieten über andere Länder, aber das Haus (die Geburtsstätte des Kindes) wird zerstört werden;

mit fproffendem Bart, fo wird reichlicher Regen fallen;

mit offenem Munde und deutlicher Sprache, so wird großer Wohls ftand im Lande sein, der Gott Bin wird die Ernte benehen und Uebersluß im Lande herrschen.

Die Prophezeiungen, welche die Chaldäer aus Mißgeburten herleiteten, waren also zum Theil von allgemeinem Interesse, zum Theil aber auch nur auf die Zukunft des Hauses und der Familie beschränkt, in deren Witte sich das Wunder gezeigt hatte.

Die Mißgeburten fürstlicher Wöchnerinnen hatten inbessen eine höhere Bedeutung als diejenigen gewöhnlicher Sterblicher, und wurden daher besonders verzeichnet 1):

Gebiert eine Königin:

einen männlichen . . . . . , so geräth die Königswürde in Berfall; einen Zwitter, so wird die Königswürde vernichtet werden;

ein Kind mit ausgewachsenen Zähnen, so werden die Tage des Herrn verlängert werden;

männliche Zwillinge . . . . , so ift bies ein günstiges Borzeichen für ben König;

einen Sohn und eine Tochter zugleich, . . . . fo wird das Land sich vergrößern :

zwei Töchter zugleich . . . . .

eine Schlange, fo wird [ber König| machtig fein;

ein Kind mit Löwenantlit, so wird der König keinen Nebenbuhler haben:

ein Kind mit sechs Fingern an der Rechten, so wird [ber Feind] siegen;

ein Kind mit sechs Fingern an der Linken, so wird [der Feind] siegen :

ein Kind mit seche Zehen am rechten Fuß, so wird [ber Feind]

ein Kind mit sechs Zehen am linken Fuß, so . . . . wird einstreten . . . .

ein Kind mit sechs Zehen an beiden [Füßen], am rechten und linken, so wird der Herr über das feindliche Land gebieten.

<sup>1)</sup> Bgl. Ar. 87 meines Choix de textes. Lenormant, die Magie.

Die augurale Bebeutung, die den menschlichen Mißgeburten und Mißgestaltungen anhaftete, theilten aber auch alle entsprechenden Erscheinungen der Thierwelt. Beide Arten von Mißzgeburten wurden gleichmäßig beobachtet und ausgelegt; auch war man in beiden Fällen gleicherweise bemüht, die betreffenden Wahrnehmungen und Ersahrungen mit möglichster Treue der Nachwelt zu überliefern. Wir besitzen u. a. ein Täselchen 1), auf welchem siedenzehn Fälle thierischer Mißgeburten, speciell von Stuten gedeutet werden; dieselben sind, mit Ausnahme eines einzigen, sämmtlich von allgemeinem Interesse für die Wohlfahrt des Staates; und es scheint daher fast, als ob diese besondere Classe von Mißgeburten wichtigere divinatorische Anzeichen lieserte als die entsprechenden Erscheinungen im Schooße der Menschheit, — wenigstens im Kreise gewöhnlicher Sterblicher. Der Wortlaut dieses Urtextes ist im Auszuge solgender:

Birft eine Stute ein Füllen:

welches einäugig ist, so wird der Feind das Land Attad verheeren; mit Löwenmähne, so wird der Herr des Landes seine Feinde vernichten;

mit hundspfoten, fo wird das Land verkleinert werben;

mit Löwentagen, so wird das Land erweitert werden;

mit Hundstopf, so wird ber Lebensmandel bes Beibes ein schlechter sein, das Land wird verkleinert werden;

mit Löwentopf, so wird der Gebieter erstarten;

ohne Ropf, so wird beffen Herr machtig fein;

ohne Mugen, fo wird ber Gott Bel einen Zeitraum erneuern;

ohne Füße, so wird der König sein Heer verdoppeln und ein Blutbad anrichten;

ohne Ohren, so werden die Götter, drei Jahre lang, ohnmächtig sein; ohne Schweif, so wird der Priesterkönig ) verscheiden.

Ein anderes Fragment 3), welches Mißgeburten von Hunbinnen betraf, lautet folgendermaaßen:

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 65, 2, verso.

<sup>2)</sup> Das Bort sakkanakku "Bertreter" übersetse ich deshalb "Briesterkönig", da es speciell in Babylon die Bedeutung der volleren Form sakkanakku ilani "Bertreter der Götter" hatte. Uebrigens gab es auch sakkanakki "Bice-Könige", also ebensalls "Bertreter" in Bezug auf den Landesfürsten.

<sup>3)</sup> Nr. 89 meines Choix de textes.

Berfen hundinnen nur ein einziges Junge, fo wird bie Stadt gerftort werden;

werfen Hündinnen Junge], die von Anfang an biffig sind, so wird Hungersnoth in der Stadt herrschen.

Bon allen Fällen thierischer Mißgeburten galten jedoch diejenigen für die absonderlichsten und bedeutsamsten, in denen das neugeborene Junge einer anderen Thiergattung angehörte als die eigene Mutter:

Birft ein Schaaf einen Löwen, so werden die Waffen thätig sein, ber König wird keinen Nebenbuhler haben 1).

Birft eine Stute einen Löwen, so wird ber König mächtig gebieten; wirft eine Stute einen Hund, . . . . . so wird Unglück, Hungersnoth eintreten 3).

Berfen hündinnen menfchliche Befen, fo wird die Stadt . . . . . 3)

Es ist in der That zu verwundern, daß die Chaldäer, deren Weisheit im Alterthum so hochgepriesen war, solchen Ideen mit Beharrlichkeit nachgehen konnten. Ein Bolk, nach dessen Ansicht die Geburt eines mißgestalteten Kindes, eines einäugigen Füllens, oder gar gewisse Unschiedlichkeiten eines Hundes den Sturz eines Reiches verkündeten ), müßte folgerecht zum mindesten für überspannt, wenn nicht schwachsinnig gelten. Der Aberglaube, der allen absonderlichen oder überraschenden Erscheinungen prophes

Digitized by Google

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 65, 1, verso, 3. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) W. A. I., III, 65, 2, verso, 3. 58, 59.

<sup>3)</sup> Mr. 89, 3. 18 meines Choix de textes cunéiformes inédits.

<sup>4)</sup> Rach Plutarch's Bersicherung (Alex., Cap. 57), wurde zur Zeit, da Alexander im Begriffe stand nach Indien zu ziehen, von einem Schaafe ein Lamm geworsen, welches um den Kopf herum die Figur und Farbe einer Tiara und auf jeder Seite ein Kaar Ringe hatte. Entset über dieses bedeutungsvolle Zeichen ließ sich der macedonische Feldherr allerdings durch die Basbylonier sühnen, welche er der Sitte gemäß bei solchen Beranlassungen zuzuziehen pflegte; er sprach jedoch darüber mit seinen Freunden, er sei nicht seiner selbst, sondern ihretwegen in Unruhe, die Borsehung möchte nach seinen Hinschen die Gewalt an einen Menschen von unedler Abkunst und ohne Krast gelangen lassen.

tische Bebeutung zuwieß, — bieser fast unbegreisliche Wahn, bessen Außrottung bem auftlärenden Geiste der Wissenschaft nur mit Mühe gelang, spielte aber langehin und nicht allein bei den gelehrten Chaldäern eine Rolle. Er gelangte hier nur zu bestimmterer Form, in sosern die Chaldäer und Babylonier ihre Wahrsagekunst zu systematisiren und gewissermaaßen zu einer thatsächlichen Wissenschaft zu erheben bestrebt waren; auch hatte die vorzugsweise speculative Richtung der Priesterschaft sich hauptssächlich desselben bemächtigt, um in ihn ihre philosophischen Lehren über die ewig waltenden Gesetze des Weltalls und die Solidarität aller Naturerscheinungen einerseits, des Menschen und der Außenwelt andererseits, hinein zu verslechten. Daher denn auch die außerordentlich hohe Entwickelungsstuse, zu der dieser Aberglaube sich auf chaldäischem Boden emporschwingen konnte.

Die Römer waren ebenfalls und faum minder von folden So oft ein sogenanntes portentum sich Vorstellungen befangen. zeigte, wurde daffelbe unverzüglich den Auguren und Bontifices gemeldet, und falls biefe es für verhängnifvoll hielten, ohne Beiteres auch öffentliche Reinigungsacte und Sühnopfer verordnet. Mit großem Ernste verzeichnet Livius, nach älteren Annalen, alle Wunderzeichen, die in den Zeitraum seiner Beichichtsbücher fallen. Bald waren es Bilbfäulen, die ihre Augen bewegten, ihre Häupter schüttelten ober gar Blut schwitten; bald waren es Naturerscheinungen, beren Zusammenhang man nicht kannte und die man daher als Wunderzeichen auffaßte. fog. Steinregen, die von vulfanischen Ausbrüchen herrührten oder durch zahlreich fallende Aerolithe bewirkt wurden, die Erscheinungen von dunkelrothen Fleden in der Sonnenscheibe, von menschlichen und thierischen Mikgeburten, von plöglichem Farbenwechsel des Wassers u. s. w. gehörten nicht allein in die Kategorie der portenta; man rechnete zu diesen auch allerhand andere Vorfälle, beren wunderbarer Charafter die Gemüther in Aufregung versetze: die "Thatsache", daß 3. B. ein Bulle die Treppen eines Hauses erstiegen und sich sodann aus einem Fenfter des dritten Stockwerkes gefturzt hatte, war nicht allein überraschend an sich, fie hatte auch eine tiefere Bedeutung und wurde baher forgfältig

aufgezeichnet, zur Belehrung und Warnung aller fommenden Geschlechter!

Die verschiebenartigen Wunderzeichen, welche Livius erswähnt, wurden zum Theil von Julius Obsequens, einem späteren Schriftsteller, ausgezogen und nebst den Ereignissen, die mit ihnen zusammenfielen, verzeichnet. Wir entnehmen daraus folgende Fälle von Mißgeburten, die sich allein im Verlaufe von fünfundzwanzig Jahren ereigneten:

Bur Zeit der Confuln M. Marcellus und P. Sulpiscius (587), wurde zu Teanum Sidicinum ein Kind mit vier Händen und Füßen geboren; Reinigungsacte, die in Rom vollszogen wurden, bewirkten indessen, daß Friede im Insund Außslande erhalten wurde.

Bur Zeit der Consuln T. Grachus und M. Juventius (590) wurden in Terracina von einer Stute drei Füllen zugleich geworsen . . . . In Pivernum wurde ein Mädchen geboren, welches nur eine Hand hatte . . . . In Caere kam ein Ferkel mit menschlichen Händen und Füßen zur Welt; desgleichen wurden im selbigen Jahre Kinder mit vier Händen und Füßen geboren.

Bur Zeit der Consuln P. Scipio Nasica und En. Martius (591) hat zu Frusino ein Bulle gesprochen; zu Reate wurde ein dreifüßiges Maulthier geboren; En. Octavius, Legat in Sprien, wurde in der Ringschule vom Lysias, dem Hosmeister des jungen Antiochus, meuchlerisch umgebracht.

Bur Zeit der Confuln P. Africanus und Laelius (606) fam in Amiternum ein Kind mit drei Füßen und nur einer Hand zur Welt . . . . Während der Belagerung von Carthago beging Hasdrubal die größten Grausamkeiten gegen römische Kriegsgefangene; bald darauf wurde Carthago vom Scipio Acmilianus zerstört.

Bur Zeit ber Confuln Appius Claubius und P. Metellus (610) wurde in Amiternum ein breifüßiges Kind

geboren . . . . . Und da die Salassier den Römern eine Niederslage beigebracht, erklärten die decemviri sacrorum, daß nach Angabe der Sibyllinischen Bücher jeder Feldzug gegen die Gallier durch Darbringung eines Opfers auf ihrem Grund und Boden eingeleitet werden müsse.

Jur Zeit ber Consuln L. Metellus und D. Fabius Maximus (611) verordneten die Decemvirn, der Hungersnoth und Seuche wegen, ein Bittgebet. In Luni wurde ein Zwitter geboren und auf Geheiß der Haruspices in's Weer geworsen. Die Seuche war so verheerend in Luni, daß es an Kräften gebrach zur Beerdigung der Leichen, die allerorten unbestattet umsherlagen. In Macedonien erlitt das römische Heer eine Riederslage; auch blieb der Ausgang der dem Viriatus gelieserten Treffen unentschieden.

Die Feststellung und Deutung solcher Bunderzeichen murde im Allgemeinen mehr von amtlichen römischen Auguren als von etruskischen Haruspices, und zwar offenbar nach bestimmten, schriftlich ober mündlich überlieferten Regeln vollzogen 1). Jedoch burfte ber Urfprung biefer Deutungstunft immerhin auf bie Etruster zurückzuführen sein, von benen bekanntlich auch bie jungen Batricier sich in diesem Fache ausbilden ließen. wiffen nicht allein, daß die Reinigungsacte ober Suhnopfer gur Abwendung brohender Gefahren nach etrustischer Methode vorgenommen wurden, sondern auch daß in vielen Fällen sogar die etruskischen Haruspices selbst, und zwar von Amtswegen, mit ber Deutung und Sühnung gewisser Wunderzeichen beauftragt wurden 2), wie 3. B. bei ber Geburt jenes Zwitters, ben fie bei Anbeginn bes marfischen Krieges lebendig verbrennen ließen 3). Cicero4) hebt ebenfalls hervor, bag "bie Etruster fich gang besonders auf die Deutung aller vorkommenden unnatürlichen

4) De divinat., I. 41.

<sup>1)</sup> Cicero, De legibus, II, 9.

<sup>4)</sup> Bal. Maxim., I, 1, 1.

<sup>3)</sup> Diob. Sic. ap. Phot. Bibl. cod. 244, S. 379, Musg. von Beder.

Erscheinungen und Borzeichen verständen"; desgleichen bemerkt D. Müller 1), daß die Mehrzahl der von Titus Livius und Julius Obsequens verzeichneten Prodigien in etruskischen Städten wie Tarquinii, Bolsinii und Caere beobachtet wurden.

Daß zumal die ältesten Runftwerke ber Etrusker viele Spuren directen und gewichtigen affatischen Ginflusses aufweisen, mar nun allerdings schon von jeher bekannt, wie ja auch schon Serobot einen Theil dieses Bolkes ben Lydiern entstammen läft. Gegenwärtig aber find wir im Stande, eine folche Uebereinstimmung awischen der Harusbicin der Etruster und der chaldäischen Wahr= fagerei nachzuweisen, daß über ben innigen und nicht etwa zu= fälligen Connex beiber Disciplinen wohl kaum noch ein Aweifel bestehen kann. Die Conformität beiber Lehren erstreckt sich in ber That nicht allein auf die Gesammtheit ber Mantif beiber Bölker überhaupt, sondern speciell auch auf solche Nebenzweige ber Divination, die von den alteren Schriftstellern als vorzugsweise etruskische bezeichnet werben. Wir finden auf beiden Seiten eine entsprechende Beobachtung und Auslegung aller abnormen Erscheinungen, eine übereinstimmende Fulgurallehre und Opferschau, eine gleiche Deutung des Bogelfluges und der Bogel= ftimmen, eine ähnliche Auslegung ber Mikgeburten und anderer Prodigien, eine gleiche Eintheilung ber Baume in gunftige und ungunftige 2), ja sogar eine gleiche Neigung, mitunter fehr wichtige 3) Prophezeiungen aus dem Verhalten der Pferde abzu= leiten 4) u. f. w. Und wir werben baber nicht fehl treffen, wenn wir die Etruster geradezu für Schüler und birecte Erben ber chaldäischen und babylonischen Deuter und Wahrsager erachten. cine Schluffolgerung, welche bei Aufhellung der etrustischen Urgeschichte allerdings nicht unberücksichtigt bleiben dürfte.

Auch ist hiebei nicht außer Acht zu lassen, einerseits daß die älteste griechische Mantik und Auguralkunft ebenso beschränkt wie

<sup>1)</sup> Dic Etruster, Bb. II, S. 191.

<sup>2)</sup> Macrob., Sat., II, 16.

<sup>3)</sup> Serv. ad Virg. Aen. III, 537.

<sup>4)</sup> Bgl. hiezu D. Düller, Die Etruster, Bb. II, S. 178-193.

einförmig mar, andererfeits daß die wenigen Berfahrensweisen berselben, die sich vielleicht mit chaldäischen vergleichen ließen, fämmtlich jener späteren Beriode angehören, da die superstitiösen Borstellungen ber Drientalen bereits allerorten in die griechische Welt eingebrungen maren, und da die Stoifer, durch Berflechtung berfelben mit ihren fataliftischen Lehren, nicht allein bas niedere Bolt, sondern auch aufgeklärte Beifter für diesen gewiffermaaßen philosophisch begründeten Aberglauben gewonnen hatten. Der erste Stoifer, der sich mit Aufstellung dieser Theorie befaßte, mar Chryfippus; er ichrieb zwei besondere Bucher über Drakel und Traume, welche beibe an Quintus Cicero einen Bertheidiger fanden. Rach Chrhfippus verfaßte aber beffen Schüler Diogenes ein ausführlicheres auguralwissenschaftliches Werk, welches anscheinend nicht allein die alten, rein griechischen Wahrsagebräuche 1), sondern auch alle Wahrsagemethoden der übrigen Bölker behandelte 2). Cicero erklärt biefcs geradezu für unübertrefflich, - ein Urtheil, welches übrigens schon beshalb gerechtfertigt erscheint, ba Diogenes selbst in Seleucia geboren war und daher wohl mehr als alle anderen Griechen eine gründlichere Kenntniß ber Principien ber chaldäischen Wahrsagekunst besitzen mußte. Unter den Seleuciden war überhaupt die Scheidemand zwischen der babylonischen Bevölkerung und den griechischen Unsiedlern fast völlig geschwunden, wie wir ja auch aus den bekannten keilschriftlichen Verträgen von Orchoë 3) entnehmen, in benen mehrfach Griechen mit rein babylonischen Namen auftreten 4). Zwischen beiben Bölkern hatte allmälich ein lebhafter Ideenaustausch stattgefunden; auch hatte eine Angahl Griechen die Lehren der chaldäischen Schulen zum großen Theil angenommen, - etwa in ähnlicher Beife wie die baby-

<sup>1)</sup> Wie dies ehebem im alteren Werke bes Philochorus geschehen war; vgl. Clem. Alex., Stromat., I, S. 384, Ausg. von Sylburg; Athen., XIV. S. 648.

<sup>2)</sup> Cicer., De divinat., I, 3; II, 43.

<sup>3)</sup> Im Besige des britischen Museum; vgl. Photographs from the British museum, by S. Thompson, assyrian series, Nr. 564 und 565.

<sup>4) 3.</sup> B. Unu=afh=ibdin, Sohn bes Antipater, u. a. m.

lonischen Juden von diesen Schulen beeinfluft worden waren. Und daraus war denn endlich jene griechisch-babylonische Literatur hervorgegangen, zu beren Vertretern zunächst Chaldaer wie Berofus, Cibenas, Naburianus und Subinas 1), fobann vermeintliche Parther wie ber Inpfaba ober Inpfanba bes Plinius2), ber Janbufchab ber "Nabatäischen Landwirthschaft"3), endlich Griechen wie Teutros von Babylon 4) (ber Tenteluicha beffelben Werkes) und Seleucus von Seleucia 5) zählten. Leiber ift die Geschichte biefer allerdings nur stückweise erhaltenen Literatur gegenwärtig noch unge= schrieben; ihre Abfassung würde aber unzweifelhaft manch' neue Gefichtspuncte eröffnen, zumal zur Beurtheilung der Berührungen des Hellenismus mit ben Civilisationen des Drients; auch wurde sie genauer erkennen lassen, in welchem Maake die griechischen Schriftsteller thatsächlich von den Anschauungen der griechisch=babylonischen Schule beeinflußt worden waren.

Wenden wir uns indessen noch einmal zu den Chaldäern zurück, so dürften dieselben ihre Auguralwissenschaft jedenfalls erst dann in ein bestimmtes System gebracht haben, nachdem sie schon lange zuvor bezügliche Beobachtungen angestellt und zussällige Coincidenzen der verzeichneten Prodigien mit thatsächlichen Ereignissen constatirt hatten 6). Denn offenbar bestanden urssprünglich nur einsache tabellarische Zusammenstellungen, — etwa wie die des Julius Obsequens, — welche aber auch später, nach Absassing der theoretischen Hauptbücher, wie z. B. des ninivitischen Auguralwerkes, in Gebrauch blieben, — ebenso wie

<sup>1)</sup> Strabo, XVI, 739.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hist. nat., VI, 27, 31.

<sup>3)</sup> Bgl. meift Essai sur la propagation de l'alphabet phénicien, Bb. II, S. 91.

<sup>4)</sup> Saumaisc, De annis climactericis et antiqua astrologia, praes.; Renan, Mém. de l'Académie des inscriptions, neue Folge, Bd. XXIV, erster Theil, S. 186 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Strabo, XVI, 739.

<sup>6)</sup> Bgl. Sance, Transactions of the Society of biblical archaeology, Bb. III, S. 146 ff.

man ja auch in der Aftrologie die älteren chronologischen Tafeln, welche Jahr für Jahr alle hervorragenden Begebenheiten nebst den sie verkündenden Anzeichen aufführten 1), neben den größeren theoretischen Werken fortbestehen ließ, welch' letztere alle durch Berechnung vorhergesehenen Himmelserscheinungen und Stellungen der Gestirne, methodisch geordnet, schon im Boraus deuteten und daher nach Maaßgabe der sich zeigenden Phänomene zu Rathe gezogen wurden.

Nur fragt cs sich aber, ob man bei Aufstellung dieser ursprünglichen Tabellen nicht auch den Versuch machte, etwaige Lücken in den Beobachtungen geradezu durch Ersindung und Einschaltung nichterwiesener Fälle, die nach Analogie oder vorgefaßten Ideen gedeutet wurden, auszufüllen: eine Frage, die sich allerdings nur mit Hülfe der Naturforscher wird beantworten lassen, da zunächst eine sorgfältige Prüfung der Wöglichkeit oder Unwahrscheinlichkeit nancher aufgezeichneten Prodigien, desgleichen eine genauere Untersuchung stattsinden müßte, ob nicht etwa auch einfache, thatsächliche Erscheinungen durch nachträgliche, absichtliche und willkürliche Zuthaten entstellt und dieserart in wunderdare divisnatorische Anzeichen verwandelt wurden.

Endlich dürften die mythologischen Legenden nicht minder zur Bereicherung gewisser Auguraltaseln, wie z. B. jener Urstunde über die ungewöhnlichen Entbindungen von Königinnen, beigesteuert haben; die Angabe, daß eine Fürstin eine Schlange gebären könne, scheint mir wenigstens unzweiselhaft solchen Quellen entslossen zu sein. Zudem gab es förmliche Verzeichnisse atmosphärischer und wohl auch tellurischer Wunderzeichen aus der Zeit der mythischen, vors und nachsintsluthlichen Regierungen. So hat z. B. Smith 2) mehrere Bruchstücke eines Urtextes ausgefunden, welcher die Prodigien aus der Regierungszeit

<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 34 werben z. B. alle bivinatorischen Borzeichen genannt, die den hervorragenbsten Begebenheiten unter Sargon I. und bessen Raram = Sin vorausgingen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Transactions of the Society of biblical Archaeology, 25b. III, ©. 364.

Izbhubar's ober Dhubar's, des Helden der großen zwölfstheiligen Epopöe, betrifft; und hieraus erklärt sich denn, mit welchem Rechte die chaldäischen Aftrologen und Wahrsager sich rühmen konnten, daß ihre Beobachtungen und Erfahrungen bis in's höchste Alterthum hinaufreichten.

### Capitel VIII.

# Die Träume und deren Deutung.

Nach Diodorus Siculus' Angaben faßten die Chaldäcr die Träume als prophetische Wunderzeichen auf; sie rechneten dieselben zu den tellurischen Borzeichen und deuteten sie demgemäß nach bestimmten Borschriften jenes auguralwissenschaftlichen Werkes, dessen Abschrift Assurbanhabal der Bibliothek zu Ninive einverleibt hatte. Wir besitzen mehrere bezügliche Täselchen, mit langen Berzeichnissen mehr oder minder seltsamer Träume, nebst deren Auslegungen; doch ist nur ein einziges Fragment dieser Art bisher veröffentlicht worden; im Auszuge sautet dasselbe wie folgt:

Sieht Einer im Traum:
einen männlichen . . . . .
bie Gestalt eines Hären mit Füßen eines anderen Thieres \*) . . . .
bie Gestalt eines Bären mit Füßen eines anderen Thieres \*) . . . .
ben Bordertheil (?) eines Bären mit Füßen eines anderen Thieres \*) . . .
bie Gestalt eines Hundes mit Füßen eines anderen Thieres \*) . . .
einen todten Hund und . . . .
ben Gott Nin=tistus) todtschlagen . . . .
Leichen großer Thiere . . . .
ein Licht . . . .
einen Mann auf sich harnen . . . .

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 56, 2.

<sup>2)</sup> Der betr. Thiername ist leider nicht erhalten.

<sup>3)</sup> Dögl.

<sup>4)</sup> DBal.

<sup>5)</sup> Anscheinend ein Beiname bes Rergal.

Die Einbildungskraft der chaldäischen Traumdeuter war also ebenso lebhaft wie frei von ästhetischen Rücksichten; denn wie wir gleich aus den folgenden Zeilen desselben Fragmentes ersahren, war es eben nicht allein ein Mann, der den Träumenden in lettbezeichneter Beise belästigen konnte, sondern auch ein Beib, dsgl. ein Hund, ein Bär u. s. w. — Wir wissen indessen, daß Gerobot!) und Nikolaus von Damascus?) ebenfallsüber einen ähnlichen Traum des Astyages berichten, welcher seine Tochter Mandane sogar Asien überschwemmen sah, — ein Gesicht, welches offendar die zukünstigen Eroberungen des Ehrus verkündete.

Die Bebeutungen, die den erwähnten Träumen beigelegt wurden, sind leider nicht erhalten; doch dürften sie wohl sämmtlich verhängnißvoll gewesen sein, da das Berzeichniß mit einem sörmslichen Gebet schließt, in welchem die Sonne, als mächtiger Widerpart aller bösen Erscheinungen, um gnädige Hüsse ersucht wird. Auch ließen sich hier viele merkwürdige Vergleiche mit ähnlichen abergläubischen Vorstellungen anderer Völker und Zeiten anstellen. In einem Theile von Frankreich glauben z. B. noch heute die Landleute, daß in den Nächten von Weihnachten dis Epiphanias der Jagdzug des Königs Herodes die Lüfte durchziehe; nähere sich aber hiebei ein Hund der Meute irgend einem zufällig Vorsübergehenden, und zwar mit ähnlichen Absichten wie sie unser keilschriftlicher Urtext angiebt, so sei dies ein untrügliches Anzeichen, daß dieser Betroffene binnen Jahresfrist sterden werde!

Unter den vierzehn Capiteln des auguralwissenschaftlichen Werkes der Bibliothek zu Ninive scheint besonders jenes von Träumen und Traumdeutung gehandelt zu haben, dessen Ansfangsworte lauteten:

Ein Traum von hellem Schein, das Land in Feuer, — ein Traum von hellem Schein, die Stadt in Flammen.

Db inbessen auch bas barauf folgende Capitel:

Ein Seedrache mit den Bögeln bes himmels . . . . .

<sup>1)</sup> I, 107.

<sup>2)</sup> Bgl. C. Müller, Fragm. histor. graec., Bb. III, S. 399.

auf Traumgesichte Bezug hatte, läßt sich leiber nicht fest= stellen.

Nach Jamblichus') begaben sich in Babylon die Frauen absichtlich in den Tempel der Zirpanit, oder Aphrodite, um divinatorische Träume zu erhalten, die sie sodann underzüglich von Deutern sich auslegen ließen. Auch war dieser Brauch, den man Incubation, exolupois, nannte, in vielen griechischen und ägyptischen Tempeln vertreten <sup>2</sup>).

In Assprien, und wahrscheinlich auch in Chalbäa, — da die Assprer in all' diesen Dingen doch nur Schüler und Nachahmer der Chalbäer waren, — gab es nach Angabe der Texte Seher (sabru), denen die Götter vorzugsweise prophetische Träume zu Theil werden ließen. Unzweiselhaft aber dürsten diese Träume, wie es auch dei vielen anderen, selbst wilden Bölkerschaften der Fall war, im Allgemeinen nur durch künstliche Wittel, narkotische Getränke und bekäubende Dämpse herbeigeführt worden sein.

Im Helbengedichte tritt Izb hubar, oder richtiger Dhubar, beständig in Begleitung eines Sehers Éa=ibni auf, ber, mit allen Dingen vertraut, sogar die Sprache der Bäume versteht 4). Bormals lebte Éa=ibni einsam in den Bergen, beständig grübelnd, wie ein indischer Büßer. Der Helb von Uruk hatte indessen einen wundersamen Traum, in dem er die Sterne vom Himmel zur Erde herabsallen sah, dis er endlich einen schreckslichen Riesen mit Löwentatzen vor sich erblickte; und da er behufs Deutung dieses Traumes den Éa=ibni zu sehen wünschte, geslang es zwei Weibern, denselben aus der Einsamkeit an das Hossager des Dhubar zu verlocken, dessen unzertrennlicher Gestährte er in all' seinen Abenteuern wurde 6). Éa=ibni legte fortan alle Träume des Dhubar aus, die der Dichter mit bes

<sup>1)</sup> Babylon. ap. Phot. Biblioth. cod. 94, S. 75, Ausg. von Beder.

Bgl. Maury, Histoire des religions de la Grèce, Bb. II, S. 452—460; bsgl. La Magie et l'Astrologie, S. 231—241.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bgl. Maury, La Magie et l'Astrologie, S. 423-429.

<sup>4)</sup> G. Smith, Chaldean account of Genesis, S. 246; in der deutschen Uebersetzung von Fr. Delitsch, S. 209.

b) Bgl. bas ganze zwölfte Capitel beffelben Bertes; in ber beutschen Ueberf., S. 168—178.

sonberem Wohlgefallen ausspinnt; doch hatte er auch selber oft Träume, die er ebenfalls im Berlause der Handlung des Helbensgedichtes erzählt und erklärt; der sechste Gesang 1) schließt 3. B. mit den Worten:

Die Helben fchlasen Nachts auf ihren Ruhebetten; im Schlaf hat La=ibni einen Traum. Da aber La=ibni erwachte, beutete er seinen Traum, und sprach . . . . .

Die Auslegung bieses Traumes ist indessen mit dem Anfang bes siebenten Täselchens verloren gegangen. — Éasibni starb endlich eines gewaltsamen Todes, viel beweint und betrauert vom untröstlichen Dhubar; die Götter sandten jedoch Letzterm einen neuen Traum, worauf Dhubar sich zu Khasissatra, dem Xisuthrus des Berosus, begab, um über die Mittel zur Heilung seiner Krankheit Gewißheit zu erlangen?).

Seher oder Seherinnen dieser Art scheint es übrigens in manchen Tempeln beständig gegeben zu haben; so berichtet z. B. Herodot<sup>3</sup>) über den Thurm zu Borsippa:

"Im obersten Thurm ist ein geräumiger Tempel: in demselben befindet sich eine große, wohlgebettete Lagerstätte, und daneben steht ein goldener Tisch: ein Götterbild ist aber dorten nicht aufgerichtet, auch verweilt kein Mensch darin des Nachts, außer ein Weib, eine von den eingeborenen, welche der Gott sich aus allen erwählt hat, wie die Chaldaer versichern, welche Priester dieses Gottes sind.

Ebendieselben behaupten auch, wovon sie jedoch mich nicht überzeugt haben, daß der Gott selbst in den Tempel komme und auf dem Lager ruhe, gerade wie in dem ägyptischen Theben auf dieselbe Weise, nach Angade der Aegypter: denn auch dort schläft im Tempel des thebanischen Zeus ein Weid: diese beiden psiegen, wie man sagt, mit keinem Manne Umgang: ebenso auch verhält es sich in dem lycischen Patara mit der Priesterin des Gottes, zur Zeit der Orastelung: denn es sindet diese nicht immer daselbst statt; wenn sie aber stattsindet, so wird sie dann die Nächte hindurch mit dem Gott in den Tempel eingesschlossen."



<sup>1)</sup> W. A. I., IV, 49.

<sup>3)</sup> G. Smith, Chaldean account of Genesis, S. 247; in der deutschen Uebersetzung, S. 210.

<sup>\*)</sup> I, 181; in der deutschen Uebersetzung von Bahr, Bandchen I, S. 137-138.

Wie mein Bater bereits vor längerer Zeit nachwies, werden diese Angaben des Herodot von der bildlichen Darstellung auf einem Cylinder des Cadinet de France in allen Puncten bestätigt. Wir erblicken hier "einen Gott, auf einem Thalamus sitzend, dem eine Stusenphramide als Untersatz dient. In ehrerbietiger Haltung nähert sich dem Gotte ein Weib, ein jüngeres Mädchen mit entblößtem Haupt und Busen ihm zuführend, welch' letzterer Person der Gott eine Blume überreicht i)." Solche Darstellungen sinden sich indessen auch auf anderen Cylindern 2); doch dürste es nicht unbedingt ersorderlich sein, sie sämmtlich mit dem Heiligthum zu Borsippa in Verdindung zu bringen. Denn ähnliche Bräuche bestanden jedenfalls in mehreren Tempeln Chaldas, und zwar von Alters her, da wir die nämliche Scenerie bereits auf dem uralten, vor Kers Porters) edirten Cylinder des Königs Likbabi dargestellt sinden.

Der Eingang zur obersten Capelle bes Thurms zu Borsippa war dem Gotte Nebo (wörtl. Prophet) geweiht und hieß bab assaput "Thor des Drakels"4); jedenfalls war also die Capelle selbst eine Drakelsätte, an der man, wie bereits Maury ganz richtig erkannte, die gewünschten Drakelsprüche den divinatorischen Träumen entnahm, welche der daselhst eingesetzten Seherin dei ihrem nächtlichen Berkehr mit dem Gotte des Heiligthums zu Theil wurden. Daher denn auch Herodot diese Hierodule mit der Seherin von Patara vergleicht, welche ebenfalls — im Namen Apollo's — Drakel ertheilte.

Ein ähnliches Orakelgemach, bit assaput, beftand sodann, nach inschriftlichen Angaben, in der Phramide des königlichen Stadtviertels von Babylon 5); ob indessen die Art und Weise,

<sup>1)</sup> Chabouillet, Catalogue général des camées et pierres gravées de la Bibliothèque Impériale, ©. 118, Nr. 374.

²) Cullimore, Oriental cylinders, Nr. 71, 76, 109; Lajard, Culte de Mithra, Tfl. XXVII, Nr. 18, Tfl. LIV, Nr. 4.

<sup>3)</sup> Travels in Georgia, Persia, etc., Bb. II, Tfl. 79, Mr. 6.

<sup>4)</sup> Inscr. de la Compagnie des Indes, Col. 3, 3. 46: W. A. I., I, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cbb., Col. 2, 3. 43; Col. 3, 3. 24; W. A. I., I, 54. — Inscr. de Borsippa, Col. 1, 3. 17; W. A. I., I, 51, 1.

wie die Orakelsprüche an dieser Stelle erlangt wurden, die nämliche war wie im Borsippa'er Thurm, ist aus den betreffenden Urquellen nicht ersichtlich. Wir wissen nur, daß dieses Orakelsgemach auch als Grabkammer des Bel-Maruduk betrachtet wurde'); und dieses führt uns allerdings zu der Bermuthung, daß daselbst eine Art Incubation statthatte, da man ja häufig Grabstätten aufsuchte, um in ihnen durch Träume in den Besitz prophetischer Aufschlüsse zu gelangen²). Auch ist es bekannt, daß das Orakel des Belus oder Bel-Maruduk in der Geschichte Alexander's des Großen eine Rolle spielte, in sosern die Chaldäer im Namen dieses Heiligthums den macedonischen Heersührer zu bestimmen suchten, von Babylon fern zu bleiden 3), — ein Bemühen, welches freilich erfolglos blieb, da Alexander in den Rathschlägen der chaldäischen Priester egoistische Nebensabsichten vermuthen zu müssen glaubte 4).

Das Gebet, welches anscheinend die Incubationsbräuche im Grabgemach des Bel-Marubuk in der Pyramide É-saggal zu Babylon einleitete, ist zum Theil auf einem semitisch-assyrischen Textfragment o erhalten und lautete wie folgt:

herr, mögen meine Rlagen verstummen . . . . .

herr, Wiederhersteller und Erbarmer . . . .

Ununterbrochen irrte ich den Tag umber, auf dem Pfade bes Todes.

O mein Gott, befiehl . . . . .

O meine Göttin, nimm mich auf in Gnaben, weise meine Klagen nicht von dir!

Mögen meine Gunben, mein Trop, meine Miffethat vergeffen fein!

<sup>1)</sup> Strabo, XVI, 738; Rtesias, Persic., 2, Ausg. von Bähr; Aclian., Var. hist., XIV, 3; vgl. Oppert, Etudes assyriennes, S. 68—66.

<sup>2)</sup> Jefaia, LXV, 4.

<sup>8)</sup> Arrian., Anabas., VII, 16, 5 und 22, 1; Plutarch, Alex., 73.

<sup>4)</sup> Arrian., a. a. O., 17, 1. — W. A. I., IV, 19, 3 wird Urut als "Stadt des Orakels" der Göttin Rana bezeichnet. Wir heben diese Stelle besonders hervor, da sie zu den seltenen Angaben über die Existenz von Orakeln in den Tempeln Babyloniens und Chaldas zählt; welcher Art aber dieses Orakel zu Uruk war, läßt sich nicht näher bestimmen.

b) W. A. L, IV, 66, 2.

Möge das Bergeben verziehen sein, möge dem verborgenen Fehl= tritte Gnade widerfahren!

Mögen die sieben Binde meine Rlagen verwehen!

Möge die Sunde getilgt sein, moge der Bogel fie in den himmel entführen !

Wöge das Fischernet sie aufjangen, möge das strömende Fluswasser sie wegschwemmen!

Und laffe mich leuchten wie eine goldene Bilbfaule!

Möge die Flamme die Gunde verbrennen!

Möge mir gestattet sein, die Umgaunung beiner Statte zu burch= schreiten, beinen . . . . .

Gemähre mir ben Durchgang, trop meiner Sunde, und bulbe mich in beiner Nahe!

Gemaftre mir ben Gintritt, auf baß mir ein Glüdstraum zu Theil werbe!

Der Traum, ben ich träumen werbe, — baß er gunftig fci!

Der Traum, ben ich träumen werbe, - bag er mahrhaft fei!

Den Traum, ben ich träumen werbe, — laß ihn ausfallen zu meinen Gunften !

Mathir, der Traumgott, möge walten über meinem Haupte! Gewähre mir den Eintritt in den E-faggal, das Götterfcloß, den Bohnsit des Herren,

auf daß ich mich nähere Marubut, bem Erbarmer, bem Glud= fpender, und ben gefegneten Handen feiner Allmacht!

Möge ich rühmen können beine Größe, lobpreisen beine Gottheit! Wögen die Bewohner meiner Stadt rühmen können beine Berke!

Die Assyrer waren von dem divinatorischen Charakter der Träume so sest überzeugt, daß sie dieselben nicht allein für unstrügliche Anzeichen hielten, sondern auch neben den geschichtlichen Ereignissen verzeichneten, die sie durch dieselben für angekündigt erachteten. Die Annalen Assurbandabal's, von denen sich mehrere Theile auf Thonprismen in seinem Schlosse zu Ninive vorsanden, enthalten manche interessante Belege hierzu. Wir besitzen u. a. eine Inschrift historischen Inhalts, welche ebenfalls über einen Traum berichtet, und zwar in äußerst schwungvoller Form, wie dies bei amtlichen Urkunden sonst kaum der Fall ist. Zunächst wird darin erzählt, wie der Clamiterkönig Te Umman die Auslieserung einer Anzahl mit ihm verwandter, nach Assyrien geslüchteter und angeblich am ninivitischen Hose gegen ihn cons

spirirender Fürsten durchzuseten sucht. Affurbanhabal sicht sich indessen nicht veranlaßt, diesem Ansinnen zu entsprechen, worauf endlich TeUmman ihm ungeachtet einer großen Sonnenssinsterniß den Krieg erklärt:

Im Monat Ab, dem Monat des leuchtenden Sternenbildes der Bogensschützin 1), zum Feste der verehrten Königin, der Tochter des Bel, war ich in Arbela, der bevorzugten Stadt ihres Herzens, der Stätte der großen Feierlichsfeiten ihres Cultus. Da (geschah) der Einfall der elamitischen Männer, die gegen den Willen der Götter marschitzten; und sie wiederholten diese Rede:

"Te=Umman hat ein Wort der Heraussorderung gegen Istar geichleudert!"

Sie wiederholten den Inhalt seiner Worte: "Ich werde nicht eher ruhen, bis ich ihr nicht ein Treffen geliefert."

Auf Grund dieser Drohung des Te-Umman wandte ich mich an die erhabene Jitar; ich trat vor ihr Angesicht, ich warf mich bittslehend nieder und rief ihre Gottheit an, zu Hülfe zu eilen und mich zu erretten, mit den Worten:

"Herrin von Arbela, ich bin Affurbanhabal, der König von Affyrien, ben beine und beines Baters, beines Erzeugers, Hände geschaffen haben zum Behuse der Wiederaufrichtung der Tempel Affyriens und zur Bollendung des Glanzes der heiligen Städte von Atlad. Ich habe deine Heiligthümer wiederschergestellt, und ich schreite einher dich lobpreisend. Er aber, Te-Umman, der Elamiterkönig, ohne je die Götter geachtet zu haben, [zieht] gegen dich zu Felde].

"D Königin ber Königinnen, Schreden bes Schlachtengetümmels, Herrin ber Kämpse, Königin ber Götter, die du in Gegenwart Assur's, des Baters der dich erschaffen, immerdar zu meinen Gunsten sprachst, die du gnädig mir stimmtest das Herz Assur's und edelmüthig mir die Geneigtheit erwarbst des Marudut'?! Siehe, der Clamiterkönig Te-Umman, der da gesündigt wider Assur, [den König der Götter,] den Bater der dich erschaffen, und die Gottheit [verachtet] des Marudut, deines erhabenen Bruders, während ich, Assurdaut's, — ebendieser Te-Umman hat seine Herzen Assur's und Marudut's, — ebendieser Te-Umman hat seine Here versammelt und zur Schlacht geordnet, er hat seine Wassen in Bewegung geset wider Assurdaut. Degenträgerin der Götter, salle mit ganzer Krast über ihn her, inmitten der Schlacht, und vernichte ihn! . . . . . ."

<sup>1)</sup> Jstar, als Bogenträgerin und Kriegsgöttin, war die Jungfrau des chaldäisch-babylonischen Thierkreises; vgl. meine Premières Civilisations, Bb. U. S. 78, in der deutschen Uebersetzung, Bb. U. S. 62.

<sup>2)</sup> Marubut und Affur werden hier als specielle Schutzötter von Assprien und Babylonien in Parallele gestellt, ebenso wie die Bibel (3. B. Micha, V, 5) "Land Afsur's" und "Land Rimrod's" neben einander erwähnt.

Jitar erhörte mein Flehen. "Fürchte dich nicht", sprach sie, und sie erfüllte mein Herz mit freudigem Muth. "Entsprechend dem Gebete, das du an mich gerichtet, wirst du Augenzeuge meines Strafgerichts sein. Sei meiner Enade gewiß!"

In selbiger Nacht, da ich sie angerufen, hatte ein Seher einen mantischen Traum. Inmitten der Nacht erschien ihm Istar, und er erstattete mir folgenden Bericht:

"I star, die Arbela bewohnt, ist vor mein Antlig getreten. Jur Rechten und Linken war sie mit flammendem Schein umgossen; sie trug einen Bogen in ihrer Hand und suhr auf ihrem Wagen, als zöge sie in den Kamps. Tu aber standst bei ihr; sie war freundlich zu dir, wie eine Mutter zu ihrem Kinde; sie lächelte dir zu, sie, Istar, die holdeste unter den Göttern, und sie gab dir ihre Beschlässe tund, mit den Worten:

"Ziehe hin, um Beute zu machen; ber Beg steht offen vor bir, ich will ebenfalls mitziehn!"

"Du sprachest zu ihr: "Königin ber Königinnen, wohin bu auch gebst, könnte ich mit bir nur gebn!"

"Sie entgegnete dir: "Ich will dich beschirmen. Bleib' auf der Stätte, die Nebo geheiligt; genieße (in Frieden) deine Speisen, trint' Wein, laß' fröhliche Weisen erschallen und rühme meine Gottheit, dis daß ich komme und meine Beissaung eintrifft. Ich werde den Wunsch deines Herzens erfüllen. Dein Antlit soll nicht erblassen, deine Füße sollen nicht wanken, du wirst deinen Ruhm behaupten, inmitten der Schlacht."

"In der Enade ihres Wohlwollens schützet sie dich; sie ist voll Zornes gegen Alle, so dir nicht unterthan sind. Bor ihr breitet ein schreckliches Feuer sich aus, deine Feinde zu besiegen sund nieder zu stürzen] den Einen auf den Andern. Sie wendet sich gegen Te-Umman, den Clamiterkönig, der ihren Augen ein Greuel ist."

Im Monat Ulul'), am Feste Affur's, des Höchsten, im Monat Sin's, des Erseuchters von Himmel und Erde, vertraute ich mich der Macht des Lichtspenders Sin und dem Billen der Jftar, meiner unwandelbaren Herrin, an; ich versammelte meine Kriegsleute, die Tapfern, die sich zur Schlacht

<sup>1)</sup> Wie wir bereits früher aus dem (S. 444) mitgetheilten militärischen Calender entnommen, galt der Monat Ab für ungünstig, dagegen der Monat Ulul für günstig "Soldaten in's Feld rücken zu lassen". Assurbanhabal richtete sich also genau nach den Borschriften dieser Urkunde. Doch scheinen lettere in der Folge manche Abänderungen ersahren zu haben; wenigstens eröffneten Assurbabal und dessen Sohn Salmanassar ihre Feldzüge nicht allein in den Monaten Sivan, Duz und Tasrit, welche für günstig, bezw. zweiselhaft galten, sondern auch in den Monaten Ar und Ab, welche ausdrücklich als ungünstig bezeichnet werden. Unter Assurbanhabal traten solche Ausnahmefälle nie ein, wiewohl Sargon selbst einen Feldzug im Monat Ar begonnen hatte. — Daß übrigens bei allen politischen Unternehmungen gewisse Zeitbestimmungen eine Rolle spielten, ergiebt sich u. a. auch aus Hiob, III, 6 und Zesaia, XLVII, 13.

ordnen, unter Affur's, Sin's und Jstar's Befehlen. Ich brach auf gegen Te-Umman, den Clamiterfönig, und leitete den Warsch 1).

In der That war das Traumgesicht, welches Assurban = habal zum Kriege bewog, wohl würdig in seinen Annalen ver=herrlicht zu werden; denn der Sieg, den er erfocht, war unzwei=felhaft einer der glänzendsten, der je einem Assurerfönig zu Theil ward. Das Heer der Elamiter wurde an den Usern des Ulaï, des Eulacus der klassischen Geographen, in einen Wald gedrängt und völlig vernichtet, Te Umman selbst gesangen und auf dem Plaze enthauptet.

Affurbanhabal's Annalen berichten aber auch über andere Traumgesichte, wie z. B. über jenes, welches ben Lydier= könig Ghges zur freiwilligen Anerkennung der affyrischen Ober= herrschaft bewog 2):

Ghges (Gugu), dem Könige von Lydien, — einer Provinz am Gestade des Weeres, einer sernen Gegend, deren Könige meine Vorgänger und Väter kaum je hatten nennen hören, — offenbarte der Gott Assur, der mich erschaffen, im Traum meine glorreiche Herrschergewalt, mit den Worten:

"Nimm auf dich das Joch des Affurbanhabal, des affprischen Königs, des Auserwählten Affur's, des Königs der Götter, des Herren des Weltalls; entbiete Ehrfurcht seinem Königthum und unterwirf dich seiner Obergewalt. Richte an ihn deine Worte, erkläre dich für seinen Diener und überreiche ihm Tribut."

Noch am selbigen Tage, da er diesen Traum gehabt, entsandte er seinen Boten zu mir, meine Freundschaft zu erstehen. Gleichzeitig ließ er durch Letteren nach Ninive, der Stadt meiner Herrschaft, nebst zahlreichen und besträchtlichen Geschenken auch eine Anzahl Kimmerier (Gimmirai), Berwüster seines Landes, die er lebend im Kampse gesangen hatte, gelangen, auch meine Füße küssen.

Ueber die Vision des Gyges und die Entsendung einer lydischen Gesandtschaft an das ninivitische Hoflager, berichten übrigens mehrere gleichzeitig verfaßte amtliche Urkunden 3). Nach Angabe derselben wäre der Traum des Lydierkönigs nur dadurch zur Kenntniß der Assurer gelangt, daß der Abgesandte des Gyges

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 32, 3.16-83. — Smith, History of Assurbanipal, S. 119-137.

<sup>3)</sup> Smith, History of Assurbanipal, S. 73-75.

<sup>3)</sup> W. A. I., III, 30, 3. 89-97. — Emith, a. a. O. S. 71.

ausdrücklich mit der Berichterstattung über den Traum seines Gebieters an den afsprischen Monarchen beauftragt war 1); auch erfahren wir u. a., daß bei Ankunft der lydischen Gesandtschaft in Ninive kein des Lydischen kundiger Dolmetscher zur Hand war, — ein Zwischenfall, der die Umgebung Afsurbanhabal's natürlich in die peinlichste Berlegenheit brachte 2)!

Im Anschlusse an ben Bericht über bie Empörung seines Bruders, bes babylonischen Basallenfürsten Samulsumpukin, erzählt sodann Affurbanhabal noch folgenden Traum:

Dazumal hatte ein Seher, im nächtlichen Schlaf, einen Traum. "Sieh' her, was der Gott Sin all' denen bereitet, die Böses im Schilde führen gegen Assurbanhabal, den König von Assuren: die Schlacht steht bevor, es wartet ihrer ein böser Tod; mit der Spige des Schwertes, mit der Flamme des Feuers, dem Hunger und dem Strafgerichte des Nergal (Gott des Krieges und der Zerftörung) werde ich ihr Leben vernichten." Ich vernahm diese Worte und vertraute mich dem Willen des Gottes Sin, meines Herren, an ?).

Endlich, im Verlaufe seines Berichtes über ben zweiten Feldzug gegen ben Clamiterkönig Ummanalbas:

Mein Kriegsheer sah ben Fluß Itite vor sich, zur Zeit seines höchsten Basserstandes; und es fürchtete sich vor dem Uebergange. Aber Istar, die Arbela bewohnt, sandte inmitten der Nacht meinem Heer einen Traum, und sprach zu demselben die Borte: "Ich schreite selber einher vor Assurbans habal, dem Könige, den meine Hände erschaffen." Da aber freute sich mein Heer, ob dieses Traumes, und es überschritt den Itite, ruhigen Herzens.

Der Glaube an die prophetische Borbedeutung der Träume war unzweifelhaft bei allen Bölkern vorhanden. Doch bleibt es immerhin merkwürdig, daß die älteste urkundliche Erwähnung dieses Aberglaubens sich speciell auf Mesopotamien bezieht, wo der Einsluß der chaldäisch=babylonischen Civilisation am directesten einwirkte. Zu Anfang des zwölsten Jahrhunderts lernte nämslich der thebanische König Ramses XII. auf einer Reise durch Mesopotamien eine Tochter des Fürsten von Bakhten kennen, die

<sup>1)</sup> W. A. I., III, 3. 5—23; Smith, a. a. D., S. 64—66.

<sup>2)</sup> Smith, a. a. D., S. 77.

<sup>3)</sup> Ebd., S. 156 ff.

<sup>4)</sup> Ebd., S. 222 ff.

er sobann als Gattin heimführte. Benige Jahre später murbe ihm aber burch einen Boten feines Schwiegervaters bas Ansuchen übermittelt, er moge einen erfahrenen Argt nach Bathten fenden, ber die Bringessin Bint=Reschid, eine Schwester ber nunmehrigen Königin von Aegypten, Die von einem unbekannten Leiben befallen fei, wiederherftellen könnte. In ber That ichickte Ramfes balb barauf einen bewährten gegyptischen Urat mit bem Boten nach Bakhten; Die Beilmittel, Die berfelbe anwandte, blieben aber ohne Erfolg, sodaß ber Heilkunftler unverrichteter Sache nach Theben zurücklehren mußte. Nach Ansicht bes Kürsten von Bakhten konnte nunmehr nur das unmittelbare Eingreifen eines aegyptischen Gottes bie ersehnte Beilung ber Bringeffin bewerkstelligen; und er wandte fich baber von Neuem an seinen Schwiegersohn, mit der Bitte, ihm die heilige Arche bes Gottes Rhons auf einige Zeit zu überlaffen. entsprach auch diesem Wunsche, worauf die Prinzessin Bint= Reschid ohne Beiteres ihre Gesundheit wiedererlangte. Besitz eines so munderthätigen Gottes mochte indessen ihrem Bater fehr munichenswerth erscheinen; benn er beschloß die heilige Urche nicht nach Theben zurudzusenben, vielmehr in feinem Schloffe zurückzuhalten. Rach brei und breiviertel Jahren hatte aber ber afiatische Fürst einen wunderbaren Traum. Der gefangene Gott Rhons ichien ihm in Geftalt eines golbenen Sperbers nach Megypten zu entfliehen, und gleichzeitig befiel ihn urplöglich eine schwere Krankheit. Er nahm daber diesen Traum für eine Barnung bes Simmels und befahl fofort, ben gurudaehaltenen Gott wieder heim zu senden, sodaß dieser im breiunddreißigsten Regierungsjahre bes Ramfes feinen urfprünglichen Blag in einem Tempel zu Theben wieder einnehmen konnte.

Nicht minder interessant ist ferner die Thatsache, daß dieser Aberglaube besonders in der Zeit vom achten zum sechsten Jahrshundert v. Chr. zur höchsten Entwickelung gelangte. In Bordersasien und Aegypten beeinflußte er dazumal alle politischen Erseignisse in einer Weise, die man kaum für möglich halten sollte, wenn sie nicht ausdrücklich durch gleichzeitige amtliche Urkunden, nicht etwa von späteren Legenden bestätigt würde. Durch einen

fiegverheißenden Traum wurde Affurbanhabal zum Rriege gegen Te-Umman ermuntert; auch waren es Träume, bie wiederholt seine Beerschaaren zur Ausbauer ermuthigten. Gin Traum bewog & pges zur freiwilligen Anerkennung ber affprischen Obergewalt; besgleichen maren es Träume, die Rrojus ben · Tob feines Sohnes Atys 1), Aftyages bic cinftige Macht feines Enfels 2), und Chrus bie zufünftige Berrichaft bes Darius Syftafpes im Boraus verfündeten 3). Gin Traum führte ben Megypterkönig Sabako zu bem Entschluß, Die Regierung freiwillig niederzulegen 4); auch war es ein Traumgesicht, welches bem tanitischen König Seti bie endliche Bernichtung bes affprischen Beeres unter Sinatheirib zusicherte und ihn Dieferart gu ausharrender Gegenwehr ermunterte 5). Endlich erzählt der äthiopische Fürst Ta=nuat=Umen, der auf Taharga folgenbe Antagonist bes Affurbanhabal, auf einer Stele bes Museum zu Bulag 6) einen Traum, ber ihm seine zukunftige Macht offenbarte und ihn zur Eroberung von Aegypten bewog:

Im Jahre seiner Erhebung zur Würde eines allergnädigsten Fürsten, sah der König in nächtlichem Traum zwei Schlangen 7), die eine zu seiner Linken, die andere zu seiner Rechten. Bei seinem Erwachen aber waren beide versichwunden. Er rief: "Wan deute mir dieses sosort!" Und man entgegnete ihm mit den Worten: "Du besitzest das Land des Südens, — unterjoche das Land des Nordens: mögen die Königskronen beider Länder dein Haupt schmiden, auf daß du besitzest das ganze Land, in seiner Länge und Breite . . . . . bei dir."

<sup>1)</sup> Berodot, I, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebb., I, 107, 108.

<sup>3)</sup> Ebb., I, 209.

<sup>4)</sup> Ebd., II, 139; Diod. Sic., I, 65. — Die griechischen Schriftseller bringen diesen Borfall sämmtlich mit Sabako, dem Aethiopier, in Berbinsbung; doch ist es immerhin wahrscheinlich, daß nicht Sabako, sondern Tasharqa der betreffende Fürst war; vgl. Maspero, Histoire ancienne des peuples de l'Orient, S. 429, in der deutschen Ueberschung von Dr. Pietschem mann, S. 421.

<sup>5)</sup> Herobot, II, 141.

<sup>9)</sup> Mariette, Revue archéologique, neue Folge, Bb. XII, S. 169; Catalogue du Musée de Boulaq, Nr. 918; Maspéro, Revue archéologique, neue Folge, Bb. XVII, S. 329-339.

<sup>7)</sup> Die Schlange Uraeus war das Sinnbild bes Königthums.

Im selbigen Jahre offenbarten sich Seine Majestät, da Sie den Thron des Horus bestiegen hatten, an Ort und Stelle, wie sich Horus im unteren Lande offenbart.... Seine Majestät sprachen: "Diesem Traum liegt Wahrsheit zu Grunde." Der König zog nach Napata, ohne daß Jemand sich seinem Marsch widersetze. Er trat in den Tempel des Ammon von Napata, der auf dem heiligen Berge residirt, und sein Herz ersüllte sich mit Freude, da er seinen Bater Ammon= Ra, den Gebieter der Throne beider Welten, der auf dem heiligen Berge residirt, gesehen hatte und da man ihm die Blumen ankh dieses Gottes überreicht hatte. Und da der König den Ammon von Napata gepriesen, siehe! da brachte er ihm große Geschense dar, und er weihete ihm siedenunddreißig Stiere, dazu vierzig Gesäße voll dak und asch, und hundert Straußensedern.

Auf seinem Zuge nach den nörblichen Ländern verehrte der König vor allen übrigen Göttern insbesondere denjenigen, dessen Name verborgen ist. Und da er sich Elephantine näherte, überschritt er den Nil, um Elephantine zu erzreichen. Angelangt im Tempel des Num, des Herren von Kehht, verharrte er in ehrerbietiger Haltung vor diesem Gotte; er weihete ihm reiche Geschenke, auch spendete er den Göttern der Katarakte Brod und hak, desgleichen brachte er Gaben dem Nil, in seinem Kalle, dar.

Und da sich der König nach Rhefthinebs in Thebais, die Stadt Ammon's, begeben hatte, gelangte er nach Theben. Bei feinem Eintritt in den Tempel des Ummon = Ra, bes Gebieters des Thrones beider Belten, tam ihm Sent = ur ber Brophet 1), mit vier anderen diensthabenden Brieftern bes Tempels 21 m m on-Ra's, des Gebieters des Thrones beider Belten, entgegen; und fie überreichten ihm die Blumen ankh bes Gottes, beffen Rame verborgen ift. Das Berg Seiner Majestät schwoll an von Freuden, da Sie diesen Tempel in Augenichein genommen. Und Sie verordneten große Lobpreifungen im ganzen Lande, ba Sie Selbst Ummon=Ra, ben Gebieter bes Throncs beiber Belten, ge= priefen hatten. Als aber ber König nach ben nördlichen Ländern weiterreifte, ericholl große Freude im Often und Beften; fie ricfen: "Ziehe bin in Frieden; beine Seele beglücke ber Friede; beine Seele belebe beibe Belten. Biebe bin, auf daß du wieder aufrichtest die Tempel, die in Trümmern liegen; auf daß du wieder einsetzeit die göttlichen Sperber und ihre Abzeichen; auf daß du göttliche Opfer spendeft den Göttern und Göttinnen, sowie Todtenopfer ben Seelen ber Abgeschiedenen; auf daß bu endlich reinigest einen Jeden in seiner Bohnstätte, und vollziehest alle Brauche zu Ehren des Götterfreises." Die Befühle der Feindseligfeit, die ihre Bergen erfüllten, wichen Befühlen ber Freude 2).

Gleichzeitig aber sprach Scfaia3) im Namen Sahveh's:

<sup>1)</sup> Titel ber ägpptischen Briefter.

<sup>2)</sup> Obige Uebersetzung, die ich Maspero entlehne, bietet übrigens in vielen hinsichten Gelegenheit zu Bergleichen zwischen den assprischen und ägyptischen Urterten; vom literarischen Standpunct betrachtet, scheinen mir erstere unbedenklich den Borzug zu verdienen.

<sup>3)</sup> XIX, 3 und 4.

Und ich will die Aegypter an einander hetzen, daß ein Bruber wider den andern, ein Freund wider den andern, eine Stadt wider die andere, ein Reich wider das andere streiten wird.

Und der Muth soll den Aegyptern unter ihnen vergehen, und will ihre Anschläge zu nichte machen. Da werden sie dann fragen ihre Götzen und Pfassen, und Wahrsager und Zeichendeuter.

Auch warf der Verfasser der letzten, demselben Propheten zugeschriebenen Capitel 1) den Juden die Gewohnheit vor, in der nächsten Umgebung von Gräbern nach divinatorischen Träumen zu trachten 2).

Desgleichen Jeremia') im Namen Gottes:

Darum so gehorchet nicht eueren Propheten, Beissagern, Traumdeutern, Tagewählern (Bolkenbeutern) und Zauberern, die euch sagen: Ihr werdet nicht dienen mussen dem Könige zu Babel.

Denn sie weissagen euch falsch, auf daß sie euch serne aus euerem Lande bringen und ich euch ausstoße, und ihr umkommet.

### Und an anderer Stelle 1):

Siehe, ich will an die, so falsche Träume d) weissagen, spricht der Herr, und predigen dieselben, und versühren mein Bolk mit ihren Lügen und losen Theidingen; so ich sie doch nicht gesandt und ihnen nichts besohlen habe, und sie auch diesem Bolk nichts nübe sind, spricht der Herr.

# Etwas fpater auch Sacharia 6):

Denn die Gögen (Teraphim) reden eitel Wühe, und die Wahrsager sehen eitel Lüge, und reden verderbliche Träume, und ihr Trösten ist nichts; darum gehen sie in der Jrre, wie eine Heerde, und sind verschmachtet, weil kein Hirte da ist.

<sup>1)</sup> LXV. 4.

<sup>2)</sup> Herobot (IV, 172) und Pomponius Mela (I, 8, 50) berichten über einen ähnlichen Brauch ber Nasamonier an ber libyschen Küste.

<sup>3)</sup> XXVII, 9 und 10.

<sup>4)</sup> XXIII, 32.

b) Prophetische, von Jahveh selbst gesandte Träume, werden erwähnt: Rum., XII, 6; I. Sam., XXVIII, 6; I. Kön., III, 5; Hiob, IV, 13; VII, 14; XXXIII, 15; Joel, II, 28.

Dagegen waren alle Träume ober Traumgesichte, die im Namen fremder Gottheiten herbeigeführt wurden, auf's strengste verpont; die Deuter solcher Träume sollten gesteinigt werden; vgl. Deuteron., XIII, 2—12.

<sup>6)</sup> X, 2.

Die außerordentliche Ausdehnung, welche diese Art epidemischer Sinnenverwirrung im Berlaufe breier voller Sahrhunderte gewann, die Art und Weise, wie biefelbe die Geschicke ber Fürsten und Bölker von den Ufern des Guphrat bis zu benen des Ril ober bis zur äußersten Bestgrenze Kleinasiens beeinflußte, ist in ber That eine phänomenale Erscheinung, die selbst den unbefangensten Beobachter befremben muß. Wir wissen indessen, daß innerhalb beffelben Zeitraums auch bie großen affprischen und babylonischen Eroberungen stattfanden, und daß daher gerade bamals, Dank biefen Borgangen, Die Civilifation, Die Ibeen, Rünfte und religiöfen Anschauungen ber Affgrer fich am un= widerstehlichsten über Vorderafien, ja fogar über Aegypten ausbreiten mußten; und wir werden mithin kaum fehl treffen, wenn wir die wesentlichsten Urfachen jenes vom achten bis zum sechsten Jahrhundert so unumschränkt herrschenden Aberglaubens lediglich in der gleichzeitigen Uebermacht jener Lehren der chaldaischen Wahrsagekunft suchen werben, beren nächste Erben bie Affprer gewesen waren.

### Capitel IX.

### Die Phthonen und die Nekhomantie.

Die zwölfte und lette Tasel der Izdhubar = oder Dhubar= Epopöc 1) bietet nicht uninteressante Aufschlüsse über die Borstellungen der Chaldäo=Babhlonier hinsichtlich des Lebens im Jenseits.

Êa = ibni, der Seher und beständige Gefährte des Helden, war verstorben, bevor noch derselbe seine Reise zum Khasisatra unternahm, um Heilung und Unsterblichkeit zu erlangen. Nach Uruk zurückgekehrt, erhob aber Dhubar von Neuem Trauerklagen um seinen verlorenen Freund:

"Deine Keule schwingest du nimmer über die Erde; "die du mit deiner Keule trafst, sie umringen dich nun. "In deinen Händen führest du nimmer den (Zauber-)Stab, "die Dämonen . . . . . . sie fluchen dir nun.

"Rimmer füssest du dein Weib, an dem du Wohlgesallen hattest; "nimmer schlägst du dein Weib, das du zornerfüllt haßtest. "Rimmer tüssest du dein Kind, an dem du Wohlgesallen hattest; "nimmer schlägst du dein Kind, das du zornerfüllt haßtest. "Der Erde Umarmung hat dich gebannt. "O Finsterniß, Finsterniß, Mutter Nin=a=zu's), o Finsterniß!

<sup>1)</sup> Nebersett in G. Smith's Chaldean account of Genesis, S. 278—283; in H. Delitsich's Nebersetung dieses Werks, S. 239—243; den Urtext, nebst zwischenzeiliger Uebersetung, veröffentlichte Boscawen im vierten Bande der Transactions of the Society of Biblical archaeology, S. 272—286.

<sup>2)</sup> Rin=a=zu hieß im Akkadischen Ea als Todtengott.

"Die Pest entsührte ihn nicht, nicht raffte ihn Fieber hinweg, — die Erde war's, die ihn hinnahm.

"Nicht war es die Schlinge des Nergal, des Unbesiegten, die ihn wegsing, — die Erde war's, die ihn hinnahm.

"Nicht wurde er niedergestreckt auf dem Kampfplat der Helben, — bie Erbe war's, die ihn hinnahm."

Misbann . . . . . 1), Sohn ber Belit's), weinte um feinen Diener Easibni,

in . . . . ben Tempel bes Bel trat er ein, verlaffen.

Auch hier wiederholt Dhubar seine Wehklage, indem er gleichzeitig zu erlangen sucht, daß Éa=ibni nicht im Hades, dem finstern Wohnort der Todten, gelassen, vielmehr in den Himmel, den Bereich der Glückseligkeit, versetzt werden möge. Bel ist indessen nicht im Stande, dieser Bitte zu entsprechen, — edensowenig wie Sin, an den sich Dhubar ebenfalls wendet; denn Éa allein besitzt die Wacht und den Willen, solche Wünsche zu erfüllen: er beauftragt Marubuk, den Vollstrecker seines Willens, den Dämon (utukku) Éa=ibni's aus der Unterwelt in den Himmel zu führen:

Seinem Bater gehorchte] Marubut, ber eble Helb; .... er öffnete die Erde und ber Damon La=ibni's [stieg], einem Gefangenen gleich, aus ber Erbe empor.

Marubukvertritt also hier die Rolle des akkadischen Mittlers Silik=mulu=khi, dem er assimilirt worden war; letzteren nennt ein Hymnus der magischen Sammlung den "Erbarmer unter den Göttern, den Erbarmer, der die Todten in's Leben zurückführt )."

<sup>1)</sup> Der Name des Helben war an dieser Stelle ausnahmsweise phonetisch geschrieben, und ist daher diese Lücke um so mehr zu beklagen. Der erhaltene Auslaut des Namens ....ni genägt indessen vollkommen zum Nachweise, daß die Lesung Jzdhubar oder Dhubar nur vorläusig gelten kann, so lange sich nicht ein unversehrt erhaltenes Beispiel der phonetischen Schreibung des Namens wiederaufsinden läßt.

<sup>2)</sup> An dieser Stelle mit ihrem alten attadischen Beinamen Rin-sun bezeichnet.

<sup>3)</sup> W. A. I., IV, 29, 1.

Hieraus, sowie aus anderen, bereits früher 1) besprochenen und mitgetheilten Urtexten, lassen sich nun folgende Schlüsse ziehen:

Nach Ansicht der Chaldao-Babylonier ist jedem Sterblichen, von Geburt an, ein besonderer Geist beigesellt, der ihn schützt, in ihm lebt und sein geistiges Urbild ist, — entsprechend den Fravashi's der mazdeischen Vorstellungen; nach dem Tode seines Schützlings wird aber aus diesem Geiste ein Dämon oder utukku (vom akkabischen utuq). — Das Loos der Verstorbenen war ein günstiges oder ungünstiges, und zwar nach Maaßgabe der Gunst und Geneigtheit der Götter. Bevorzugte Seelen sanden Eingang in den Himmel, sie wurden Genossen der Götter und bewohnten fortan:

das Land mit Silberhimmel, wo Segensgüter find zu ihrer Rahrung und füße Lust sie zu besetigen, wo ist Einhalt des Kummers und des Jammers.

Dieses günstige Geschick wurde u. a. auch Rhasisatra zu Theil; im Allgemeinen traf es aber nur wenige Helben und fromme Fürsten. Denn das Loos, das der großen Mehrzahl der Sterblichen im Jenseits harrte, war bei weitem trostloser, in sosern der utukku ) des Abgeschiedenen in das "Land ohne Heimkehr" (akkais) des Abgeschiedenen in das "Land ohne Heimkehr" (akkaischiedenen zu sichtlichen Lodenbehausung, die wir bereits im vierten Capitel des ersten Theiles nach textlichen Angaben zu schildern versuchten.

Dort wohnen die Führer und die des Glückes entbehren, wohnen die Geringen und Großen, wohnen die Ungeheuer des Abgrundes der großen Götter, wohnt Stana, wohnt Nir4)....

¹) S. 203 ff.

<sup>2)</sup> W. A. I., III, 66, verso, Col. 3, 3, 29-36.

<sup>3)</sup> Bgl. Cap. I. bes erften Theiles.

<sup>4)</sup> Nir und Ctana, ber Titan bes Berofus, waren her fruheften Zeitalter.

wie sich auch die Izdhubar-Cpopöe, kurz vor der Erzählung von Ifar's Höllenfahrt, ausdrückt 1).

Im "Lande ohne Beimkehr" lebte die Seele gwar fort, wie im school der Hebraer; boch war sie der Empfindung und Willenstraft beraubt und allerorten von Finsterniß umgeben. Ihr Zuftand mar weder völlige Bernichtung noch Unfterblichkeit, fondern eher eine Art von Erstarrung und Schlummer. — Gleich= wohl befand sich im Hintergrunde dieses Landes, im ewigen Beiligthum (hekal kinu), eine "Quelle ber Lebensmaffer", beren Sprudel die Söllenmächte mit gespanntester Bachsamkeit und äußerster Gifersucht hüteten; ben Zugang zu ihr konnte freilich nur ein Gebot ber himmlischen Götter, vornehmlich Ea's, erschließen; wer aber baraus getrunken, kehrte lebend an's Tages= licht gurud, wie Iftar am Enbe ihrer Gefangenschaft. - Db übrigens diese Quelle auch bei ber endlichen Wiederauferstehung, - an welche die Chaldaer, nach Diogenes Laërtius' Berficherung 2), glaubten, - irgend welche Rolle spielte. läft fich aus den erhaltenen Texten ebenso wenig feststellen wie die Richtigfeit überhaupt ber Angaben biefes Schriftstellers.

Die Seelen der Abgeschiedenen konnten indessen nicht nur durch La's Machtspruch der Unterwelt entrückt werden, um wie La=ibni in den Himmel einzugehen; sie konnten auch als Bampyre aus ihren Gräbern zurückkehren, um die Lebenden zu quälen und zu ängstigen. Daher Istar dem Schließer des Höllenreiches mit den Worten droht:

Hiter, öffne dein Thor; öffne dein Thor, daß ich eintreten kann.
Deffnest du aber daß Thor nicht, und kann ich nicht eintreten, dann stürm' ich daß Thor und sprenge sein Schloß, stürme die schließenden Riegel, durchschreite daß Thor.
Dann werd' ich die Todten erweden, zu verschlingen die Lebenden; ich werde die (bem Tageslicht wieder zugeführten) Todten zahlreicher machen denn Alles, was lebt.

<sup>1)</sup> Bgl. Boscawen, Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. IV, S. 295; G. Smith, Chaldean account of Genesis, S. 228; in S. Delisich's Ueberjesung, S. 197.

<sup>2)</sup> De vit. philosoph., procem.

<sup>8)</sup> Bgl. mein Choix de textes, Nr. 30, recto, 3. 15—20.

Der Glaube, daß außer den sog. Schattenbildern (akkadisch dimme, assyrisch lamastuv) und Gespenstern (akkadisch dimmea, assyrisch ladasu) auch die Seelen der Verstorbenen als thatsächlich angreisende Bampyre (akkadisch dimme xab, assyrisch ahharu) aus der Unterwelt hervorgingen, war überhaupt in Chaldäa und Babylonien ein ganz allgemeiner 1); und er beherrsichte die späteren Chaldäo-Babylonier noch ebenso sehr wie die alten Ukkader, die sich durch zahlreiche Beschwörungen dieser Unholde zu erwehren suchten.

Allein, nicht nur der Zorn einer Gottheit vermag die Seelen der Todten als Bamphre an's Tageslicht zurückzuführen, — auch der Mensch ist im Stande, durch bestimmte Handlungen und Zaubersprüche Verstorbene zu eitiren. Die Schwarzkunstlerstanden zumal im Ruse, den Gegenstand ihres Zornes oder Hasse durch Vamphre und ähnliche Schreckgeister zu verfolgen und zu peinigen.

Und da man nun einmal glaubte, daß es überhaupt möglich sei, die Geister der Verstorbenen nach Willkür erscheinen zu lassen, so war man natürlich auch versucht, durch Vestragung derselben die Zukunst zu ersahren. Die Nekromantie, die sich mit logischer Consequenz aus diesen Vorstellungen entwickelte, war unter allen Völkern des Alterthums verbreitet. Sie wird bereits in der Odhsse erwähnt 2); auch wissen wir, daß sie in Form regelzmäßiger Orakel an vielen Orten Griechenlands gepstegt wurde 3); besgleichen war sie den Thraciern 4) bekannt und von den Etruszern 5) zu den Römern 6) gelangt, bei denen sie vorzugsweise

<sup>1)</sup> Bgl. S. 39 bes erften Theiles.

<sup>2)</sup> N, 29 ff; vgl. Apollon., Argonaut., III, 1030 ff; Dvib, Metam., VII, 240 ff.

<sup>8)</sup> Fréret, Mém. de l'Acad. des inscriptions, Bb. XXIII, S. 174; Bistemann, De variis oraculorum generibus apud Graecos, S. 54; Maury, Histoire des religions de la Grèce, Bb. I, S. 195, Bb. Π, S. 466 ff.

<sup>4)</sup> herobot, IV, 94 ff.

b) Clem. Mier., Protrept., I, 11; Theodoret., Gr. affect. cur., 10, in ben Opp. Bb. IV, S. 950 und 964.

<sup>6)</sup> Die Nethomantie übten u. a. aus: Appius Claudius Pulcher (Cicero, Tusculan., I, 8 und 16; De divinat., I, 58), Batinius

von ambulanten Wahrsagern betrieben wurde 1); endlich war sie auch in Babylon gebräuchlich, wie unzweiselhafte Zeugnisse bestunden 2).

Die Bauchredefunft, für uns ein Gegenstand erheiternder Unterhaltung auf Jahrmärkten, flößte den Alten nicht minder Schreden als Bewunderung ein. Man war eben außer Stande, ihren Zusammenhang zu erflären, und erachtete fie daber für etwas Uebernatürliches. Der Bauchredner galt den Alten nicht etwa für einen Gaukler, der nach Gutdünken ein natürliches Bermögen zu feinem Nuten ausbeutete, sondern lediglich für einen Beseffenen, in deffen Bauchhöhle der Beift eines Beritorbenen haufte 3), welcher unabhängig vom Willen des Bejeffenen aus biefem ficheren Berfteck seine Stimme vernehmen ließ. sväterer Zeit erkannten die Griechen allerdings den natürlichen Busammenhang der Bauchredekunft; aber auch dazumal war diese Einficht nur auf die aufgeklärteren Beifter beschränkt. größere Masse des Bolkes blieb ununterbrochen ihrem alten Aberglauben treu; sie betrachtete die Bauchredner immerfort als Beseisene, δαιμονόληπτοι, desgleichen die Laute, die dieselben vernehmen ließen, als prophetische Worte des Beistes, der denselben innewohnte. Die sogenannten egyaorpiuv Dor bilbeten sogar eine bejondere Wahrsagerelaffe, deren fich, nach Unficht des Boltes, Die Beifter bedienten, jo oft sie auf die Außenwelt einwirken wollten 4). In Athen wurden diese Künstler Eurykliden 5), ihre Runft "Mantit bes Gurpfles" genannt "), ba die Localtradition eine Berson dieses Namens als die erste bezeichnete, in deren

33

<sup>(</sup>Cicero, Contr. Vatin., 6), Libonius Drujus (Tacitus, Unn., II, 28), Nero (Suctonius, Nero, 34; Plinius, Hist. nat., XXX, 5) und Caracalla (Dio Cassius, LXXVII).

<sup>1)</sup> Bscubo = Clem., Recognit., I, S. 494, Husg. von Cotelier.

<sup>2)</sup> Jamblich. ap. Phot. Biblioth. cod. 94, G. 75, Musg. von Beder.

<sup>3)</sup> Arijtoph., Vesp., 1017; Schol. ad h. l.; Sefnd., v. έγγαστοίμυθοι.

<sup>4)</sup> Philochor. ap. Suid. v. ἐγγαστρίμυθος; υgl. Eusebe Saverte, Des sciences occultes, Bb. I, Ξ. 185; A. Maury, La Magie et l'Astrologie, Ξ. 60.

<sup>5)</sup> Schol. ad Aristoph. l. c.; Jamblichus, a. a. D.

<sup>6)</sup> Ariftophan., a. a. D.

Körper ein Geist gehaust und gesprochen hatte (Aristophanes: els allorelovs yavesque érdés). Allgemeiner hießen sie jedoch Bythonen, xéIwes, — ein Name, welcher anscheinend ursprünglich nur dem innewohnenden Geist oder "Belehrer" zukam, später aber metonhmisch auch auf den Bauchredner selbst übertragen wurde!).

Die Septuaginta jowie der h. Hieronymus bedienen fich burchgängig der Ausdrucke "Bythonen" und "Bythonengeifter" zur Bezeichnung ber oboth des hebräischen Bibeltertes, welch' lettere genau den Buthonen der Griechen entsprechen. Der biblische ob ift ein unsauberer Beift, ein Todtengeist 2), der dem Körper eines Mannes oder einer Frau innewohnt 3) und von hier aus die Bukunft offenbart 4), - entsprechend dem jidoni. dem "Wiffenden" ober "Belehrenden", welcher fast immer mit Ersterem zugleich genannt wird. Endlich wurden die Benennungen oboth und jidonim auch zur Bezeichnung der beseffenen Bahrfager gebraucht 5), welche eben stets Bauchredner waren; wir entnehmen diejes Lettere nicht allein aus Josephus' Besprechung ber berühmten Pythonissin zu En-Dor 6), sondern auch daraus, daß die Septuaginta wiederholt oboth durch έγγαστρίμυθοι übersett, sowie überhaupt aus den charakteristischen Ausdrücken, deren sich die Propheten zur Schilderung der Stimme der oboth bedienen:

Wenn sie aber zu euch jagen: Ihr müsset die oboth und jidonim fragen, die da schwaßen und disputiren: [so sprecht:] Soll nicht ein Bolt seinen Gott fragen? Oder soll man die Todten für die Lebendigen fragen??

# Und an anderer Stelle:

<sup>1)</sup> Plutard., De defect. orac., 9; Eujeb., Comment. in Is., 45; Height, v. πύθων, Apojtelgeichichte, XVI, 16.

<sup>2)</sup> Deuteron., XVIII, 10; Zefaia, VIII, 19.

<sup>3)</sup> Levit., XX, 27: I. Sam., XXVIII, 7.

<sup>4)</sup> Deuteron., XVIII, 10; I. Sam., XXVIII, 8.

<sup>5)</sup> Levit., XX, 6; I. Sam., XXVIII, 3 und 9; Jefaia, XIX, 3.

<sup>6)</sup> Ant. Jud., VI, 14, 2.

<sup>7)</sup> Jefaia, VIII, 19. - Bgl. auch Som., 3lias, 4, 101.

Alsdann sollst du geniedriget werden, und aus der Erbe reden, und aus bem Staube mit deiner Rede mummeln, daß deine Stimme sei, wie eines ob, und beine Rede aus dem Staube wispele 1).

Die allbekannte Schilderung, die das 28. Capitel des ersten Buchs Samuelis' vom Jusammentressen Saul's mit der Pythonissin zu En-Dor entwirft, beweist übrigens, daß die oboth mit ihrer Bauchredekunst auch Geisterbeschwörungen verbanden, kraft deren sie die Seelen Verstorbener eitirten. Auf eine nähere Erörterung der vielsach von den Kirchenvätern aufge-worsenen Frage, ob diese Vorgänge lediglich auf Täuschung der ruhten, oder ob auch thatsächlich dämonische Einflüsse dabei eine Rolle spielten 2), brauchen wir indessen wohl nicht weiter einzugehen. —

Unter den verschiedenartigen schwarzkünstlerischen Sandlungen, zu beren Befämpfung die Sprüche des bereits früher befprochenen magischen Sammelwerkes bienten, wird ein specieller Zauberact durch das Ideogramm 💢 bezeichnet 3), welches nach Angabe der Syllabare affadisch ubi gelesen wurde und dem affprischen abutuv ober ubutuv entsprach. Erwägen wir nun aber, daß es sich hier unzweifelhaft um eine Berrichtung ber Magic handelt, so liegt die Vermuthung gewiß nahe, daß da= runter die "Befragung" oder "Beschwörung des ob" zu verfteben fei, zumal bieses Ideogramm, in verbalem Sinne gefaßt, dem affprischen naklu "argliftig handeln, strafwürdigen Künsten oblicgen" entipricht, besgleichen in bilinguen Urfunden häufig zur Biedergabe des afkabischen Berbalstammes lil "fich erheben, hinaufsteigen +)" dient. Ebendiese lettere Bedeutung dürfte offenbar die ursprünglichste bes fraglichen Schriftzeichens gewesen sein, welches jodann auch auf die Berrichtungen und Practifen bes

<sup>1)</sup> Zejaia, XXIX, 4.

<sup>2)</sup> S. Joh. Chrujoft. ad I. Corinth. XII; Tertull., Adv. Marc., IV, 25; De anim., 57; S. Hugustin., De doctrin. Christ., 33.

<sup>\*)</sup> Im Smith'schen Berzeichniß Nr. 200; in meinen Etudes accadiennes Nr. 287; in Sayce's Elementargrammatit Nr. 270.

<sup>4)</sup> Daher benn auch baffelbe Jbeogramm gur Bezeichnung eines Ausbruckes biente, ber bem Begriff "König" fehr nahe ftand.

bauchrednerischen Schwarzkünstlers bezogen wurde, - ba derfelbe mittelft feiner Beichwörungen die Beifter der Abgeschiedenen zwingt, ihre unterirdische Behausung zu verlassen, und dahin emporzusteigen, wo man ihrer begehrt. Desgleichen scheint mir Die Difibilligung folder Brauche veranlagt zu haben, bag man bem betreffenden Ideogramm auch die Bedeutung des affprifchen naklu beilegte. Es find dies eben Erscheinungen, die sich in allen Schriftarten wiederholen, in denen Ideographismus vorherrscht; die Bedeutungen eines Ideogrammes können die nämlichen Erweiterungen erfahren, wie die eines Wortes der lebenden Sprache, und vermöge derfelben Analogien; auch geschieht es in Folge der ursprünglichen Unabhängigkeit der Schrift- von der lebenden Sprache nicht felten, daß ein und daffelbe Reichen Beariffe in den Kreis feiner Bedeutungen aufnimmt, zu deren Ausbrud sich die mündliche Sprache gang verschiedener Worte bedient 1).

Ziehen wir nun aber auch Jamblichus' ausdrückliche Ansgabe in Betracht, daß die Babylonier thatjächlich Nekromantie trieben und mittelst ihrer Bauchredner 3) die Geister der Todten nach zukünftigen Dingen befragten, — und erwägen wir endlich, daß selbst der Name ob kein semitischer ist, vielmehr unzweiselhaft dem akkadischen ubi entstammt 1), so dürste es offenbar auf der Hand liegen, daß der Glaube an die oboth. sowie die Gebräuche ihrer Befragung, aus der chaldäsischen Magie hervorgingen und aus Chaldäa nach Syrien und Palästina gelangten.

<sup>&#</sup>x27;) Bgl. mein Essai sur la propagation de l'alphabet phénicien. Bb. I, S. 62.

<sup>2)</sup> Ap. Phot. Biblioth. cod. 94, S. 75, Ausg. von Beder.

<sup>3)</sup> Sanzovoas, offenbar eine Ableitung vom sprischen zakuro "Zauberer, Beschwörer, Wahrsager", da zu Jamblichus' Zeiten das Assprische schwallange vom Aramäischen verdräugt worden war.

<sup>4)</sup> Bisher identificirte man dieses Wort mit dem gleichlautenden hebräischen ob "Schlauch", und nahm an, daß der Bauchredner deshalb so genannt wurde, weil man ihn für ebenso willenlos hielt wie einen irgendendbeliebigen Schlauch, den ein Geist zum Ausenthalt wählt. Diese Erklärung, mit der man in Ermangelung einer besseren sich begnügen mußte, war aber schon aus dem Grunde unzulässig, da ob anfänglich nicht den Wahrsager, sondern den Geist selber bezeichnete, auf den die Benennung "Schlauch" sich in keiner Weise bezeichnet

Die Nekromantie, sowie die Befragung der Pythonengeister, galt jedenfalls in Chaldaa und Babylonien für gottlos und strafswürdig, und gehörte daher wohl weniger in das Gebiet der Mantik als zur Schwarzkunst und verpönten Zauberei, zumal sie niemals in den Rahmen der erlaubten, regelrechten und wissenschaftlich betriebenen Wahrsagung aufgenommen ward. Aus diesem Gesichtspunct hätten wir sie nun allerdings von der vortiegenden Untersuchung ausschließen müssen; allein es schien mir einerseits doch wünschenswerth, wenn überhaupt alle Mittel und Wege angegeben würden, deren sich die Chaldäer zur Erforschung der Zukunst bedienten, andererseits wollte ich die gebotene Geslegenheit nicht unbenutt lassen, um zugleich meine früheren Mittellungen über die Magie an dieser Stelle nach Krästen zu vervollständiaen.

### Capitel X.

# Die Borbedeutungen geometrischer Figuren.

Bie die Schriftsteller des Alterthums einmüthig bezeugen, . waren die Chaldao-Babylonier bereits fruhzeitig in allen Bebieten der Mathematif wohlbewandert. Die Richtigfeit dieser Ausfage läft fich nun allerdings nicht mit Sulfe von Urterten mathematischen Inhalts bestätigen, da sich bergleichen leiber noch nicht auffinden ließen; daß aber die Chaldaer thatjächlich eine wissenschaftliche Geometrie haben mußten, erscheint gleichwohl um jo glaubhafter, einerseits da ihre vorwiegende Neigung zur Aftronomie immerhin einen gewissen Bestand positiver mathematischer Rennthisse voraussegen läßt, andererseits da wir auch baraus einen ungefähren Begriff von ihrer Rechenkunft und verhältnißmäßig großen Bewandtheit im Lösen sogar verwickelter arithmetischer Aufgaben uns machen können, wenn wir u. a. das sinnreiche System ihrer Sexagesimalrechnung, sowie eine Reihe aftronomischer Berechnungen, die ihnen ausdrücklich zugeschrieben werden, endlich jene allbekannten Tafeln der Quadrat: und Cubitwurzeln ') in Betracht ziehen, welche zur Zeit des alten chaldäischen Reiches verfaßt und zu Senkereh wieder an's Tageslicht gefördert wurden.

Nicht minder zeugt für die mathematischen Kenntnisse der

<sup>1)</sup> Beröffentlicht in meinem Choix de textes cunéiformes, Nr. 84 und 85; degl. W. A. I., IV, 40. llebersest von Sance im vierten Bande der Transactions of the Society of Biblical Archaeology, S. 311-14.

Chaldäo-Babylonier ihr ebenso durchdachtes wie in sich zusammenhängendes Maaß- und Gewichtssystem. Im Verfolge der Abhandlung Oppert's "L'étalon des mesures assyriennes" (richtiger wohl babyloniennes) wies Prof. Cantor in Heidelberg sogar nach, daß die Formel  $\pi=3$  unzweiselhaft den Chaldäern bekannt gewesen und ebendiesen vom babylonischen Talmud entlehnt sein müsse. Erwägen wir jedoch, daß diese Formel sich ebenso wie der sechszigjährige Eyelus in China wiedersindet, so liegt die Vermuthung gewiß nahe, daß ihr eigentlicher Ursprung vielleicht schon bei den alten Akkadern zu suchen sei. Die Unfähigkeit der Semiten, ein selbständiges, rationelles Jahlensystem zu ersinnen, bildet also auch hier einen deutlichen Contrast zu alledem, was in Chaldäa und Babylon geleistet ward. —

Die Anfänge der Wiffenschaft waren indessen stets und allerorten mit seltsamen, abergläubischen Ideen vermischt, welche freilich die ursprünglichste Triebfeder aller menschlichen Bigbegierbe maren, im Grunde genommen aber oft völlig entstellend einwirften. Die Astronomic ging anfänglich Sand in Sand mit ber Astrologie; desgleichen entwickelte sich die wissenschaftliche Chemie erft allmälich aus den abenteuerlichen Beftrebungen ber Aldemisten; und ebenfo war benn auch die beständigste Gefährtin ber ältesten Geometrie die sog. Grammamantie ober Beifsagung aus den Linien und Winkeln, - eine Afterwiffenschaft, Die noch heutigen Tages nicht allein bei den Chinesen, die den acht Tetragrammen des Fohi 1) untrügliche divinatorische Kräfte zuschreiben, sondern auch an vielen Orten Eurova's sich erhalten hat, wo bie acheimnisvollen Gigenschaften bes Fünfects fort und fort eine Rolle spielen.

Bei den Griechen waren ähnliche Ideen nicht minder verstreten. Philolaos und die Pythagoräer behaupteten, daß die Erde vom Cubus, das Feuer von der Pyramide, die Luft vom Oftaeder, das Wasser vom Isosaeder und das Weltall vom Dodes kaeder hervorgebracht seien 2), — alles Vorstellungen, welche

<sup>1)</sup> Rgl. Mémoires sur les Chinois, Bd. II, S. 153 und 191.

<sup>2)</sup> Stob., Ecl., I, 10; vgl. Plut., De placit. philos., II, 6. — Der

offenbar mit den Elementen der Geometrie und Rechnenkunft aus der Civilisation des Euphratlandes und durch Vermittelung Aleinasiens nach Griechenland gelangten, wie u. a. auch die Bezeichnung pra, Mine, affprisch mana, unwiderleglich bezeugt.

Endlich finden sich ähnliche Anschauungen auch bei den Mystifern des alexandrinischen Judaismus. Philon!), oder wer immer der Versasser jener Abhandlung "vom beschaulichen Leben" war, berichtet, daß die Therapeuten ihr "großes Fest" beständig den funszissten Tag seierten, "da sunszig die heiligste und natürlichste Zahl sei, die sich aus dem Quadrat des rechts winkligen Dreiecks, — der Urquelle der Entstehung und Einsrichtung des Weltalls, — ergebe."

In wieweit nun aber diese Speculationen einzeln von der babylonischen Civilisation beeinflußt oder gar erzeugt wurden, läßt sich freilich nicht näher bestimmen; soviel steht nur sest, daß das allgemeine Grundprincip derselben in den Lehren wurzelte, die in den Priesterschulen des unteren Euphratz und Tigriszlandes zur Anschauung gebracht wurden. Auch ist es nicht minder erwiesen, daß die Chaldäer nicht allein solch' hohe, zugleich religiöse und mathematische Theorien pslegten, sondern nebendei auch mit nicht geringerem Eiser eine Art Grammamantie betrieben, mittelst deren sie aus gradlinigen oder winkligen Figuren die Geheimnisse der Zukunft zu ergründen suchten.

Ein Fragment, welches ich bereits früher veröffentlichte\*), giebt die Borbedeutungen einer ganzen Anzahl Figuren an, die sich "zur Rechten des Beobachters" zeigen; leider sind nur vier dieser mantischen Bilder erhalten:



Ausdruck rerydywoos derfe, ein vierkantiger, b. h. tugendhafter Wensch, dürste wohl ebensalts diesem Ideenkreise entsprungen sein; vgl. Aristot., Eth. Nicomach., I, 10, 11.

<sup>1)</sup> De vit. contempl., S. 481, Ausg. v. Mangen.

<sup>2)</sup> Mr. 94 meines Choix de textes cunciformes; vgl. Sance, Transactions of the Society of Biblical archaeology, Bb. IV, S. 304.

Auch find die bezüglichen Erklärungen so lückenhaft, daß aus ihnen nichts Zusammenhängendes gefolgert werden kann; mit einiger Gewißheit läßt sich vielleicht nur ersehen, daß die Vorbedeutung der dritten Figur die "Gründung" oder "Dauer einer Stadt" betrak.

Ein ähnliches, besser erhaltenes Fragment ist sodann von Sayce übersetzt und veröffentlicht worden 1). Der Text desselben ist in zwei Columnen getheilt, deren erste zwölf Zeilen unsabhängig von einander sortlausen. In der linken Columne lesen wir:

Der Schukgott des Landes?) schlägt feindselig nieder seine Gegner.

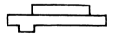


Der Wohlstand gewährt ihm 3), sichert ihm Sprossen.



Bünftiges Anzeichen.

Die nächstfolgende Figur ist fast identisch mit dem alten hieratischen Schriftzeichen ", welches soviel wie "gehen, marsschiren" bedeutet:



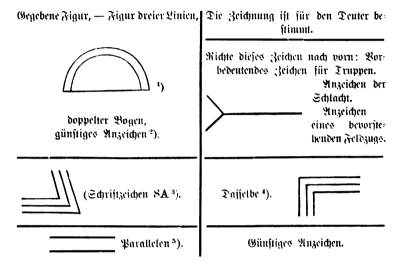
Zur Sicherung dieser Identificirung ist im Innern der Figur das betreffende Schriftzeichen selbst wiederholt. Die augurale Bedeutung dieses Bildes bezog sich daher anscheinend auf die Gunst oder Ungunst beabsichtigter Reisen.

<sup>&#</sup>x27;) Cbd., S. 305—310.

<sup>2)</sup> Marudut, unter seinem attadischen Beinamen Silit = ma.

<sup>3)</sup> Demjenigen, ber bas Loos befragt.

Bon der dreizehnten Zeile ab erstreden sich die mantischen Figuren nebst ihren Deutungen über beide Columnen, sodaß der Sinn des Ganzen nur unter gleichzeitiger Betrachtung beider Theile zu errathen ist:



Die übrigen Deutungen sind leider sehr mangelhaft erhalten und lassen sich daher nicht zusammenhängend übersetzen; sie beziehen sich auf das einsach und doppelt gegebene Zeichen seichen sie Gintheilung des Kreises in Grade, sodann auf Parallelen, zwischen denen das Schriftzeichen so zu lesen, endlich auf die Figur:

in deren Innerem das Ideogramm "Schöpfung, Erzeugung" (Schriftzeichen (T)) sich befindet.

<sup>1)</sup> Das Schriftzeichen - im Innern dieses Doppelbogens bedeutet als Zbeogramm "fehr groß."

<sup>9</sup> Die wörtliche Erklärung ist hier in atkabischer Sprache verfaßt, während die nächstfolgenden affprisch gegeben sind.

<sup>3)</sup> Die Figur selbst ist ein hieratisches Schriftzeichen gleicher Bedeutung.

<sup>4)</sup> Tegl.

<sup>5)</sup> Diefe Erklärung ift ebenfalls in akkadifcher Sprache gegeben.

Sayce nummt an, daß einzelne unter den Figuren, denen man augurale Bedeutung beimaß, sich anscheinend auf die Einztheilung des Himmels in Kreise und Felder oder Flächen, welche die Aftrologen zur Anstellung ihrer Beobachtungen machten, dezogen haben könnten. Zur Begründung dieser Ansicht beruft er sich speciell darauf, daß unmittelbar hinter den beiden Parallelen das Zeichen folgt, welches zur Eintheilung des Kreises in Grade diente, und zwar einfach und doppelt, sowie mit dem ausdrücklichen Bermert "im Bogen", — gleichsam zur Anspielung darauf, daß im gegebenen Falle zwei besondere Grade eines bestimmten Himmelskreises oder Bogens von diesen Parallelen durchschnitten wurden. Auch fügt der Genannte hinzu, daß auf einem Astrosladium 1), dessen Fragmente Smith entdeckte, eine einzelne Figur sich besinde, die denjenigen der vorher besprochenen Fragmente sehr ähnele:

d

Diese Figur werbe ausdrücklich von Angaben über gewisse Borgänge begleitet, welche die Phasen verschiedener Gestirne im Boraus verkündeten. Gleichwohl räumt Sance ein, daß die größere Mehrzahl der Figuren, die ich dem Leser soeben vorgesführt, wohl kaum diesen specielleren Charakter haben dürften.

Meines Erachtens sind indessen die auguralen Bilber und Zeichen der beiden bisher veröffentlichten Bruchstücke nichts Unsderes als lediglich Typen geomantischer Figuren, wie sie zumal später bei den Byzantinern und überhaupt im abendländischen Mittelalter eine nicht unbedeutende Rolle spielten. Man warf bei diesem Wahrsageversahren, dessen Ersindung man bis auf den Batriarchen Noah zurücksührte, gewöhnlich eine Handvoll Sand auf einen Tisch oder zur Erde und deutete sodann die entstandenen, mehr oder minder ausgeprägten Figuren nach Maaßgabeihres Ausschens 2). Die Zigeuner weissagen ja heute noch aus

<sup>1)</sup> S. 162 im britischen Museum.

<sup>2)</sup> Corn. Agrippa, De vanitate scientiarum, c. 36; J. A. Schmidt, Dissertatio de geomantia, Icua, 1695; Kircher, Sedipus, Bb. II, zweiter Theil, S. 493 ff.

ben Formen, welche geschmolzenes, in's Baffer gegoffenes Blei annimmt; auch habe ich selbst in der Normandie wiederholt jog. Bauberer beobachtet, Die in ähnlicher Beije Krankheiten festzustellen suchten, indem sie eine Sandvoll Solastäben auf ein ausgespanntes Tuch fallen ließen und die wirren Figuren, die daburch entstanden, nach gewissen Regeln und Erfahrungen zu beuten suchten. Es find dies lediglich Abarten ber Befragung von Loosstäben, und möchte ich daher wohl annehmen, daß unsere Fragmente über die chaldaisch babylonische Wahrsagerei aus den Bügen und Linien gewiffer Figuren ebenfalls nur zu ähnlichen Benigstens glaube ich einigen wörtlichen Un-Aweden bienten. gaben bes von mir veröffentlichten Fragmentes entnehmen zu follen, daß z. B. das augurale Borgeichen, welches die "Grunbung" bezw. Dauer einer Stadt" betraf, fpeciell badurch gewonnen wurde, daß feche (wahrscheinlich bei Opfern) zur Erde fallende Blutstropfen die angegebene (dritte) Figur bildeten.

Die Chinesen, bei denen ebenfalls eine Art Geomantie gebräuchlich, halten im Allgemeinen gerade Linien für unheilverstündend, krumme dagegen für günstig; desgleichen werden auch in den besprochenen Fragmenten alle Figuren, in denen krumme Linien vorherrschen, als glückverheißend betrachtet. Ferner scheinen die Chaldäer vorzugsweise solche Figuren beobachtet zu haben, die sich am meisten der ursprünglichen Form der Schriftzeichen näherten und nach Maaßgabe der ideographischen Bedeutung der letzteren erklären ließen; es bestand also auch hier ein gewisser Jusammenhang zwischen den Schriftzügen und der Mantik, der lebhaft an die Beobachtungen erinnert, welche bezüglich der Runen der germanischen und skandinavischen Völker gemacht wurden.

## Anhang.

Die jechs erften Capitel des Buches Daniel.

T.

Nach den mannigfachen Ausführungen der voraufgehenden Abschnitte erscheint es unerläßlich, zum Schlusse noch einmal auf bas Buch Daniel zurudzufommen, wiewohl bie Echtheit gerade dieses Bestandtheils der Bibel so lebhaft und nachdrücklich be-Denn wie sollte nicht die unverkennbare Ueber= stritten wird. einstimmung zwischen den überlieferten Bisionen der affprischen Rönige und den Traumgesichten Nabukuburuffur's auffallen, wenn man einerseits die Art und Beije in Betracht zieht, wie erstere, ben amtlichen Annalen zufolge, jogar die wichtigften Regierungsacte beeinflußten, -- andererseits die hohe Bedeutung, die der lettgenannte Berricher feinen Träumen beilegte, desgleichen ben Gifer, mit dem er seine Bahrsager befragte, endlich die Ehren in's Auge faßt, mit benen er ben jungen, unter die Rahl ber chalbäischen Belehrten aufgenommenen Hebräer überhäufte, da berfelbe an Scharffinn und Beredfamkeit feine Befährten überragte? Diejes Alles verleiht dem Buche Daniel, wenigstens ben sechs ersten Capiteln besselben, unstreitbar eine echt babylonische Färbung und eine folche Uebereinstimmung mit dem hiftorischen Charafter der Zeit, die jeinen Werth gang wefentlich erhöhen müffen.

Gleichwohl ist, wie gesagt, von der rationalistischen Exegese, selbst von der gemäßigten, keine alttestamentliche Schrift ein-

ftimmiger verurtheilt worden, als bas Buch Daniel. Die Rris tifer diefer Richtung sprechen ihm einmuthig einen alteren Urfprung ab und erbliden barin lediglich eine apotalpptische Schrift, bie zur Zeit bes Untiochus Epiphanes und feiner Religions: verfolgungen verfaßt ward; einige gehen sogar so weit, daß sie die Abfassung derselben auf ein bestimmtes Jahr, - 167 v. Chr. ansegen. Auch muß ich gestehen, daß die Bertheidigung von Seiten der orthodoren Schriftsteller bisher äußerst schwach mar: wenigstens durfte ein Theil der von Corrobi, Gichhorn, Berthold, Jahn, Gefenius, de Bette, Lengerte, Emald und Sigig beigebrachten Beweisgrunde noch lange nicht widerlegt sein. Ich selbst trat der Ansicht der Letteren bei, und habe diefelbe jogar wiederholt in meinen Schriften vertreten, joweit sich dieses mit meinen perfönlichen christlichen Ueberzeugungen vereinbaren ließ. Denn einerseits schien mir bas Urtheil ber rationaliftifchen Eregeten Alles unberührt zu laffen, mas für den chriftlichen Glauben im Allgemeinen als wesentlich zu betrachten ift: andererseits war ich auch der Ansicht, daß der religiöse Werth ber alttestamentlichen Bücher burchaus nicht von Fragen über oft zweifelhafte Verfassernamen und noch zweifelhaftere Daten ab-Die messianische Prophetie der 70 Jahrwochen bleibt hängia sci. in einer Schrift aus ber Beit bes Untiochus Epiphanes ebenso wunderbar, und nach menschlichen Begriffen ebenso unerklärlich, wie in einer Schrift aus ber Zeit furz nach Nabufuburuffur; und um ihren Werth zu vernichten, hatte eben zum mindeften nachgewiesen werden muffen, daß die Prophes zeiungen Daniel's das Wert eines Chriften feien, - ein Nachweis, den Niemand auch nur zu führen versucht hat.

Die Gründe, die mich gegenwärtig veranlassen, meine bisherigen Ansichten über das Buch Daniel zu ändern und vorzugsweise den talmudischen Angaben i) über die Absassungszeit dieser Schrift beizutreten, sind lediglich wissenschaftlicher Art und insbesondere durch das Studium der Reilschriftterte hervorgerusen worden; denn letztere bieten nicht allein die wichtigsten Elemente

<sup>1)</sup> Bava bathra, Nol. 146.

zur richtigen Beurtheilung des fraglichen Buches an sich, — sie gestatten zugleich eine endgültige Entscheidung über die Haltbarkeit oder Unzulässigkeit der bezüglichen exegetischen Ansichten.

Wenn ich mich übrigens nachstehend allein mit ben mehr erzählenden Capiteln I bis VI beschäftige und bagegen die prophetischen und apokalpptischen Bisionen der Capitel VII bis XII übergehe, so geschieht dies allein deshalb, da diese beiden Theile bes Buches Daniel thatfächlich ihrer ganzen Gigenart und Anlage nach von einander geschieden sind und erft später zu einem Bangen verbunden wurden, ohne daß gleichzeitig eine völlige llebereinstimmung berselben herbeigeführt worden wäre 1). letterer Sinficht trete ich eben gang ber Unficht Gichhorn's und Bertholdt's bei; benn bag beibe Theile eine berartige Einheit zeigten, Die einen gemeinsamen Berfasser für bas Bange vorausseken ließe, erscheint mir burchaus nicht so unzweifelhaft, wie de Wette und Sigig vermeinen. Ich finde zwischen ben bezeichneten Theilen des Buches Daniel nur eine geiftige Gemeinschaft und glaube, daß zur Abfassungszeit des zweiten Theiles wohl auch schon ber erfte bestand und bekannt war, desgleichen daß bei Bereinigung beider Theile vielleicht auch schwache Berfuche zur Herbeiführung einer allgemeinen Uebereinstimmuna und Gleichförmigkeit des Gangen gemacht wurden.

Ich beschränke mithin meine Betrachtungen nur auf einen bestimmten Theil des Buches, nicht etwa zur Erleichterung meiner Aufgabe, oder weil ich die Bissionen der letzten Capitel so zu sagen über Bord wersen will, sondern sediglich deshalb, weil der Charakter der beiden Theile mir nicht gestattet, dieselben gleichzeitig und aus ein und demselben Gesichtspuncte zu prüsen. Die Frage nach dem Alter der sechs ersten Capitel gehört allein der Wissenschaft und der historischen Kritik an und kann daher ohne Rücksicht auf den religiösen, seines apologetischen oder gegenerischen Standpunct entschieden werden. Eine Erörterung der Bissionen der sechs letzten Capitel würde mich dagegen in die heitelsten Fragen aus dem Gebiete der Philosophie und des

<sup>1)</sup> Bgl. z. B. I, 21 mit X, 1.

Glaubens verwickeln, zumal eine Acuherung darüber bedingen, ob überhaupt ein vom göttlichen Geiste inspirirter Prophet die Zukunft vorhersagen könne oder nicht; und ich würde daher wohl kaum vermeiden können, daß meine bezüglichen Aussührungen und Ansichten nicht den Wiederschein meiner individuellen religiösen lleberzeugungen zeigten.

Brachten wir zunächst, daß von allen alttestamentlichen Schriften wohl keine in mangelhafterem Buftande auf uns gelangte, als bas Buch Daniel. Gine Brufung ber bezüglichen Ueberschung ber Septuaginta ergiebt auf ben ersten Blid. bak die alexandrinischen Uebersetzer zur Zeit der Btolemäer einen Text vor Augen hatten, der vielfach von demienigen abwich, den wir gegenwärtig in den hebräischen Bibeln besiten, desgleichen daß letterer lediglich durch Verflechtung von Theilen verschiedener Texte entstanden ist. Die Capitel I und VIII bis XII, welche offenbar vom Driginaltext herrühren, sind in aramaisirendem Bebräifch verfaßt, welches ftart an die Zeiten ber letten Bropheten und unmittelbar nach ber Gefangenschaft erinnert, - eine Erscheinung, die sich immerhin "bei einem älteren, unter Aramäern lebenden Schriftsteller erklären ließe 1)." Dagegen find die verlorenen Capitel II bis VII aus einer rein aramäischen Uebersetzung erganzt, beren Sprache allerdings auf die Reit nach Alexander verweift, da sie sich auch griechischer Wörter wie κίθαρις, σαμβύκη, ψαλτήριον, συμφωνία bedient 2).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Th. Nöldeke, Die alttestamentliche Literatur, Leipzig 1868, S. 227.

<sup>2)</sup> III, 5 und 15.

Die Anwendung griechischer Börter ließe sich zwar gewissermaaßen erstlären, wenn man die keilschriftlichen sowie anderseitigen Angaben über die Beziehungen der Hellenen zu Ussprien oder Babylonien im achten und siebenten Jahrhundert in Betracht zieht. Sargon nennt die Gewässer um Cypern "das Meer von Yavan" oder der Jonier. Sinakheirib, der in Ciscien mit den Ericchen zusammenstieß, errichtete daselbst ein Denkmal zur Erinnerung Lenormant, die Magie.

Mery nimmt an, daß der Verfasser absichtlich die aras mäische Sprache, als die des Volkes, für diejenigen Theile seines Buches gewählt, die er auch für's Volk geschrieben habe, während die nur für höher Gebildete bestimmten apokalyptischen Stücke absichtlich hebräisch, d. h. in der Gelehrtensprache versaßt seien. Dem widerspricht jedoch durchaus, daß gerade das für's Verständniß des Ganzen unentbehrliche und ganz populäre erste Capitel hebräisch, dagegen das ganz apokalyptischensiedente aras mäisch ist. Und da es nun auch geradezu undenkbar, daß der Versasser sich darin habe gesallen können, ohne Grund und aus reiner Willkür urplößlich die Sprache zu wechseln, ja sogar ins mitten eines Verses vom Hebräischen zum Aramäischen überzusgehen, so kann dieser Sprachwechsel allein nur dadurch erklärt

an feinen bortigen Sieg (Berofus in Eufeb. Chron, Armen., Ausgabe von Mai, E. 20). Affarhabbon und Affurbanhabal erwähnen unter ihren Tributpflichtigen mehrere griechische Könige ber Infel Cypern; auch war es auscheinend einer biefer Konige, Namens Bothagoras, welcher fcon unter Sinatheirib eine Abtheilung griechifcher Goldlinge bes ninivi= tifden herrichers befehligte und ipater mit dem Philosophen gleichen Ramens verwechselt wurde (Berojus, Fragm. XII, Ausgabe bon C. Müller; Abybenus, Fragm. VII, Ausg. von C. Muller). Der Bruder bes Dichtere Alcaus hatte fich jur Beit Rabutuburuffur's ober feiner unmittelbaren Rachfolger "an ben fernften Grenzen ber Erbe, ba er ben Babyloniern Bulfe brachte", ausgezeichnet (Alc., Fragm. XXXIII, Husg. von Bergt). Eine aus Rleinafien herrührende Camee von griechischer Arbeit, die im Berliner Museum bewahrt wird (vgl. Schentel, Bibellegicon, Bb. III, S. 511), ift mit einer feilschriftlichen Bidmung versehen, wonach fie von einem Ronige Nabutuburuffur bem Gotte Marubut geweiht murbe; der fünftlerischen Ausführung nach, burfte indeffen cher ber Mitbewerber bes Darius Syftaspes, als ber Befieger Jerufalem's barunter zu verstehen fein.

Gleichwohl scheinen mir diese Beziehungen nicht bedeutend und anhaltend genug gewesen zu sein, um in Babylon die Einsührung griechischer Wörter zu veranlassen. In den Keilschriftterten sinden sich griechische Wörter, wie z. B. στατήρ, erst unter den Seleuciden, und zwar in Privatverträgen, welche Daten aus der Zeit dieser Könige tragen.

Uebrigens dürfte sich allein aus dem Borhandensein griechischer Wörter, die sich zur Noth auf Interpolationen zurücksühren ließen, wohl kaum auf ein verhältnißmäßig jüngeres Alter der uns gegenwärtig vorliegenden aramäischen Theile des Buches Daniel, die ich lediglich für eine spätere Uebersetzung eines älteren hebräischen Textes halte, schließen lassen. Die Gesammtheit der philosogischen Kennzeichen der Sprache dürste hiebei ebenfalls von Gewicht sein.

werden, daß man sämmtliche verlorenen Theile des Urtextes aus einer erhaltenen Uebersetzung ergänzte, wobei die Sprache der letzteren in den entlehnten Stücken unverändert blieb. Die Richtigkeit dieser Erklärung ergiebt sich sogar schlagend aus jenem noch vor der Entstehung der Septuaginta in den Text übersnommenen Kandvermerk, der im vierten Verse des zweiten Capitels den der aramäischen Uebersetzung entlehnten, dis zu Anfang des achten Capitels sich hinziehenden Passus einleitet. Wir werden hier nicht wie bisher zu lesen haben:

Da sprachen die Chalder zum Könige auf Aramäisch: Herr König, Gott verleihe dir langes Leben! Sage deinen Knechten den Traum, so wollen wir ihn deuten u. s. w.;

ce wird vielmehr richtig zu überseten fein:

Und die Chaldaer fprachen zum König: Aramäifch:

herr König, Gott verleihe dir langes Leben! Sage beinen Traum, so wollen wir ihn beuten u. f. w.

llnd in dieser Weise würde denn auch jene völlig ungereimte und unbegründete Ansicht widerlegt, daß die Chaldäer sich der aramäischen Sprache bedient haben könnten, — eine Annahme, welche bekanntlich wiederholt vertreten wurde und natürlicher Beise viele Irrthümer veranlaßte 1).

Im Buche Efra, wo ein ähnlicher Sprachwechsel eintritt, wird der längere aramäische Passus, der sich vom achten Berse des vierten bis zum achtzehnten Berse des sechsten Capitels hinzieht, ebenfalls durch eine gleiche, in den Text übergegangene Glosse eingeleitet. Bers 7 des vierten Capitels lautet in seiner gegenwärtigen Fassung:

Und zu ben Zeiten Arthathschafchtha's schrieben Bischlam,. Withrabath, Tobel und die anderen ihres Rathes an den Perserkönig Arthathschafchtha; die Schrift aber des Briefes war aramaisch und ward aramaisch ausgelegt.

<sup>1)</sup> Daß J. Halevy erst kürzlich diese Ansicht wieder vorbringen konnte, beweist jedenfalls von Neuem, welchen Grad von Competenz dieser leider ebensogestrenge als unberusene Richter der Asspriologen und der Asspriologie beanspruchen darf.

Er muß indessen offenbar mit Bers 8 verbunden und folgendermaaßen übersetzt werden:

Und zu den Zeiten Arthakhschafchtha's schrieben Bischlam, Withradath, Tobel und die anderen ihres Rathes an den Perierkönig Arthakhschafchtha; dieser Brief war aramäisch verfaßt und von einer Uebersetzung begleitet.

Aramäijch:

Rethum, der Kanzler, und Schimschai, der Schreiber, schrieben einen Brief wider Zerusalem an den König Arthalhschaschtha, wie folgt u. f. w.

Budem find mehrere ber Eigennamen, die ber gegenwärtig uns vorliegende Text bes Buches Daniel nennt, offenbar burch Berschulden der Abschreiber entstellt worden. So finden wir nicht allein Nabucadnezar für Nabukadrezar (Nabukudurri-uşur), eine fehlerhafte Form, die sich übrigens auch in die Bücher der Könige und der Chronik eingeschlichen hat, mährend Jeremia 1) und Efra 2) allein die richtige Lesart bewahrten, sondern auch Abad = Nego anstatt Abad = Nebo und Belichagar für Belicharagar (Bel-sar-usur). Der Name Difchach, ber einem ber Gefährten Daniel's angehört, ift augenscheinlich ebenfalls durch Corruption einer ursprünglichen Form (vielleicht Difcha [marda]ch3), affgrisch Da=fa=Wa= ruduf) entstanden, in welcher ber lette Bestandtheil bes judischen Namens Difchael burch einen babylonischen Götternamen erset war; auch glaube ich, daß ber frembartig klingende Rame Schadrach fich durch geringfügige Abanderung leicht auf einen wirklich babylonischen Ramen zurückführen ließe 4). Desgleichen dürfte der Widerspruch zwischen dem fünften Berje des ersten und dem ersten Verse bes zweiten Capitels lediglich ben Ab-

<sup>1)</sup> XLIII, 10. .

<sup>2)</sup> II, 1.

<sup>4)</sup> Der elamitische Name Sutruk ober Sudruk, der dem genau entspricht und sich gerade damals in Babylon eingebürgert zu haben scheint, könnte indessen ebensalls der ursprüngliche gewesen sein.

schreibern zuzuschreiben sein, da aller Wahrscheinlichkeit nach der Text der zweiten Stelle ursprünglich lautete: "Im zweiten Jahre" (nachdem Daniel die Schule der Chaldäer verlassen hatte), woraus dann später: "Im zweiten Jahre der Regierung Nabustudurussursstrußur's" gemacht wurde.

Endlich scheinen auch einzelne, allerdings wohl in bester Absicht vorgenommene, indeffen höchst unglücklich ausgefallene Verbefferungsversuche nicht minder gur Verunftaltung unferes fo wie jo schon mangelhaften Textes des Buches Daniel beige= Wenigstens ließe sich z. B. der grobe Irrthum tragen zu haben. im ersten Berse bes ersten Capitels, wo das britte Regierungs= jahr Jojakim's als Zeitpunct ber erften Ginnahme Jerusalems burch Nabutuburuffur angegeben wird, mahrend Letterer boch erft im vierten Regierungsjahre des Ersteren den Thron bestieg, kaum anders als badurch erklären, daß man die ursprüng= liche, vielleicht schon an sich nicht ganz richtige Zahlenangabe nach bem zweiten Buche ber Könige, XXIV, 1, zu verbeffern fuchte, wobei indessen auch lettere Stelle offenbar migverstanden wurde. Endlich bin ich der Ansicht, daß in ähnlicher Art der Rame Afhaschverosch, die gewöhnliche hebräische Transscription des Namens Xerres, in den erften Bers des neunten Capitels hineingerieth, während im ursprünglichen Texte wohl eine ber persischen Originalform des Namens Rhagares, Uvathsatra, entsprechende Transscription zu lesen gewesen sein mag.

Daß also im Buche Daniel in der That Textekänderungen und sogar Corruptionen stattgefunden haben, muß unbedingt jeder Klarsehende zugestehen, — es müßte denn sein, daß der Eine oder Andere lediglich von der Ansicht ausgehen wollte, daß ein beständiges göttliches Wunder den gesammten Wortlaut der heiligen Schrift überhaupt vor Entstellungen und Schädigungen der bezeichneten Art bewahrt habe, wiewohl schon ein einziger



<sup>1)</sup> II Ron., XXV, 8; Jerem., XXV, 1.

<sup>2)</sup> Aus ארחשתר entstand אחשררוש wohl erst bann, nachdem es eine paläographisch wohl erklärliche Abänderung in ארחשרור ersahren hatte, welche Form sodann unberusene Hände erst völlig verdarben.

Blid in die bebräische Bibel mit ihren gert und chetib erkennen läßt, daß dieses Wunder nun doch nicht geschehen ift. indeffen die Eregeten aus eben diefen Mängeln faft alle ihre Einwendungen gegen bas Alter bes Buches Daniel ichöpfen, die nicht etwa in einer vorgefaßten Meinung von der Unmöglichkeit der Prophetien und Wunder wurzeln, fo muffen wir dem boch entgegenhalten, daß von allen jenen Corruptionen nicht eine über den gewöhnlichen Kreis der Entstellungen hinausgeht, denen felbst vorzügliche Texte unter ben Sanden ber Abschreiber ausgesett sein können. Die Handschriften vieler griechischer Schriftsteller sind bei weitem mehr corrumpirt worden, ohne bag man beshalb ihre Echtheit bestritte; man sucht fie eben nur möglichst fehlerfrei zu machen und ihre ursprüngliche Fassung wieder her-Gine ftrengere Brufung und Beurtheilung bes Buches Daniel wird baber ebenfalls nur nach vorhergegangener genauester Feststellung aller im gegenwärtig vorliegenden Texte enthaltenen Corruptionen und Fehler stattfinden fonnen. hiebei wird natürlich bie gleichzeitige Berückfichtigung ber erhaltenen keilschriftlichen Urkunden unzweifelhaft von wesentlichster Bedeutung fein.

## III.

Das Buch Daniel enthält mehrere historische Angaben, die in allen anderen heiligen oder profanen Schriften fehlen, jedoch burch das Zeugnift der keilschriftlichen Texte bestätigt werden. So ift es 3. B. jest bestimmt aus einem zu Mugheir, bem alten Ur, wiederaufgefundenen und gegenwärtig im Britischen Museum aufgestellten Brisma 1) erwiesen, daß der unabhängige, eingeborene babylonische König Rabonahid2) in der That einen Sohn und Mitregenten Namens Belfaruffur gehabt hat. wenn ich ferner in einem Fragment des Abydenus, des Ubbreviators bes Berofus, die feltsame Erzählung vom Tode Nabutuburuffur's lese und barin eine Anspielung auf bie Rolle finde, welche bei der Ginnahme Babylons durch die Berfer "ein Meder" vertrat, "beffen sich bis babin Affprien rühmte 3)," so kann ich nicht umhin zu glauben, daß biefes thatfächlich auf jenen medischen Darius sich beziehe, über ben schon fo manche Conjecturen gemacht wurden. Denn daß ber Berfaffer bes Buches Daniel aus Unwiffenheit Darius Syftaspes mit Chrus verwechselt habe, ist völlig undenkbar; er erwähnt Letteren wiederholt auf's bestimmteste, auch tennt er ben Unterschied zwischen

<sup>1)</sup> Bgl. W. A. I., I, 68, 1.

<sup>\*)</sup> Zwar ist im Buche Daniel von "seinem Bater Rabutuburufsur" bie Rebe (V, 2, 11 und 18); doch wird "Bater" in den assyrischen Texten auch in weiterem Sinne gebraucht, zur Bezeichnung von Ahnen und Borgängern. In den Inschriften des Obelisten zu Nimrud wird z. B. Jehu "Sohn Omri's" genannt.

<sup>\*)</sup> Abyden., Fragm. 9, Ausgabe von C. Müller.

Medern und Persern recht wohl; und wenn er daher sagt, daß der fragliche Darius ein Meder gewesen, so dürste das offendar nicht ohne Grund geschehen sein. Zudem ist nichts wahrscheinslicher, als daß Chrus jenen Meder, der ihm zur Einnahme der Stadt verhalf, zur Belohnung zeitweise als Basallenkönig in Babylon einsetzte. I. Ich sinde dies sogar gewissermaaßen daburch bestätigt, daß in den babylonischen und chaldäischen Bersträgen in Keilschrift Chrus als "König von Babylon, König der Bölker" erst seit dem dritten Jahre nach der Einnahme von Babylon bezeichnet wird, während er in den Verträgen aus den ersten beiden Jahren nur den Titel "König der Bölker" führt.

Alle Eigennamen, die nicht etwa durch Schuld der Absichreiber zu sehr entstellt wurden, lassen sich leicht als babylosnische erkennen, mit anderen Worten als solche, wie man sie im zweiten Jahrhundert v. u. Z. in Palästina nicht ersinden konnte; so z. B. Balatsu-usur²) (beschütze sein Leben!), wie Daniel genannt wird, desgl. Abads Nabu³), wie einer der Gefährten desselchen heißt. Was ferner den Namen des Obersten der Eusnuchen betrifft, im hebräischen Text rown, so dürste derselbe offenbar ein sinales r verloren haben, da die Septuaginta ihn mit Beibehaltung des r, hingegen mit Auslassung eines anderen Buchstaben, Apleodof oder Apreodof, also verleibt. Die

<sup>1)</sup> Bird die Abänderung, die ich vorhin für IX, 1 vorgeschlagen, als richtig anerkannt, so wäre dieser medische Darius der Sohn eines Khazares, und zwar zweiselsohne desjenigen, für dessen sohn sich der medische Prätendent, der sich gegen Darius empörte, ausgab. Nach Lenophon hätte nun Asthages auf dem Throne Wediens einen Khazares II zum Nachsolger gehabt, während Hervod t dieses medische Königthum gleich nach Asthages Besiegung durch Chrus gänzlich aushören läßt. Gewiß ist Alles, was Lenophon von den Beziehungen zwischen Chrus und diesem neuen Khazares mittheilt, unmöglich; andererseits aber erregt doch der Umstand, daß in der Inschrift zu Behistun thatsächlich des Meders Phraortes gedacht wird, der sich für Lathrites, den Sohn des Khazares ausgab, Bedenken, die Existenz einer Person dieses Namens, die nach Asthages geleht und zeitweise als Bajall des Chrus die Krone getragen haben könnte, als reine Fabel zu betrachten.

<sup>2)</sup> Bgl. Schraber, Die Keilinschriften und das Alte Testament, S. 278.

<sup>3)</sup> W. A. I., III, 46, Col. 1, 3. 82.

eigentlich richtige Form dieses Namens dürfte daher, in Anbetracht der Barianten im und inc metweder neuer oder in Unbetracht, entweder næstre oder in gewesen sein, mithin eine genaue Transscription des mehrsach?) vertretenen Namens Ussaribniezirs) "die Herrin4) hat den Keim gebildet". Andere Namen sind zwar bei weitem entstellter; doch findet sich gleichwohl unter ihnen nicht einer aus anderen Zeiten und Ländern, der irgendwie Zweisel erregen könnte; auf den Namen Urioch, welcher anscheinend Verdacht schöpfen ließe, werde ich später zurücksommen.

Die Topographie ist ihrer Genauigkeit wegen nicht minder beachtenswerth. Die Angaben des vierten Capitels über das Königsschloß Nabukudurussur's sind völlig untadelhaft. Desgleichen ist "die Ebene Dura in der Provinz Babylon", wo Nabukudurussur das Gögenbild zur allgemeinen Anbetung aufstellen ließ, eine unmittelbar zur Stadt Babylon gehörige Dertlichkeit, die noch heut diesen Namen führt.

Endlich ist es nicht uninteressant, aus diesen verschiedenen Gesichtspuncten das Buch Daniel mit dem Buche Judith zu vergleichen, wiewohl letzteres durchaus keinen historischen Charakter beanspruchen, vielmehr nur als eine allegorische Darstellung aus der Zeit der Makkabäer betrachtet werden kann 5). Wir begegnen hier einem assprischen Könige, der nie existirte, einem ninivitischen Nebukadnezar, der im zwölften Jahre seiner Regierung, — im Lande eines ebenso unbekannten Elamiterkönigs Arioch 6),

<sup>1)</sup> Der Bechsel von p und b in Aussprache und Schreibung ist häufig; so wird z. B. aus abal "Sohn" erst bal, dann pal, in der Bibel des jesegl. zeigt die Burzel and in den Parallelsormen Zir-banit und Zar-panit dieselbe Bertauschung.

<sup>2)</sup> In den mir bekannten Beispielen ideographisch AN. XV. KAK. zir ge-ichrieben.

<sup>3)</sup> In Betreff der Lesung Assa-bani-zir "Herrin bilbe den Keim!"

<sup>4)</sup> Iftar von Rinive.

<sup>5)</sup> Bgs. Oppert, im Annuaire de la Société d'Ethnographie, 1865.

<sup>6)</sup> Entnommen aus Genef., XI, 1 und 9.

speciell auf einer zugleich vom Euphrat, dem Tigris und dem inbischen Hpbaspes!) bewässerten Ebene, und zwar zu einer Zeit, wo Elam bereits feine Unabhängiakeit verloren hatte. — einen Mederfonig besiegt, bessen semitischer Name Urpharab einfach ber Stammtafel Sem's im zehnten Capitel ber Benefis entlehnt Nach dieser Niederlage der Meder gicht jodann der Affprerfonig aus, Die Welt zu erobern. Sein Keldherr, mit verfischem Namen Bolophernes (Urufrana), unterwirft auf einem mahrchenhaften Buge gang Sprien und gelangt endlich in bas Land Juda, wo er eine völlig unbekannte, allegorisch Bethelogh "Haus Gottes" genannte Stadt belagert, welche gulett von einem Beibe Judith (wörtlich "Jüdin") übergeben wird. Wir bewegen uns mithin in einem frausen Gewirr von Erfindungen und phantasiereichen Dichtungen, die bem Berfaffer lediglich als Rahmen für cinc Summe moralischer Lehren bienen, welche allerbings ben cinzigen Werth bes Buches Jubith bilben 2). Im Buche Daniel

<sup>1)</sup> Daß der h. Hieronymus diesen Namen gegen den eines unbekannten Flusses Jadasos vertauschte, suchen Manche damit zu rechtsertigen, daß D. Curtius den Choaspes Hydaspes nenne. Dieses hieße jedoch einen Irrthum durch einen anderen ersetzen.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Fréret wies bereits vor einem Jahrhundert darauf hin, daß das Buch Judith keineswegs zu den Schriften zu zählen sei, die der Geschichte als Erundlage dienen können.

Geben wir der Erzählung des Buches Judith etwas näher auf den Brund, fo scheint es fast, als habe ber Berfasser besselben an die Riederlage des Mederfonigs Bhraortes durch die Uffprer gedacht, welche nach Berobot's Angaben allerdings mit dem Jahre 12 (Chiniladan) des Ptolemäischen Canon, b. h. mit dem zwölften Regierungsjahre Affurbanhabal's in Babylon, nach bem Tobe feines Bruders Camulfumputin, zusammenzufallen icheint. Jedoch bleibt dieses immerhin zweifelhaft, einerfeits ba die Riederlage des Phraortes thatfächlich nur dann in ein zwölftes Jahr des Ptolemäischen Canon fällt, wenn man durch fünstliche Berechnungen eine gewisse Uebereinstimmung zwischen den Chronologien des Herodot und des alexandrinischen Aftronomen herbeiführt, - andererfeits ba bas zwölfte Regierungsjahr Affur: banhabal's in Babylon in Birtlichfeit das zweiundbreißigfte feiner Regierung in Affprien war. Rahme man aber tropbem an, daß die Riederlage bes Arphagad wirklich die des Phraortes gewesen sei, so geriethe man doch mit neuen Bidersprüchen und Unmöglichkeiten in Collision, ba bie Ereignisse in die Beit des Ronige Jofias fallen murben, in welche ein affprifcher Ginfall, ben die Bücher der Könige und der Chronik nicht kennen, fich wohl schwerlich

## bagegen tragen alle charafterifirten Personen ein ebenso genau

verlegen ließe. Zubem hieß, nach Ausweis ber authentischen Berzeichnisse, der Hohepriester zur Zeit Josias' keineswegs Josachim, wie er im Buche Judith genannt wird. Auch deutet jener Bers, inhaltlich dessen Josachim aus Jerusalem kam, um "mit dem Rathe der Söhne Jsrael's" Judith zu sehen (im griechischen Text XV, 8, beim h. Hieronymus XV, 9), offenbar auf die Berfassungsverhältnisse nach der Rückehr aus der Gesangenschaft, nicht aber auf diezenigen zur Zeit der Könige hin (vgl. IV, 8, wonach die Landeseregierung ausschließlich aus dem Hohenpriester und dem Rathe bestand). Endlich verschwindet die Wahrscheinlichseit der in Rede stehenden geschichtlichen Coincibenz sast gänzlich, wenn wir den griechischen Text des ersten Capitels, der bei weitem vollständiger ist als die lateinische Uebersehung, zur Hand nehmen; denn danach erlitt Arphaxad sogar zwei Niederlagen, die eine im Jahre 12, die andere im Jahre 17, womit überhaupt kein bekanntes Ereigniß sich in Bersbindung bringen läßt.

Daß übrigens auch Josephus bei Abfassung seines Geschichtswerkes bas Buch Audith unbeachtet lieft, wiewohl baffelbe gerade zu feiner Reit, wie ber Brief des Clemens Romanus bezeugt, allgemein im Bolfe verbreitet mar. fann ebenfalls nur barauf zurückgeführt werden, daß er demfelben durchaus feinen hiftorischen Berth beilegte. Ueberhaupt rechnen die Juden, wie ichon Drigenes bemertte, das Buch Rudith nicht zu ihrem Canon, weil weber ein hebräischer noch ein aramäischer Text davon vorhanden ist. Jedoch kennen fie die Geschichte der Judith recht mohl; auch befagt ihre bis in die talmu= bifchen Beiten gurudreichende Tradition, daß dieselbe fich gur Beit ber Matta= baer gutrug, und daß die Reinde, mit denen Sudith gu thun hatte, die Griechen waren. Diefes ergiebt fich nicht allein aus Rellinet's Beth ha-Midrasch (in's Deutsche überf. von Lipfius, im gehnten Bande ber Beitfchrift für wiffenschaftliche Theologie von Silgenfeld), fondern auch baraus, daß der Tag, an welchem angeblich Judith's Heldenthat geseiert wurde (XVI, 11 im Texte des h. Hieronymus), genau dem 13. Abar entspricht, an welchem die Riederlage und der Tod des Rifanor, des Feldherrn des Demetrius Soter, festlich begangen wurde (vgl. I Matfab., VII, 49; II Maftab., XV. 37). Böllig muffig ware es indeffen, die Richtigkeit oder Unrichtigfeit biefer flibifchen Ueberlieferung weiter zu prufen: bie Erzählung Achior's über die Geschichte bes Juden, bas Exil, die Gefangenschaft und Rückfehr, die Zerstörung und den Biederaufbau des Tempels sind eben zu be= ftimmt und unzweideutig, als daß sie anders aufgefaßt werben könnten (vgl. V, 18 und 19 bes griechischen Textes, V, 22 und 23 der Bulgata).

Endlich bemerke ich in mehreren Buncten eine auffallende Aehnlichkeit zwischen dem affprischen Rebucabnezar des Buches Judith und Anstiochus Epiphanes.

- 1. Nebucadnezar verlangt, daß man ihm göttliche Ehren erweise, während auch Antiochus sich auf seinen Münzen Osds Exugaris nennt.
- 2. Rebucabnezar's Born richtete fich insbesondere gegen die Tempel aller Boller, die er ber Pliinderung preisgab; Antiochus wollte ebenfalls

historisches Gepräge wie die am Hofe des Xerres im Buche Esther 1).

den Nanna Tempel in Elam seiner Schätze berauben, wie er ja auch den Tempel zu Berusalem geplündert hatte.

- 3. Ersterer behnte seine Herrscheransprüche über die sprischen Grenzen bis auf Acgypten aus; desgleichen war Letterer nicht frei von ähnlichen Eroberungsgelüsten, bis Popilius im Namen bes römischen Senates ihm Einhalt gebot.
- 4. Nebucadnezar besiegt Arphaxad, den Begründer der medischen Monarchie, sowie der Hauptstadt Eebatana, und nimmt ihn gesangen; Anstiochus schlägt Artaxias, den Begründer des armenischen Königthums, sowie der Hauptstadt Artaxata, und macht ihn ebenfalls zum Kriegsgesangenen; desgleichen ist die Association der Namen Arphaxad und Artaxias offenbar absichtlich herbeigeführt.

Die Ansicht berer, die gleich Bolkmar, hitzig und Oppert, das Buch Judith erst in römischer Zeitentstehen lassen, dürste indessen nicht richtig sein, einerseits da der h. Clemens desselben gedenkt, andererseits da die Erwähnung der Edomiter unter den Feinden der Juden beweist, daß das Buch aus der Zeit vor Johannes Hyrcanus stammt. Endlich thut auch die Frage, ob das Buch Judith in historischer Beziehung von Werth sei oder nicht, seiner von der Kirche ausgesprochenen Canonicität durchaus keinen Webruch, zumal absichtliche Namensvertauschungen in der Bibel keineswegs zu den Seltenheiten gehören: wir brauchen hier nur an die erste Epistel Petri zu denken, wo die Namen Babylon und Nom (Cap. 5, 13) mit einander vertausscht sind.

1) Neber das Buch Esther vgl. Oppert, Annales de philosophie chrétienne, Januar 1864.

Je öfter ich das Buch Daniel lese und mit den Angaben der Keilschrifttexte vergleiche, desto lebhafter tritt mir die Wahrsheitstreue des Gemäldes vor Augen, welches die sechs ersten Capitel vom babylonischen Hossager und den abergläubischen Borstellungen der Zeiten Nabukudurussur's entwersen; und je mehr ich von der Ueberzeugung durchdrungen werde, daß wenigstens dieser Theil des Buches Daniel in Babylon selbst und in einer den erzählten Begebenheiten noch nahe liegenden Zeit versaßt wurde, um so unthunlicher und unrichtiger erscheint es mir, die Entstehung desselben in eine so späte Zeit wie die des Antiochus Epiphanes zu verlegen.

Ober ließe sich etwa annehmen, daß ein um das Jahr 167 v. Chr. in Palästina lebender Schriftsteller in der That so gründlich mit der Bedeutung vertraut gewesen sei, welche die Chaldäer und Babhlonier den Träumen beilegten, desgleichen so genau den Einfluß gekannt habe, den dieser Aberglaube auf das ganze Verhalten der Könige gerade zu jenen Zeiten ausübte, in die er seine Erzählung verlegte? Dazu müßte er jedenfalls eine so überaus gründliche Kenntniß der Vergangenheit und eine so überaus gründliche Kenntniß der Vergangenheit und eine so außerordentliche Darstellungsgabe besessen, wie sie sonst in allen auf Ersindung beruhenden literarischen Machwerken des Alterthums vergeblich gesucht wird.

Aus welcher Quelle sollte serner berselbe Berichterstatter bas Material zu seiner trefflichen Charakterisirung bes babytonischen Königthums geschöpft und die richtige Unsicht gewonnen haben, daß letzteres selbst zur Zeit seiner Eroberungen eine geistliche und weltliche Monarchie zugleich war, welche thatsächlich von einem Briefterfonig, sakkanakku "Stellvertreter ber Götter". regiert wurde? Die Geschichte, so gründlich er sich mit berselben vertraut machen mochte, würde ihn im Allgemeinen nur soviel aclehrt haben, daß diefer specielle Charafter vielleicht am ent= ichiedensten bei der Dynastie hervortrat, die aus der Briefter= faste ber Chaldaer hervorging und burch Nabopolassar gegründet wurde; auch konnte er aus berselben immerhin entnehmen. baß Rabufuburuffur in ber Localtradition von Babulon. auf welche fich auch die Geschichtsschreiber, wie Berofus. itunten, speciell den Ruf eines Schers und Propheten hatte 1). Die Ginzelheiten, die bas Buch Daniel über die Organisation ber Briefter- und Gelehrtenkafte giebt, Die Thatfache, daß fünf verschiedene Gelehrtenclaffen beftanden, welche genau ber Gin= theilung ber heiligen Bucher über Aftrologie, Magie und Bahrsagekunft entsprachen, hatte er indeffen ebensowenig auf biefem Wege erfahren können wie den Umftand, daß für biefe beiligen Wissenszweige auch eine besondere Sprache in den Briefterschulen gelehrt wurde. — bas Affabische, welches mit Recht ben Namen einer .. Sprache ber Chalbäer 2)" verdiente.

Auch ist es undenkbar, daß ein Schriftsteller aus der Zeit des Antiochus Epiphanes so genau über den ehemaligen Brauch der Erziehung von Jünglingen hätte unterrichtet sein können, die aus den Geißeln der untersochten Bölker ausgewählt und dazu bestimmt wurden, "dem Landesfürsten Dienste zu leisten". Nach Angabe einer Inschrift des Sinakheirib wurden diese Auserwählten in der That gleich "Hündchen", kissa mirani, im königlichen Schlosse erzogen; einer von ihnen, Belsibus, ward sogar als Basallenkönig in Babylon eingesett.

Daß ferner die Bezeichnungen der musikalischen Inftrumente im dritten Capitel, mit Ausnahme derjenigen des Hornes, der Flöte und vielleicht auch der Sambuca ), griechisch sind, ist

<sup>1)</sup> Abyben., Fragm. 9, Ausg. von C. Müller.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 4.

<sup>8)</sup> Lanard, Inscriptions, Tfl. LXIII, B. 14.

<sup>4)</sup> Anscheinend von ber Burgel 700; die Bezeichnung biefes Instrumentes

allerdings ein Anhalt zur Bestimmung ber Abfaffungszeit ber aramäischen Uebersetung; indessen ware ein burch vier Jahrhunderte von ben berichteten Ereigniffen getrennter Schriftfteller offenbar ein fo hervorragender Gelehrter gewesen, wie ce beren zu seiner Zeit wohl schwerlich gab, wenn er thatsächlich ben Umftand gefannt hatte, daß die Instrumentalmufik, die von den ersten afsprischen Königen fast ganzlich vernachlässigt und übergangen worden war, gerade vom siebenten Jahrhundert an eines der wesentlichsten Glemente aller religiösen und öffentlichen Ceremonien in Affprien und Babylon wurde. Unter Affurnagir= habal war die Rolle der Musiker bei Festsciern nur eine völlig untergeordnete; zudem besagen bieselben bagumal nur erft brei Instrumente: eine Art Harfe, die horizontal gehalten und mit bem Plettron geschlagen murbe, eine mit ber Sand gespielte Leier, sowie endlich die Cymbel 1). Dagegen werden die Musiker unter ben Sargoniden beständig auf den Basreliefs bargeftellt und wiederholt in ben Inschriften erwähnt; auch kennen sie nunmehr etwa zehn verschiedene Instrumente, von denen einzelne entschieden fremden Ursprunges 2) sind, wie 3. B. das sprifche Rinnors), die Doppelflote 4) aus Rleinafien 5) und die fieben= faitige Zither 6), die unzweifelhaft eine gricchische Erfindung war 7).

dürfte daher von den Griechen den Semiten, nicht umgekehrt vom Berfasser des aramälschen Textes dem Griechischen entlehnt sein.

<sup>1)</sup> G. Rawlinson, The five great monarchies, sweite Aust., Bb. I, S. 529.

<sup>2)</sup> Die Einführung fremder musikalischer Instrumente geschah meist durch die Kriegsgefangenen, die den Siegern musikalische Genüsse zu bereiten gezwungen wurden. Im Phalm 137 wird dieses ausdrücklich von den Juden zu Babylon gesagt. — Bgl. G. Ramlinson, a. a. C., Bb. I, S. 540.

<sup>3)</sup> G. Rawlinson, a. a. O., Bb. I, S. 530.

<sup>4)</sup> Ebb., S. 534.

<sup>5)</sup> Athen., IV, 184; Plut., De mus., 1135.

<sup>6) &</sup>amp;. Rawlinson, a. a. D., Bb. I, S. 533.

<sup>7)</sup> Euclid., Introd. harmon., S. 19; Strabo, XIII, 618; Clem. Mieg., Stromat., VI, S. 814. —

Die Erfindung der Bither wird Terpander, um 650 v. Chr., zugeschrieben; besgl. wird sie auf affprischen Bildwerfen erst zur Zeit Affurbanshabal's, 668—625, dargestellt; die Coincidenz dieser Daten ist jedenfalls überraschend.

Endlich mußte ber Verfasser bes Buches Daniel, wie ebenfalls aus dem dritten Capitel hervorgeht, genauere Kenntnisse über die Art der Todesstrasen haben, die speciell über Gottesslästerer verhängt wurden. Denn wie wir gegenwärtig aus den bildlichen Darstellungen der erhaltenen Denkmäler erschen, wurden berartige Delinquenten in der That den qualvollsten und ausgesuchtesten Martern unterzogen. An den Wänden des Schlosses zu Rohundisk wird die Hinrichtung zweier Gotteskäfterer dargestellt, die der Zunge beraubt und lebendig geschunden werden 1).

Die Erzählung von dem Vorgange in der Löwengrube (Capitel VI.) liefert ebenfalls einen schlagenden Beweis für die außerordentliche Genauigkeit des Berichterstatters, wenn man einerseits die Jagdsenen auf den Basreliefs Affurbanhabal's, auf denen Löwen in Käfigen vorgeführt werden, andererseits die Mittheilung eines Urtertes in Betracht zieht, wonach Affarshadd on "den Büffeln, Hunden und Bären, die in nächster Nähe des Oftthores von Ninive in Verwahrsam gehalten wurden", Gefangene vorwerfen läßt 2).

Die Maaße des goldenen Standbildes, welches Nabutuder uffur in der Ebene Dura zur allgemeinen Andetung errichten ließ, 60 Ellen Höhe und 6 Ellen Breite, sind offenbar übertrieden 3) und dürfte hier der Berfasser lediglich nach Hörensagen berichtet haben 4), wenn nicht etwa seine Angaben später durch die Hand der Abschreiber geändert worden sind. Daß aber thatsächlich der Brauch bestand, goldene Standbilder von kolossaler Größe zu errichten, unterliegt troßdem keinem Zweisel. Die drei Götterstatuen, welche dis zur Plünderung durch Xerxes die Phramide Ésaggal zu Babylon krönten, repräsentirten, nach Diodorus Siculus 5), nehst ihren Altären und anderem

5) II, 9.

<sup>1)</sup> Bgl. die zugehörige Inschrift W. A. I., 111, 37, 7.

<sup>2)</sup> Prisma des Affarhaddon, Col. 2, 3. 2 ff.

<sup>3)</sup> Auch in tünftlerischer hinsicht ware bieses höhen= und Breitenverhaltniß, buchftäblich genommen, geradezu ein ungeheuerliches.

<sup>4)</sup> Auf Grund des scragesimalen Rechnungsspitems der Babylonier könnte übrigens die Jahl 60 hier auch als unbestimmte Angabe überhaupt gegeben sein

Bubehör zusammen eine Goldmasse von 5,850 Talenten, also 143,559 Kilogramm Gewicht oder 430,677,000 Francs Werth '). Desgleichen befand sich, ebenfalls bis auf Xerres' Zeiten, im Heiligthum der Stockwerkphramide zu Borsippa ein massiv goldenes Standbild, dessen Höhe nach Herodot's 2) Mittheilungen nicht weniger als zwölf Ellen betrug.

Achnliche, wenn auch weniger beträchtliche Daten ergeben sich aus folgendem Berichte einer Keilschrifttafel 3), die zwei höhere Beamte der Unterschlagung von Gold bezichtigt, welches zur Anfertigung von Standbildern bestimmt war:

Un ben König, meinen herrn, bein Diener Abad=Rebo4).

Friede dem Könige, meinem Herrn! Affur, Samas, Bel, Zarpanit, Nebo, Tasmit, Ffar von Ninive, Istar von Arbesa, die allgewaltigen und großen Götter, die Beschirmer des Königthums, sie mögen dem Könige hundert Jahre (Lebensdauer) gewähren und die Diener und Nachkommen des Königs, meines Gebieters, vermehren!

Das Gold, welches der Geheime Rath (abarakku) und der Verwalter des Schlosses (aba hikalb)) mich im Monat taseit dem rad-daninub übergeben hießen . . . . , drei Talente reinen Goldes und vier Talente gemischen Goldes (Elektron?), bestimmt für die Bildsäusen des Königs und seiner Mutter, ist (den Arbeitern) nicht ausgehändigt worden.

Der König, mein Herr, befehle daher bem Geheimen Rath und bem Berswalter bes Schlosses, das Gold zurückzuerstatten und binnen Monatsfrist den Kriegslnechten zu übergeben, auf daß dieses pünctlich geschehe.

Die Goldmasse, um die sich's hier handelt, betrug also 212 Kilogramm 100 Gramm an Gewicht 7) ober 636,000 Francs

<sup>1)</sup> Obiger Berechnung ift speciell das Gewicht des leichten Goldtalentes zu Grunde gelegt; nach schweren Goldtalenten berechnet, würden obige Ziffern sich um das Doppelte vergrößern. Rechnet man dagegen nach gewöhnlichen Gewichtstalenten, dann ergiebt das leichte Aichmaaß 174,270 Kilogramm 800 Gramm, das schwere Aichmaaß das Doppelte. Diese verschiedenen Gewichte in Münze zu übertragen, rechne ich das Goldgramm zu 3 Francs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 181.

<sup>8)</sup> Britisches Museum K. 538. Der Urtegt dieser Inschrift wird im vierten Hefte meines Choix de textes cunéisormes inédits veröffentlicht werden.

<sup>4)</sup> Dber Arab= nebo.

b) Mitunter auch nir-hikal genannt.

<sup>9)</sup> Roch nicht ermittelter Amtstitel.

<sup>7)</sup> Rach schweren Talenten berechnet; 424 Kilogramm 200 Gramm. Lenormant, die Magte. 85

an Werth, — jedenfalls eine genügende Quantität zur Her= stellung zweier Bildfäulen, zumal in getriebener Arbeit.

Endlich erfahren wir, daß schon mehrere Jahrhunderte vorher auch der eissische König Agū=fak=rime¹) für die Kolossal=statuen des Maruduk und der Zarpanit in der Pyramide zu Babylon goldene Bekleidungen im Gewichte von vier Talenten (121 Kilogramm 200 Gramm Gewicht oder 363,000 Francs Werth\*)) nebst zahlreichen Edelsteinen geliefert hatte.

Die bedeutendsten Goldmassen dürften indessen unzweifelhaft unter Nabutuburuffur zur Ausschmückung der Tempel verwandt worden sein 3), zumal gerade damals durch die Blünderung eines großen Theiles von Kleinasien eine ungewöhnliche Unhäufung von Schäten in Babylon ftattgefunden haben mußte. W. A. I., I, 53-58 wird 3. B. berichtet, daß dieser Monarch einen monumentalen Altar vor der Byramide zu Babylon errichten und "mit reinem Golbe von beträchtlichem Gewichte übergichen", beggleichen bie inneren Bande bes oberen Beiligthums ber Pyramide zu Borfippa "mit gehämmertem Golde, welches wie die auf= und niedergehende Sonne leuchtete," auslegen ließ. Auch fal noch Berobot4), nach dem Durchzuge des Xerres, an lettgenannter Stelle einen Tifch, einen Thronfessel und ein Aufgestell von Gold, welche zusammen 800 Talente wogen. Erwägen wir nun, daß Berodot das Gold nach euböischen Talenten abschätzt, wie dies zu seiner Zeit auch amtlich im Reiche ber Achaemeniben geschah, so würden biefe 800 Talente etwa 20,196 Kilogramm Gewicht ober 60,598,000 Francs Werth ent-Diese Angaben sind in der That um so gewichtiger, ivrechen. als Berodot gerade hier über Dinge berichtet, die er felbft mit eigenen Augen geschen und nicht etwa aus Mittheilungen Anderer fennen gelernt hatte, wie bies bei Dioborus Siculus vor=

<sup>1)</sup> Bgi. Bricamen, Transactions of the Society of Biblical Archaeology, Bb. IV, E. 138-166; W. A. I., II, 38, 3.

<sup>2)</sup> Nach ichweren Talenten berechnet: 242 Kilogramm 400 Gramm Gewicht ober 727,200 Francs Werth.

<sup>3)</sup> Bgl. Berojus, Fragm. 14, Ausg. von C. Müller.

<sup>4)</sup> I, 183.

ausgesetzt werden könnte. Es liegen mithin Beweisgründe genug dafür vor, daß die Erzählung des Buches Daniel über die Errichtung eines kolossalen Götterstandbildes durch Nabukudu zusstudur immerhin auf einer Thatsache beruhen kann, so überstrieben auch die Einzelheiten, die damit verknüpft werden, sein mögen.

Der "Oberste der Eunuchen" sowie der amil ussur oder "Schakmeister", die der hebräische Tert des ersten Capitels erwähnt, werden auch in affprischen Urtexten wiederholt genannt und in gleicher Beise charafterifirt. Die affprische Titulatur 1) des Letteren ist im Hebräischen in acker geändert, jedoch in der Sepuaginta durch die genauere Form 'Αμελσάδ oder 'Αμελσάρ, also אכולער, ersett worden. Dagegen stimmt die Bezeichnung bes Ersteren, rab hasarisim ober sar ha-sarisim, in anderen alttestamentlichen Büchern 2) rab saris, genau mit bem affp= rischen Titel rabbi nar ober rab nar "Oberster der Diener", b. h. Oberaufscher bes gesammten Balaftbienftes, überein. Der "Oberste Rechtsvollstrecker" (affprisch: rab daiki, wörtlich "Dberfter Scharfrichter"), von dem im zweiten Capitel die Rede ift, stand bekanntlich bei allen orientalischen Monarchen in besonberem Unfehen; auf einer von Smith 3) in Nimrud entbedten emaillirten Thontafel sehen wir ihn sogar unmittelbar neben bem foniglichen Bagen einherschreiten. II Ronige, 25, und Jeremia, 52, wo die Einnahme Jerusalems geschildert wird, spielt ber "Dberfte Richter" Rabufuburuffur's ebenfalls eine wefentliche Rolle. Nur fällt es auf, bag an beiben Stellen ber daiki, ber bis zum breiundzwanzigsten Regierungsjahre bes genannten babylonischen Königs im Umte verblieb, den affprischen Namen Rabu=gir=ibbin führt, mahrend ber "Dberfte Richter" im Buche Daniel Arioch genannt wird, - ein Name, ber

<sup>1)</sup> Jbeogramm "Mensch" in Berbindung mit dem phonetischen u-su-ur; daß übrigens das Schriftzeichen für "Mensch", wenn es einem Amtstitel vorsausgeht und wirklich ausgesprochen werden soll, amil und nicht nisu gelesen wurde, glaube ich aus mehreren anderen Beispielen ersehen zu müssen.

<sup>2)</sup> II Könige, XX, 18; Jesaia, XXXIX, 7.

<sup>3)</sup> Assyrian discoveries; vgl. die Tafel zu S. 80.

allerdings ber Benefis 1) entnommen zu fein scheint. Erwägen wir indessen, daß die Zeitangabe im erften Berse bes zweiten Capitels, ebenjo wie die im ersten Berfe bes ersten Capitels, burch ein Versehen des Abschreibers geandert und daß anstatt "im zweiten Sahre Rabutuburuffur's" nur zu lefen fein burfte "im zweiten Jahre", b. h. zwei Jahre nach den im ersten Capitel erzählten Begebenheiten 2), fo burfte Arioch's Amtsverwaltung noch vor dem neunzehnten Regierungsjahre Nabutuburuffur's ftattgefunden haben; und da wir Nabu=gir=iddin erft von Diesem Reitvuncte ab auftreten seben, so liefe fich bemgemäß gang gut annehmen, daß Arioch ein Amtsvorganger beffelben gewesen sei. Zudem könnte dem Namen Arioch, so verdächtig er auch cricheint, immerhin ein wirklich babulonischer Name zu Grunde liegen: weniastens findet sich in vielen Brivaturkunden Ariku "ber Lange" als Eigenname gebraucht, und es ließe fich baber wohl annehmen, daß die entsprechende hebräische Form ursprünglich ארך gelautet habe, bann aber burch die Abschreiber, Die diesen Namen mit dem in der Genesis genannten in Uebereinftimmung zu bringen für angemessen hielten, in verwandelt worden fei 8).

Unter den vielen Titeln politischer und gerichtlicher Verswaltungsbeamten, die im dritten Capitel genannt werden, findet sich ebenfals nicht einer, der sich nicht auch in den Urkunden der ninivitischen und babylonischen Könige nachweisen ließe. Insbessen sind nur zwei dieser amtlichen Bezeichnungen, pakhat und sakan, die ziemlich genau dem heutigen "Pascha" und "Kihaha" entsprechen, in ihrer ursprünglichen assprischen Form beibehalten worden, während der aramäische Text alle übrigen,

<sup>1)</sup> XI, 1 und 9.

<sup>9)</sup> Josephus' Bermuthung (Ant. Jud., X, 10, 3), daß es sich hier um das zweite Jahr nach Nabukuburussurssurssurssurs einfall in Aegypten, das Jahr 23 seiner Regierung, handele, ist ganz unzulässig, — abgesehen davon, daß dieser Einsall selbst noch sehr zweiselhaft ist.

<sup>3)</sup> Josephus (Ant. Jud., X, 10, 3) verwandelte ebenfalls die Bezgeichnung des "Sbersten der Eunuchen" in δασάνης, indem er dieselbe mit dem Namen τωσειτ im zehnten Capitel der Genesis verwechselte.

die Titulatur des königlichen Heroldes einbegriffen, durch perfische Acquivalente aus der Achämenidenzeit ersett. Gerade dieser Umstand aber burfte insbesondere geeignet sein, bas Datum ber Abfaffung ber erften Capitel bes Buches Daniel zu bestimmen. Denn wenn baffelbe in der That zur Zeit des Antiochus Epiphanes verfaßt mare, bann mußten fich auch griechische Titulaturen barin vorfinden, entsprechend ben Bezeichnungen ber musikalischen Instrumente, - zum wenigsten ber Titel σιρατηγός, welcher nach Ausweis aramäischer Inschriften un= zweifelhaft in die semitischen Sprachen aufgenommen wurde. Auch fann nicht zugeftanden werden, daß bie perfischen Acquivalente von dem Verfasser der aramäischen Uebersetzung anstatt der wirklich affprischen Titel gebraucht worden seien; es wird viel= mehr angenommen werden muffen, daß fie bereits im ursprunglichen hebräischen Texte standen, um so mehr, da der erhaltene hebräische Text des erften Capitels, im dritten und fünften Berje, ebenfalls zwei perfifche Ausbrude, - gur Bezeichnung der Bornehmsten bes israclitischen Abels, und and, zur Bezeichnung ber täglichen Rationen, die von der foniglichen Tafel ben im Schloffe erzogenen Jünglingen verabfolgt wurden, dagegen nicht ein einziges griechisches Wort enthält. perfifchen Ausbrude beweisen offenbar, daß bas Buch Daniel, in seiner ursprünglichen Fassung, unter den Achameniden und nicht unter ben Seleuciben verfaßt wurde, also gur Zeit, ba in Babylon die perfischen Titulaturen die alten affprischen verbrangten und bevor noch die griechischen Eroberungen andere, griechische Bezeichnungen eingeführt hatten.

Das wichtigste und anziehendste der sechs ersten Capitel des Buches Daniel ist unzweiselhaft das vierte, in welchem Nabustudurusstudent, in Form eines amtlichen Erlasses, über seine Geistesverwirrung berichtet und das Traumgesicht schildert, welches dieselbe ankündigte. Ich habe den Leser bereits früher mit der Erzählung eines mantischen Traumes aus amtlichen Annalen eines assyrischen Monarchen bekannt gemacht und gestatte mir daher ebenfalls den Bericht hier wiederzugeben, den das Buch Daniel dem babylonischen Könige zuschreibt:

Ich, Nabukuburuffur, da ich gute Ruhe hatte in meinem Haufe und es wohl stand auf meiner Burg, sahe ich einen Traum, und erschrak, und die Gedanken die ich auf meinem Bette hatte über dem Gesicht, so ich gesehen hatte, betrübten mich. Und ich befahl, daß alle Weisen zu Babel vor mich herauf gebracht würden, daß sie mir sagten, was der Traum bedeutete.

Da brachte man herauf die Beschwörer, Weisen, Chaldier (Sterndeuter) und Wahrsager, und ich erzählte den Traum vor ihnen; aber sie konnten mir nicht sagen, was er bedeutete. Bis zulet Daniel vor mich kam, welcher Balatsussung heißt, nach dem Namen meines Gottes!), der den Geist der heiligen Götter hat. Und ich erzählte vor ihm den Traum:

"Balatsuffur, du Oberster unter den Beschwörern, welchen ich weiß, daß du den Geist der heiligen Götter hast, und dir nichts verborgen ist, sage das Gesicht meines Traumes, den ich gesehen habe, und was er bedeutet. Dies ist aber das Gesicht, das ich gesehen habe auf meinem Bette ): Siehe es stand

<sup>1)</sup> Der Gott, der im Namen Balatsufsur ("beschütze sein Leben") ans gerusen wird, wäre demnach Bel=Maruduk, der Hauptgott von Babylon.

<sup>9)</sup> Im Czemplar, nach welchem die Berfasser der Septuaginta übersetzen, sehlte der ganze Passus von den Worten: "Und ich befahl, daß alle Beisen zu Babel u. s. w." bis "Siehe es stand ein Baum u. s. w."

ein Baum mitten im Lande, ber war fehr hoch, groß And did; feine Sobe reichte bis in ben himmel und breitete fich aus, bis an's Ende bes gangen Landes: seine Aeste waren schön und trugen viele Früchte, davon Alles zu effen hatte; alle Thiere auf dem Relde fanden Schatten unter ihm, und die Bogel unter bem himmel fagen auf feinen Acften, und alles Fleifch nahrte fich von ihm. Und ich fabe ein Geficht auf meinem Bette, und fiebe, ein hei= liger Bächter fuhr vom Simmel berab, ber rief überlaut und fprach alfo: "Sauct den Baum um und behauct ihm die Acfte, und ftreifet ihm das Laub "ab und zerftreuet seine Früchte, daß die Thiere, so unter ihm liegen, weg-"laufen und die Bogel von feinen Zweigen fliegen. Doch lagt den Stock mit "seinen Burgeln in der Erde bleiben; er aber foll in eifernen und ebernen "Retten auf dem Felde im Grafe geben; er foll unter dem Thau des himmels "liegen und nag werben, und soll sich weiben mit den Thieren von den gräu-"tern ber Erbe. Und bas menschliche Berg foll von ihm genommen und ein "viehisches Berg ihm gegeben werden, bis daß fieben Zeiten über ihn um find. "Solches ift im Rathe ber Bachter beichloffen und im Gespräch ber Beiligen "berathschlaget, auf daß die Lebendigen erkennen, daß der Sochste Gewalt hat "über der Menschen Königreiche, und giebt fie, wem er will, und erhöhet die "Niedrigen zu benfelben." Solden Traum habe ich Rönig Rabutuduruffur gesehen. Du aber, Balatsuffur, jage mas er bedeute, benn alle Beisen in meinem Königreich können mir nicht anzeigen was er bedeute; du aber kannst es wohl, denn der Beift der heiligen Götter ift bei dir."

Da entsette fich Daniel, ber fonft Balatfuffur beißt, bei einer Stunde lang, und feine Bebanten betrübten ibn. Aber ber Ronig fprach:

"Balatsuffur, laß dich den Traum und seine Deutung nicht bestruben."

Balatsuffur fing an und sprach: "Ach mein Herr, daß ber Traum beinen Feinden und feine Deutung beinen Bibermartigen galte! Der Baum, ben bu gefeben haft, bag er groß und bid mar, und seine Sobe bis an ben Simmel reichte, und breitete fich über bas gange Land, und seine Aeste schön, und seiner Früchte viel, davon Alles zu effen hatte, und die Thiere auf dem Felde unter ihm wohnten, und die Bögel des himmels auf seinen Aesten sagen; bas bift bu, Ronig, ber bu fo groß und machtig bift; denn beine Dacht ift groß und reichet an den himmel, und deine Gewalt langet bis an der Belt Ende. Daß aber ber König einen heiligen Bachter gefeben bat vom himmel herabfahren und fagen: "hauet ben Baum um und verderbet ihn, doch den "Stod mit seinen Burgeln laßt in der Erde bleiben; er aber foll in eisernen "umd ehernen Retten auf dem Felde im Grase gehen, und unter dem Thau des "himmels liegen und naß werden, und fich mit ben Thieren auf bem Felde "weiben, bis sieben Zeiten über ihn um find," — bas ift bie Deutung, herr König, und solcher Rath des Höchsten gehet über meinen Herrn König. Man wird dich von den Leuten verstoßen, und mußt bei den Thieren auf dem Felde bleiben; und man wird dich Gras effen lassen, wie die Ochsen, und wirst unter dem Thau des himmels liegen und nag werden, bis über dich sieben Zeiten um find; auf daß du erfennest, daß der Bochfte Bewalt hat über der Menichen Königreiche, und giebt sie, wem er will. Daß aber gesagt ift, man jolle dennoch den Stock wit seinen Burzeln des Baumes bleiben laffen; dein König= reich soll dir bleiben, wenn du erkannt hast die Gewalt im Himmel. Darum, herr König, laß dir meinen Rath gefallen, und mache dich los von deinen Sünden durch Gerechtigkeit, und ledig von deiner Missethat durch Bohlthat an den Armen, so wird er Geduld haben mit deinen Sünden."

Dies Alles widerfuhr dem Könige Rabukuburuffur. Denn nach zwölf Monaten, da der König auf der königlichen Burg 1) zu Babel ging, hob er an und sprach: "Das ist die große Babel, die ich erbauet habe zum königslichen Hauf, durch meine große Macht, zu Ehren meiner Herrlichkeit."

Ehe der König diese Worte ausgeredet hatte, siel eine Stimme vom Himmel: "Dir, König Nabukudurussur, wird gesagt: Dein Königreich soll dir genommen werden; und man wird dich von den Leuten verstoßen, und sollst bei den Thieren, so auf dem Felde gehen, bleiben; Gras wird man dich essen lassen, wie Ochsen, bis daß über dir sieben Zeiten um sind, auf daß du ersteunest, daß der Höchste Gewalt hat über der Menschen Königreiche, und giebt sie, wem er will."

Bon Stund an ward bas Bort vollbracht über Nabukudurufjur, und er ward vor den Leuten verstoßen, und er aß Gras wie Ochsen, und zeib lag unter dem Thau des himmels, und ward naß, bis sein haar wuchs, so groß als Ablers Federn, und seine Nägel wie Bogelsklauen wurden.

Nach dieser Zeit hob ich, Nabufuburuffur, meine Augen auf gen Simmel und kam wieder zur Bernunft, und sobte den Höchsten. Ich pries und ehrte den, so ewiglich sebet, des Gewalt ewig ist, und sein Reich für und sir währet; gegen welchen Alle, so auf Erden wohnen, als nichts zu rechnen sind. Er macht es, wie er will, beides mit den Krästen im Himmel, und mit denen, so auf Erden wohnen, und Niemand kann seiner Hand wehren, noch zu ihm sagen: "Was machst du?"

Bu berselben Zeit kam ich wieder zur Bernunft, auch zu meinen königslichen Ehren, zu meiner Herlichkeit und zu meiner Gestalt. Und meine Räthe und Gewaltigen suchten mich; und ward wieder in mein Königreich gesetzt, und ich überkam noch größere Herlichkeit. Darum lobe ich, Nabukubusrussund ihr und ehre und preise den König vom Himmel. Denn alles sein Thun ist Wahrheit, und seine Wege sind recht; und wer stolz ist, den kann er demitthigen.

Es handelt sich also hier nicht um eine "Verwandelung Nabukuburussur" in ein Thier", wie ältere illustrirte Bibeln und leider auch noch viele neuere religiöse Erzählungsbücher diesen Vorgang darzustellen pflegen, sondern lediglich um einen allerdings dichterisch ausgeschmückten, im Uebrigen aber wohl denkbaren Fall von Lykanthropie. Ob indessen der gewaltige



<sup>1)</sup> Rach Abydenus (Fragm. 9, Ausg. von E. Wüller) prophezeite Nabukuduruffur ebenfalls von den Terrassen seines Schlosses aus.

Gleichwohl bietet, nach Oppert's 1) Ansicht, die angebliche Beiftesverwirrung Rabutuburuffur's den einzigen Unhalte= punct zur Lösung eines hiftorischen Problems, welches die feilschriftlichen Texte aufwerfen. Nergalfaruffur, ber Schwieger= sohn des Zerstörers von Jerusalem und Entthroner seines Schwa= gers Umil=Marubuf (Evilmerobach), bes einzigen Sohnes Nabukuburuffur's, legt nämlich in amtlichen Inschriften seinem eigenen Bater Bel=gifir=isfun2) ben Titel "König von Babylon" bei. In der für diefen Zeitraum vollständigen Liste der Könige wird jedoch Letterer nicht aufgeführt; und es muß baber angenommen werden, daß Nergalfaruffur nur deshalb seinem Bater den Königstitel beilegte, um einen Usur= pationsversuch besselben zu legitimiren, ber gur Beit Rabu= fuburuffur's stattfand und vielleicht zu unbedeutend mar, um im Canon bes Ptolemäus, ber fustematisch alle nur wenige Monate herrschenden Bersonen ungenannt läßt, Erwähnung zu finden. Der Versuch, einen so mächtigen Fürsten wie Nabu= fuburuffur zu entthronen, mar aber jebenfalls tein leichtes Unternehmen; er konnte eben nur geschehen, wenn er von be= sonderen Umständen, wie etwa von der zeitweisen Unzurechnungs= fähigkeit bes Monarchen, begünftigt wurde.

<sup>1)</sup> Expédition en Mésopotamie, Bb. I, E. 186.

<sup>2)</sup> Ober: Bel=fum=istun; beibe Lesarten find gleich möglich.

Aller Bahricheinlichkeit nach war ber König Nergal= faruffur ein Entel jenes älteren Rergalfaruffur, ber gur Reit ber Einnahme Jerusalems ben Titel rubu-emga 1) "glorreiches Oberhaupt", in ber Bibel rab-mag, führte. Titel, den auch ber Bater bes Rabonahib befage), scheint aber ber nämliche zu sein, ber bem Oberhaupt ber Briefterfaste zustand. Der König Nergalfaruffur war also ein Enkel des Dberften ber Chalbäerkafte, welcher verfassungsgemäß und auf Grund feiner Rangftellung vom Tode Nabopolaffar's bis zur Rückehr Nabukuburuffur's aus feinem Feldzuge gegen Sprien 3) stellvertretend die Regentschaft geführt hatte. Und ba in der Priefterkafte Alles erblich war, mußte natürlich auch ber Sohn bes älteren Nergalfaruffur, Bel=gifir=istun, benfelben Rana und die nämlichen Rechte besitzen wie fein Bater, b. h. er war ebenfalls berechtigt, die Regentschaft zu führen, solange ber regierende Monarch durch seine Geistesverwirrung behindert war, seinen Berrscherpflichten selbständig obzuliegen. Daß er sodann versucht haben fonnte, biese Regentschaft in ein formliches Königthum umzuwandeln, ist also etwas an sich burchaus nichts Un= wahrscheinliches.). Meines Erachtens scheinen sogar einige Rebe-

<sup>1)</sup> Jeremia, XXXIX, 3.

Das Wort emga "glorreich" ist akkabischen Ursprungs und scheint ein Ehrentitel aller Gelehrten von hohem Range gewesen zu sein. Es darf daher mit dem iranischen magus, der Bezeichnung der medischen Magier, nicht verzwechselt werden.

In's Asspriche übergegangen, wurde es mit dem semitischen rubu "Obershaupt, Führer" zu rubu-emga verbunden (vgl. meine Langus primitive de la Chaldés, S. 867), wie man auch durch Berknüpfung des akkadischen sak "Ofsizier" mit dem semitischen rab "groß" den Titel rab-sak "Generalsstabschef" bildete.

Ueberhaupt find viele affyrische Amtstitel bem Affadischen entlehnt; so 3. B. die militairischen Chargen:

Sak, Offizier;

Sud-sak, Stabsoffizier;

Rab-sak, Generalftabechef;

Turtan, Oberfelbherr.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) W. A. I., I, 68, 2 und 3; vgl. meine Langue primitive de la Chaldée, ©. 364 ff.

<sup>8)</sup> Berojus, Fragm. 14, Ausg. von C. Müller.

<sup>4)</sup> Josephus (Ant. Jud., X, 10, 6) ist ber Ansicht, daß während ber

wendungen des Bibeltextes felbst ziemlich beutlich hierauf hinguweisen. Die Worte Nabukuburuffur's:

Bu berselben Zeit kam ich wieder zur Bernunft, auch zu meinen königs lichen Ehren, zu meiner Herrlichkeit und zu meiner Gestalt; und meine Räthe und Gewaltigen suchten mich; und ward wieder in mein Königreich gesetzt, und ich überkam noch größere Herrlichkeit . . . .

lassen immerhin darauf schließen, daß während seiner Krantheitsperiode ein Usurpationsversuch stattsand. Nur dürsten aber
unter den "sieben Beiten" nicht etwa "sieben Jahre" zu verstehen
sein; denn die Geisteskrankheit des Königs mußte in Wirklichkeit
nur von kurzer Dauer sein. Zudem könnte derselbe Ausdruck
auch für einen Zeitraum von "sieben Monaten" gelten; und
dieserart erschiene es vollkommen begreislich, wie der Usurpationsact
des Bel-zikir-iskun im Canon des Ptolemäus unerwähnt
bleiben konnte. Der Grund wäre eben ein doppelter gewesen:
zunächst die Unrechtmäßigkeit des Actes, welche die Streichung
des Namens des Usurpators aus den Königslisten verursachte;
sodann die kurze, nicht einjährige Dauer der Usurpation selbst.

Die Nachrichten bes vierten Capitels bes Buches Daniel bürften also immerhin eine thatsächliche Grundlage haben. Es fehlt wenigstens nicht an geschichtlichen Momenten zu ihrer Rechtsfertigung; und sie könnten baher wohl zur Zahl jener schätzbaren und zuverläfsigen Angaben gehören, die sich allein im Buche Daniel erhalten haben.

Handelt ce sich ferner um die Absassungeform ber in Frage stehenden Erzählung des vierten Capitels, dann muffen meines Erachtens ebenfalls zwei Puncte nicht außer Acht gelassen werden.

Es ist zunächst nicht anzunchmen, daß in ihr die wortgetreuc Wiedergabe eines Erlasses des Nabufudurufsur vorliegt. Die Hand bes jüdischen Verfassers verräth sich an zu vielen Stellen, auch widerstreitet darin Manches dem hergebrachten Stil der assprischen und babylonischen Urtexte. War Nabukudu =



siebenjährigen Geistestrantheit Nabutuburuffur's "Riemand die Leitung der Regierungsgeschäfte zu übernehmen wagte". Indessen dürfte er sich hierbei allein auf die Angaben des Buches Daniel gestütt haben.

ruffur wirklich zeitweise geisteskrank, und veranlaste seine Kranksheit in der That einen Umsturzversuch, so dürften die amtlichen Annalen seiner Zeit allerdings darüber berichtet, jedenfalls aber den physischen und geistigen Zustand, in den der König durch seine Krankheit gerathen war, wohl kaum in so grellen Farben dargestellt haben. Im vierten Capitel des Buches Daniel spiegelt sich aber unverkennbar der persönliche Standpunct des jüdischen Versassers ab, der besonderes Wohlgefallen daran findet, den allgewaltigen Besieger seines Vaterlandes dis zum Thiere erniedrigt zu schildern.

Andererseits erscheint es mir ebenso undenkbar, daß diese Erzählung gang und gar von dem judischen Schriftsteller verfaßt fein könne; benn in biefem Falle hatte berfelbe unzweifelhaft feiner Schilderung an vielen Stellen eine andere Karbung verlichen. Er murbe ber Betehrung Nabutuburuffur's ein bestimmteres Gepräge gegeben und ihn mit feierlichen Worten die Macht des Gottes Daniel's haben preisen lassen, - cbenso wie er ihn am Schlusse bes britten Capitels bem Gotte ber brei aus dem Feuerofen erretteten Jünglinge eine förmliche Suldigung barbringen läßt. Desgleichen wurde er ihn, neben ber Anerfennung ber Macht und Größe eines höchsten Gottes, nicht auch von "feinem Gotte" Bel-Marubut, nach welchem Daniel benannt mar, und vom "Geifte ber heiligen Götter", ber ben Seher infpirire, haben reben laffen. Endlich hätte er nicht un= terlassen, ihm ein gewisses Bedauern, ein Wort der Reue über die Erniedrigung Jerusalems und bie Berftörung des Tempels Jah= veh's in den Mund zu legen; er hatte ihn in diefer Sinficht etwa ebenfo sprechen laffen wie die Bucher ber Maffabaer ben fterbenden Antiochus Epiphanes.

Im Texte bes vierten Capitels lassen sich bei näherer Prüsfung zwei einander genau entsprechende Thatsachen nachweisen. Neben den Stellen, in denen der Geist des jüdischen Schriftsstellers augenscheinlich hervortritt, und wo der Ausdruck und Gesdanke offenbar der stehenden Absassungsform der amtlichen Urstexte assyrischer und babylonischer Könige widerstreitet, sinden sich auch solche Perioden, besonders die zum sechszehnten Berse,

und vom einunddreißigsten Verse bis zu Ende, in denen das Sepräge einer ursprünglichen assyrischen Vorlage sich auf's genaucste erkennen läßt. Ich glaube sogar wiederholt echt assyrische Phrasen hindurchschimmern zu sehen, und es wäre in der That ein Leichtes, manchen Ausdrücken einzelner Verse entsprechende Redewendungen aus bekannten assyrischen Texten gegenüberzustellen.

Meines Erachtens bürfte baher ber Berfasser bes vierten Capitels eine wirklich babylonische Geschichtsurkunde, vielleicht ein Fragment der Annalen Rabutuburuffur's vor Augen gehabt haben, welches er jedoch seiner eigenen Denkweise gemäß varaphrasirte, indem er fremde Ideen hineintrug und Umstände in den Bordergrund brachte, welche die ihm vorliegende Urfunde nur oberflächlich andeutete. Und biefe Baraphrafe burfte bann, wie ein Bergleich bes Textes ber hebraifchen Bibeln mit bem ber Septuaginta ergiebt, in ben späteren Bearbeitungen bes Buches Daniel immer mehr und mehr burchgeführt worden fein. Die Berfe 3 bis 6, welche in ber Redaction ber Septuaginta fehlen. find offenbar ber Einleitung bes zweiten Capitels nachgebilbet, woselbst Daniel ebenfalls erst befragt wird, da die amtlichen Bahrfager und Deuter feine Ausfunft zu geben vermögen. Ferner burften die Verse 17 bis 30 gang und gar vom jubischen Bearbeiter verfaßt sein, während die Urtexte, die ihm als Vorlage bienten, wohl nur in furgen Sagen und andeutungsweise bie Rrankheit des Königs berührt haben mögen. Dagegen glaube ich, daß anbete Stellen, insbesondere Bers 7 bis 14 und 31 bis 33 unverändert babylonischen Urkunden entnommen find. begegnen hier wiederholt Ausbruden, die fich auch in affprischen Inschriften, zumal in ben Symnen, beren sich mehrere erhalten haben, genau wieberfinden laffen.

Viclleicht dürfte hiergegen eingewandt werden, daß der demüthige Ton, der speciell an letztgenannter Stelle hervortritt, dem siegesbewußten Hochmuth widerspreche, der im Allgemeinen die epigraphischen Denkmäler Nabukudurussur's charakterisirt und auch im vierten Capitel des Buches Daniel, im 27. Verse, zum Ausdruck gebracht ist: Das ist die große Babel, die ich erbauet habe zum königlichen Hause, burch meine große Macht, zu Ehren meiner Gerrlichkeit!

Das Gefühl ber Reue und Demuth gegen die Gottheit mar aber den Affprern und Babyloniern durchaus nicht fremb. Wir haben bereits früher 1) eine Reihe von Urterten kennen gelernt, aus benen beutlich hervorgeht, daß das Reuegefühl diefer Bölfer jogar in hohem Maaße ausgebildet war und geradezu einen charakteristischen Zug ihrer Frömmigkeit bilbete. Einzelne Diefer Bufpfalmen haben sich im affabischen Original nebst affprischer Interlinearübersetzung erhalten; andere dagegen sind ausschließlich assprisch verfaßt 2); sie weisen aber ohne Ausnahme nach, daß Die Babylonier und Affprer vielleicht mehr als andere Bölker von der Nothwendigkeit der Reue und der wohlthätigen Macht ber Demuth und Buße burchdrungen waren, um fo niehr ba fie jeden Unglücksfall, jede Krankheit als unmittelbare Rolge irgend welchen Fehltrittes ober Berftoges gegen die göttlichen Gebote betrachteten.

Daher benn auch ihre Könige, selbst öffentlich, ihre Demuth und Reue wiederholt zu erkennen gaben. Als der letze babys lonische König Nabonahid seine Krone bedroht und von Persien her sein Unglück herannahen sah, wandte er sich reueerfüllt und in tiefster Demuth an den Gott Sin 3):

Bas mich, Nabonahib, in meinem fündigen Zustande gegen seine große Gottheit betrifft, so errette mich, gewähre mir edelmuthig Berlängerung meines Lebens bis in ferne Zeiten!

Und was Belfaruffur, meinen Erstgeborenen, ben Sprößling meines Bergens, betrifft, so flöße ihm Frömmigkeit gegen beine erhabene Gottheit in's Herz; er möge nimmer ber Sünde verfallen und keine Freude haben an der Pflichtvergessenheit . . . .

Die herrlichen Worte, die im vierten Capitel bes Buches Daniel die Macht des Allerhöchsten seiern, werden auch in der sog. Inschrift der Indischen Gesellschaft und anderen Schrift=

<sup>1)</sup> Bgl. den ersten Theil, Cap. I, §. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. A. I., IV, 64.

<sup>8)</sup> W. A. I., I, 68, 1, Col. 2, 3. 19-31.

benkmälern Nabukuburufsur's gebraucht, zur Lobpreisung Bel=Marubuk's, des Schutzottes von Babylon, den der König im fünften Verse speciell "meinen Gott" nennt und auch sonst überall zum Gegenstande seiner tiefsten Verehrung macht. Wenn indessen vermuthet wird, daß der jüdische Verfasser des Buches Daniel hier durch Unterdrückung des Namens Bel=Maruduk den Sinn der ihm zur Vorlage dienenden Urkunde wesentlich geändert habe, lediglich um den Ausdrücken, die den babylonischen Gott verherrlichen, den Charakter der Dankbarkeit gegen den "wahren Gott" unterzuschieben, so dürste diese Ansicht doch nicht in dem Maaße richtig sein, als man auf den ersten Blick glauben könnte.

Die erhaltenen keilschriftlichen Texte bekunden mehrfach, daß zur Zeit Nabutuburuffur's die Ausbildung der philosophisch= religiösen Lehre ber Briefterschulen Babylons und Chaldags ununterbrochen im Bange mar. Die Ibec, daß die göttliche Subftanz eine einheitliche und daß die Götter nur besondere Er= scheinungsformen berfelben, nicht aber völlig von einander ge= ichiedene Wesen seien, hatte von jeher in der chaldäisch=babylo= nischen Glaubenslehre eriftirt; fie verharrte aber lange im Bustande eines Reimes und entbehrte baber jeder genaueren Fassung. Erft zur Zeit der Unfänge bes neuen chaldäischen Reiches begann bie Borftellung eines ersten und höchsten Princips, welches über allen Göttern waltet, sich flarer auszubilden, wozu die gleichzeitige Entwickelung einer philosophischen, von den symbolischen Götternamen unabhängigen Terminologie fehr wesentlich beitrug. Rum erften Male trat bamals, mit bestimmten Rügen und einem förmlichen Cultus ausgestattet, die Berson bes 31u. des Gottes κατ' έξοχήν, des absoluten Gottes auf, der die göttliche Hierarchie front und aus seinem Schoofe alle Emanationen hervorgeben läßt; man erblicte in ihm ben Einen und Guten, bas erfte Brincip, den Urquell der oberen Göttertriaden 1). Und biese Borftellung erreichte endlich in ber berühmten Schule von Uruf

<sup>1)</sup> Anonym. Compend. de doctr. Chaldaic., ap. Stanley, Histor. philosoph., Bb. II, 1125.

ober Orchoë, zur Zeit ber Seleuciben, ben hochsten Grab ber Beftimmtheit; ber Ausbrud "Gott Gins", ber bagumal in Bebrauch tam, murbe fogar ein Beftandtheil vieler Gigennamen orchoënischer Gelehrten '). Soweit war man indessen, allem Anschein nach, gur Beit Nabutuburuffur's noch nicht voracichritten; insbesondere mar diefer Ronig bestrebt, infolge feiner perfonlichen Ergebenheit gegen Marubut, ber fich entwickelnben religiösen Idee eine andere Form und Richtung zu geben. ihm hatten die Affprer ihrem Nationalgott Affur ben Charafter cince deus exsuperantissimus, eines Batere und Führere ber Götter beigelegt; und fie hatten biefen Borrang bes einen Gottes allmälich in einem Grabe gefördert und präcifirt, daß man hierin cinen gewaltigen Drang jum Monotheismus erkennen muß, un= geachtet der gleichzeitigen Beibehaltung anderer Nebengötter, welche ben Babyloniern entichnt waren und sodann Affur untergeordnet murben. Nabufuburuffur versuchte aus Da= rubut dasselbe zu machen, mas bie Affyrer aus ihrem National= aott gemacht hatten; er war beftrebt, ihn als höchsten Gott, als crites Brincip von feinen Unterthanen anerkennen zu laffen; er suchte ben Begriff ber Ginheit bes göttlichen Urwefens, ber in ben religiösen Speculationen bes Priefterthums fich ausbildete, bestimmter als je zuvor an ben Namen Marubut's zu fnupfen; baher auch Letterer häufig Titel erhielt, die ihm vorher nie zu Theil wurden und nur in den Inschriften Nabutuburuffur's ihm ben Charafter einer absoluten Gottheit, eines Gottes ohne Gleichen, vielleicht noch entschiedener verliehen, als dies je mit Uffur ber Fall mar. In ber fog. Inschrift ber Inbischen Bejellschaft wird er speciell als "oberfter Führer, Erstgeborener, Oberhaupt aller Götter, Gott Erhalter des himmels und ber Erde, Gott Berr, erhabener Meister ber Götter" bezeichnet, ja fogar ausbrücklich mit Ilu ibentificirt, mahrend fich Rabufuburuffur gleichzeitig als "Berbreiter bes Cultus Darubut's" ausgiebt.

<sup>1)</sup> Bgs. mein Essai sur un document mathématique chaldéen, Noten auf ©. 98 ff.

Der jüdische Verfasser des Buches Daniel war also immerhin berechtigt, diese in den Urkunden Nabukudurufsur's wiedersholt hervortretende religiöse Vorstellung als eine wirkliche Neisgung zum Monotheismus und als einen Fortschritt gegen die früheren babylonischen Glaubenslehren zu betrachten. Er konnte Maruduk, so wie er von Nabukudurussur verehrt und verkündet wurde, ungefähr in gleicher Weise auffassen, wie der Verfasser des Buches Esra den Ahuramazda der Perser auffaste: als eine Art unvollkommener Darstellung des "wahren Gottes". Auch war es natürlich, daß er diesen wiewohl geringen religiösen Fortschritt dem Einflusse zuschrieb, den einer seiner Landsleute, der begeisterte Seher, dessen Geschichte er erzählte, auf das Verhalten und die Gemüthsstimmung des Königs aussübte 1).

Endlich verdient noch bemerkt zu werden, daß, so oft der Berfasser des Buches Daniel den König Nabukuburussur birect sprechen läßt und dabei auf einen amtlichen Erlaß desselben Bezug zu nehmen scheint, einzig und allein nur diese Erkenntniß eines höchsten Gottes und alleinigen Urquells zum Ausdruck gesbracht wird. In den Bersen 31 bis 33 des dritten Capitels 2) wird diese bestimmte Grenze ebenfalls nicht überschritten. Das Berbot, den Gott Schadrach's, Meschach's und Abad sucho's zu lästern (III, 29), wird dagegen nicht in gleichem Sinne gegeben und unter gleichen Nebenumständen erwähnt 3),—

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Einzelne Kritiker gehen so weit, die historische Existenz der Person Daniel's in Abrede zu stellen. Meines Erachtens dürste aber die Entscheisdung dieser Streitfrage lediglich davon abhängen, ob das Buch, welches den Namen Daniel's trägt, einen thatsächlichen historischen Werth hat, oder nicht. Den vom Hese kiel (XIV, 14 und 20; XXVIII, 3) erwähnten Daniel mit demjenigen zu identificiren, der ein Zeitgenosse Nabukudurussurs war, dürste dagegen sehr schwer halten (vgl. Ewald, Die Propheten, Bd. II, S. 560), wiewohl Delipsch sin herzog kencyklopädie, S. 271) nachgewiesen, daß dies immerhin nicht unmöglich sein dürste.

<sup>\*)</sup> Bahricheinlich bilbeten biese brei Berse ursprünglich bie Einleitung bes Erlaises, ber im vierten Capitel mitgetheilt wirb.

<sup>3)</sup> An und für sich zeigt bieses Berbot nur die Art und Beise, wie die Assprer, auch sonst in allen ihren Urkunden, von den fremden Göttern sprechen. Sie erkannten dieselben zwar als Götter an, ordneten sie aber der Allmacht

ebensowenig wie in II, 47 ber Ausspruch bes Königs, daß der Gott Daniel's ein "Gott über alle Götter sei"; diese beiden Stellen gehören lediglich dem Verlaufe der Erzählung an und sind allein auf den persönlichen Standpunct des Schriftstellers zurückzuführen.

Nisur's unter. Ebenso giebt Nabukuburussur, daß der Gott der der Jünglinge ein wirklicher Gott sei, und als solchen verdietet er ihn zu lästern; er macht ihn aber nicht zum alleinigen Gott, noch auch zum höchsten Gott. Diese Ruance ist bemerkenswerth, da sie immerhin zu Gunsten des Buches Daniel spricht.

## VI.

Zum Abschlusse meiner flüchtigen Prüfung der sechs ersten Capitel des Buches Daniel hebe ich hier noch zwei Puncte hervor, deren Unmöglichkeit in geschichtlicher Hinsicht mir unszweiselhaft scheint.

Bunächst dürste die Zahl der vom medischen Darius errichteten Satrapien (VI, 2) unbedingt übertrieben sein, zumal
wenn man in diesem Fürsten einen vom Chrus in Babylon
eingesetzen Statthalter zu erkennen hat. Diese Angabe läßt sich
eben nur durch eine spätere Entstellung des ursprünglichen Textes
erklären, deren Urheber offenbar an die zwanzig großen Satrapien
dachte, welche Darius Hystaspes im Perserreich errichtete.
Derartige Abänderungen, welche durch die Feder der auf einander
folgenden Abschreiber entstanden, lassen sich überhaupt an vielen
Stellen der Bibel thatsächlich nachweisen, und sie werden daher
auch von den orthodoresten Commentatoren als solche beurtheilt.

Sodann erscheint es kaum glaublich, daß Nabukuburufsur Daniel zum "Obersten der Beschwörer, Weisen, Sterndeuter und Wahrsager" ernannt habe. Denn einerseits leuchtet ein, daß Letzterer als strenggläubiger und in jeder Hinsicht nach Maaßgabe des Gesetzes handelnder Jude dieses vorzugsweise heidnische Amt nicht hätte annehmen können; andererseits dürsten die chaldäischen Gelehrten, welche auf die Reinheit ihrer Abstammung so stolz waren und eine erbliche Kaste bildeten 1), wohl kaum geduldet haben, daß ein Fremder, zumal ein Andersgläus

Diod. Sic., II, 29.

biger, an ihre Spitze gestellt würde. Ich trage baher kein Bebenken, den zweiten Theil des eilften, sowie den ersten Theil des zwölften Berses des fünften Capitels, desgleichen den sechsten Bers des vierten Capitels, welcher den Bersassen der Septuaginta unbekannt war, für neuere Interpolationen zu halten; und dieses um so mehr, da Nabukuburussur nach Angabe des achtundvierzigsten Berses des zweiten Capitels den Daniel nur mit Verwaltungsämtern belehnte. Allerdings ist auch an letzterer Stelle von "Gelehrten" die Rede; doch glaube ich auch dieses Wort, welches ofsendar nicht am Platze ist, auf eine Einschaltung zurücksühren zu müssen, welche später geschah, da die eigentliche Bedeutung der assyrischen Titulatur sakan bereits in Vergessens heit gerathen war. Der in Rede stehende Vers dürfte ursprüngslich gelautet haben:

Und der König erhob Daniel und machte ihm ansehnliche Geschente: auch ernannte er ihn zum Statthalter der Provinz Babylon, sowie zum Borgesetzen der Bezirksverwalter (sakan) von Babylon.

## VII.

Die Schlüfse, die sich aus vorstehenden Paragraphen ergeben, fassen wir kurz bahin zusammen:

Die sechs ersten Capitel des Buches Daniel entwerfen ein wahrheitsgetreues Bild vom babylonischen Hoslager unter Nasbukudurussur und seinen Nachfolgern; auch haben sie einen nicht zu unterschätzenden historischen Werth, den die erhaltenen keilschriftlichen Texte mehrfach bestätigen.

Sie wurden zu einer den besprochenen Personen und Borsgängen noch naheliegenden Zeit versaßt und können daher nicht, wie die rationalistische Exegese behauptet, als ein Machwerk aus der Zeit des Antiochus Epiphanes betrachtet werden.

Ferner scheint ber Verfasser berselben wiederholt babylonische Originalurkunden, vielleicht Abschnitte aus den amtlichen Annalen Nabukudurussurs, benutt zu haben, die er indessen pasraphrasirte und nach Maaßgabe seines individuellen Standpunctes verarbeitete.

Enthält daher die aramäische Redaction der Capitel II bis VI, wie sie uns gegenwärtig vorliegt, griechische Wörter, die auf die Zeit nach Alexander hinzuweisen scheinen, so ist dies der Fall, weil sie wahrscheinlich nur die Uebersetzung eines ursprüngslichen hebräischen Textes ist, der sich allein vom ersten Capitel erhalten hat.

Dieser ursprüngliche hebräische Text bürfte allem Anschein nach unter den Achämeniden versaßt worden sein, wie sich schon darauß ergiebt, daß er gewisse assprische Titulaturen durch entsprechende persische Bezeichnungen ersetzt, welche vom Versasser der aus der Seleucidenzeit herrührenden aramäischen Uebersetzung beibehalten wurden.

Diefe Schlüffe führen nicht allein auf die Angabe bes Talmud gurud, bag bas Buch Daniel aus ber Beit ber großen Spnggoge fterftamme. — fie paffen zugleich recht gut zu ben Unsvielungen, Die der fterbende Mathathias in feiner Rede an seine Sohne 1) auf Episoben bes Buches Daniel macht, und zwar gerade auf solche, die in den sechs ersten Capiteln enthalten Diefelbe Erwähnung läßt sich aber nicht mit ber Unnahme vereinigen, daß bas Buch gang und gar gur Zeit bes Untiochus Epiphanes verfaßt fei; baher benn auch Solche, bie bie Unficht bes Borphyrius verfechten, wohl barauf bedacht find, fie vom Arcise ihrer Betrachtungen auszuschließen. "So verkehrt es nun ift," bemerkt Rolbeke2), "wenn man biefe Stelle als ein Zeugniß für die Echtheit des Buches hat ansehen wollen, da dies nur in dem Kalle anginge, daß wir jene Rede als eine folche ansehen könnten, die mit stenographischer Treue aufbewahrt ware, so folgt boch baraus u. f. w." Diejes heißt jedoch nur, in absprechender und nicht genügend begründeter Beise das Zeugniß eines biblischen Buches verwerfen, beffen hiftorischer Werth sonft allgemein anerkannt wird. Die letten Worte bes Mathathias fonnten freilich nicht von einem Stenographen aufgezeichnet merben; sie waren aber gleichwohl zu feierlicher Art, als daß die Beitgenoffen fie nicht mit Sorgfalt bewahrt haben follten; fie waren überdies zu furz und bündig, um größeren Sinnentstellungen ausgesett zu fein; und fie mußten baber bem Berfaffer bes ersten Buches ber Makkabäer, ber sie nur wenig über sechszig Jahre später citirte, wenn nicht wörtlich, so boch wenigstens ihrem wefentlichen Inhalte nach bekannt fein. Wollte man da= gegen aus den nämlichen Worten herleiten, daß bas Buch Da= niel bereits zur Zeit bes Mathathias als ein canonisches betrachtet worden sei, bann räume ich gerne ein, daß biefelben taum mehr als einen schwachen Anhaltepunct hiezu bieten, wie-

<sup>1)</sup> I Mattab., II, 59 und 60.

<sup>2)</sup> Die alttestamentliche Literatur, S. 232.

wohl auch zum Nachweise bes Gegentheils zum Mindesten ein gleicher Anhaltepunct sehlt. Wenigstens dürfte der Ausfall des Namens Daniel aus der Prophetenliste des neunundvierzigsten Capitels der "Weisheit des Jesus Sirach" feinen solchen abgeben; dieser Ausfall beweist eben nur, daß das Buch Daniel dazumal nicht zu den prophetischen Büchern, vielmehr, wie es im jüdischen Canon noch der Fall ist, wegen seines eigenthümlichen, mehr apokalyptischen als streng prophetischen Inhaltes, zu den Hagiographa gerechnet wurde. Dieses scheint mir so klar auf der Hand zu liegen, daß nur von Vorurtheilen Besangene ans derer Ansicht sein könnten.

## VIII.

Wenn endlich die Echtheit des Buches Daniel auch der vielen darin mitgetheilten wunderbaren Begebenheiten wegen bestritten, und demgemäß behauptet wird, daß Erzählungen, wie die von der Erhaltung der drei Jünglinge im Feuerofen, der Errettung Daniel's aus der Löwengrube, der geheimnißvollen Hand, die beim Gastmahl Belfarrussur's prophetische Worte an die Wand schreibt u. s. w., nur den besten Beweis für die Unechtheit und historische Werthlosigkeit des Buches lieferten, so muß ich dieses Verfahren als ein durchaus unrichtiges und unwissenschaftliches aus aus diese karist allein als Christ, sondern auch als Gelehrter und im Namen eines Princips der Kritik, welches meines Erachtens bei der Prüfung der heiligen Bücher wie überhaupt aller schriftlichen Urkunden des Alterthums unbedingt aufrecht erhalten werden muß.

"Aus dem Gesagten," bemerkt Nölbeke<sup>1</sup>), "folgt die Unechtheit und wirkliche Absasssatit unseres Buches mit Sichersheit, und wir brauchen die zahlreichen sonstigen Schwierigkeiten, welche der Annahme der Echtheit gegenüberstehen, nur ganz kurzzu berühren. Dahin gehört die Märchenhaftigkeit und Unmögslichkeit der meisten in dem Buche erzählten Begebenheiten. Man denke nur an die Bewahrung der drei Männer vor dem Feuer und andere grelle Wunder u. s. w." Ein solcher Weg darf aber

<sup>1)</sup> Die alttestamentliche Literatur, S. 225.

zum Nachweise ber Unechtheit eines Buches nicht eingeschlagen werben, selbst wenn man die Möglichkeit der Bunder in Abrede stellt und darin nur "Märchenhaftes und Unmögliches" erblickt. Denn die Frage, ob gewisse Begebenheiten für glaubhaft gehalten oder auf Täuschungen zurückgeführt werden müssen, wird stets unabhängig von der zweiten Frage nach der Absassungszeit der Schrift selbst zu erörtern sein.

Welche Meinung man auch vom Uebernatürlichen und Wunberbaren hegen mag, man wird jedenfalls nicht läugnen können, baß auch heutzutage Schriften verfaßt werben, die über ebenso ungewöhnliche Begebenheiten wie die des Buches Daniel berichten und von Zeitgenoffen herrühren, die fich ausdrücklich für Augenzeugen ausgeben. Man wird eben nur fagen konnen, daß biefe Berichterftatter entweder täuschen oder felber getäuscht find, je nach der Würdigung der berichteten Dinge und der Glaubwürdigkeit ihrer Erzähler. Aber man fann bie Erzählung felbst beshalb nicht als eine spätere Legende bezeichnen und ihre materielle Schtheit bestreiten. Mit einer Beweisführung, wie fie gegen bas Buch Daniel angewandt wird, ware ich schließlich noch im Stande nachzuweisen, daß das Buch Notre-Dame de Lourdes von La Serre erft im ein= oder zweiundzwanzigsten Jahr= hundert verfaßt worden fei!

Iebe vorurtheilsfreie und echt wissenschaftliche Kritik wird baher die Wunderfrage von vornherein ausschließen und lediglich für die Beurtheilung der Thatsachen an sich aussparen müssen; denn sie hat dieselbe weder zu lösen noch überhaupt zu erörtern. So lange sie sich nicht durch vorgefaßte und ihrem Gediete fremde Theorien beirren läßt, wird es ihr stets gleichgültig sein müssen, ob die Urkunde, die ihrer Beurtheilung unterliegt, mit Wunderzgeschichten angefüllt ist; sie wird hiedei allein in's Auge zu fassen haben, ob man zur Zeit, da diese Urkunde versaßt wurde, thatssächlich an dergleichen glaubte. Das Urtheil des Kritikers darf sich aber am allerwenigsten durch persönliche Ueberzeugungen beseinsslussen lassen.

Ein treffliches Beispiel, welches übrigens weder bie Bunder der Bibel noch bes Christenthums berührt und daher auch keine Ber-

schiedenheit bes fritischen Standpunctes zwischen einem Christen und einem Freidenker julakt, bietet meines Erachtens die Bieroglyphenstele bes Königs Ramses XII., die in ber Barifer Nationalbibliothek aufbewahrt wird. Diese Urkunde enthält unzweifelhaft jo viele Wundergeschichten, wie sie wohl kaum in einem einzelnen Buche ber Bibel zusammengehäuft find. Man benke nur an die Besefsenheit ber Bringeffin Bint=Reichit, an bas Gespräch, welches sich in Gegenwart der Briefter zwischen dem "in feiner Bollfommenheit ernften" Botte Rhons und feiner niedrigeren Erscheinungsform "Rhons, dem Berather Theben", entspinnt, sodann an die vielen Nebenumstände, die die wunderbare Seilung ber Prinzessin durch Berührung der nach Mesopotamien geschafften Arche des Khons begleiten, endlich das wunderbare Traumgesicht, welches den Fürsten von Bathten bestimmte, Diese heilige Arche nach Aegypten gurudgu= fenden. Gewiß wird Niemand an die Bunder des Gottes Rhons. bes Berathers von Theben, glauben; es wird aber gleichwohl auch Niemandem beifallen, Die Schtheit der betreffenden Stele zu Man fagt eben nur, daß ihre Mittheilungen bas Be= beitreiten. präge der Glaubensmeinungen ihrer Zeit tragen. Und bicfes um so mehr, da sie kein Legendenbuch, keine Urkunde ist, die erst nach mehrfacher Abschrift auf uns gelangte, sondern lediglich das Original einer amtlichen Inschrift, welche unmittelbar nach ber Rückjendung ber Arche bes Gottes Rhons und auf Befehl des Schwagers der Bringeffin Bint=Reschit verfaßt wurde.

Ift es also im Grunde richtig, die Echtheit eines Buches zu läugnen, lediglich weil dasselbe Wundererzählungen enthält? Ich verlange eben nur so viel von den rationalistischen Exegeten, daß sie nicht doppeltes Maaß und Gewicht anwenden, vielmehr das Buch Daniel, wie jede andere biblische Schrift, ungeachtet ihrer Wundergeschichten, aus demselben Gesichtspunct beurtheilen mögen, wie die Stele des ägyptischen Monarchen. Ich verslange nur wenig; aber dieses Wenige sind wir gewiß berechtigt von einer Kritik zu erwarten, welche Anspruch auf diesen Namen erhebt und sich nicht etwa blindlings in den Dienst vorgefaßter

philosophischer Ibeen begiebt. Erft bann, wenn bas Alter und bie Echtheit bes Buches Daniel aus inneren und äußeren Gründen, frei von jedem Vorurtheil erkannt sein wird, mag es an der Zeit sein, auch die darin erzählten Wunder an sich zu prüsen, sowie ihre Glaubhaftigkeit zu erörtern.

6. Ba b'iche Budbruderei (Ctto hauthal) in Raumburg a/6.

