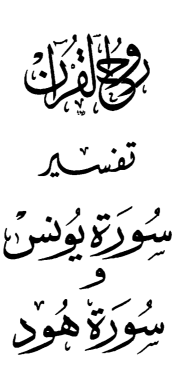


قال رشول اللهِ مَحند ﷺ: إِنَّ أَفْضَلَكُم مَنْ تِعَلَّم القرآن وَعَلَّمَه



بمتسلم عفيفعبرالفتاح طبّار*ہ* 

## دار العام للملايين



## جيبع الحقوق تحفوظة المؤلف

#### تحذير وإنذار

كل من يقوم بتزوير هذا الكتاب ويشترك بطبعه أو تغليفه أو بيع النسخ المزورة يلاحق بأقصى العقوبة المنصوص عليها في القوانين ويتحمل كل ضرر ناجم عن ذلك.

إن الوكيل الحصري المعتمد لتوزيع وبيع هذا الكتاب في جميع أقطار العالم: دار العلم للملايين

الطبعَة الأول حَـزنِـرَان/يؤسنيو ٢٠٠٠

#### تعريف بسورة يونس

هذه السورة مكية أي نزلت بمكة وسميت بسورة يونس لأنها انفردت بذكر ما خص الله قَوم يونس برفع العذاب عنهم الذي كاد يصيبهم بعد أن آمنوا بالله وتابوا إليه.

افتتحت هذه السورة بوصف القرآن بأنه الكتاب الحكيم وأنه لا عجب أن ينزل الله الوحي على رجل من البشر \_ وهو محمد ﷺ لينذرهم بالعقوبة إن كفروا بالله وعصوه، ويبشّرهم بالمثوبة والرحمة إن آمنوا بالله وأطاعوه. ثم أعقب ذلك بأن الله أبدع السموات والأرض في ستة أيام وأنه لا شفيع عنده إلا بإذنه وأن المرجع إليه بعد الموت. كما تذكر السورة هلاك الأمم السابقة بسبب كفرهم وتكذيبهم لرسل الله، وحسن عاقبة المتقين.

وتبين السورة فضل الله على الناس بتسييرهم في البر والبحر وأنهم حين تحيط بهم أسباب الهلاك في البحر يدعونه وحده لينقذهم من الأخطار التي تحدق بهم فإذا أنقذهم عادوا إلى بغيهم في الأرض. كما تصور السورة مثلاً للحياة الدنيا وأن متاعها سريع الزوال فهي كالأرض المخضرة التي أصاب زرعها اليبس والجفاف فجأة فصارت حصيداً كأن لم تكن قائمة من قبل.

كما تتحدث السورة عن إثبات وجود الله ووحدانيته عن طريق آثار صنعه في الكون التي تدل على عظمته وحكمته.

وتتحدى السورة المشركين بأن يأتوا بسورة من مثل القرآن وتعلن عجزهم عن ذلك وهذا ما تحتق فعلاً إلى الآن.

كما تتناول السورة بإيجاز بعض قصص الأنبياء كقصة نوح عليه السلام وقصة موسى عليه السلام مع فرعون وهلاكه وبقاء جته إلى اليوم ليكون عبرة لمن يأتي بعده من الأمم وقد اكتشفت جته حديثاً وهي تُعرض في المتحف المصري.

هذا بعض ما تناولته السورة وهناك مواضيع أخرى يراها القارىء أثناء مطالعته هذا التفسير.



# 

﴿ الَّرِ يَلْكَ مَايَتُ الْكِنْبِ الْمُتِكِيدِ ۞ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبُ أَنَ أُوحَينَا إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ وَيَثِرِ الَّذِيكَ ءَامَثُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقِ عِندَ رَبِّهِم قَالَ الْحَسَفِرُونَ إِنَّ هَنذَا لَسَوْرُ مُبِينً ۞﴾

#### شرح المفردات

قَلَم صِدْق: سابقة فضل ومنزلة رفيعة عند ربهم أو أجراً حسناً.

لساحر مبين: لساحر واضح السحر ظاهره.

#### إنذار وبشارة

يستهل الله تعالى هذه السورة بالتنويه بآيات القرآن الكريم:

﴿الرر اللهِ الماد به القرآن، والمرد به القرآن،

<sup>(1)</sup> هذه الأحرف التي جاءت في مطالع بعض سور القرآن قبل في تفسيرها أقوال شتى، منها أنها من الأسرار التي لا يعلمها إلا الله. وقبل: إنها قسم أقسم الله بها وهي من أسماء الله. وقبل: هي أسماء للقرآن أو أسماء للشور. وقبل: إن العرب كانوا إذا سمعوا القرآن لفوا فيه فأنزل الله هذا النظم البديع ليعجبوا منه ويكون تعجبهم منه سبباً لاستماعهم، وسماعهم له سبباً لاستماع ما بعده. وقبل إنها بيان لإعجاز القرآن وأن الخلق عاجزون عن معارضته مع أنه مركب من حروف لغتهم التي يتكلمون بها. والدليل على ذلك أن كل سورة اقتحت بهذه الحروف فلا بد أن يذكر فيها الانتصار للقرآن وبيان إعجازه.

والمعنى: تلك الآيات الرفيعة الشأن التي تألفت منها هذه السورة أو القرآن كله هي آيات . مشتملة على الحكمة، والحكمة هي إصابة الحق بالعلم والعقل.

﴿ أَكَانَ للنَّاسِ عَجَباً أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِنْهُم ﴾ الهمزة في (أكان) للاستفهام وإنكار تعجبهم، والعراد بالناس كفار مكة. والمعنى: هل بلغ الجهل وسوء الفهم بكفار مكة أن كان إنزال الله الوحي على رجل منهم يعرفونه بصدقه وسيرته الحسنة لكي يلغهم الدين الحق، هل كان هذا الأمر مثار عجب، ولكن لا عجب في ذلك فهي عادة الله في الأمم السالفة حيث خص بعض البشر بالوحي واصطفاهم على من سواهم لهداية قومهم ومنهم رسوله محمد ﷺ.

ومدار العجب عند كفار مكة أن يكون رسول الله إليهم من البشر كقولهم بما حكاه الله عنهم ﴿ وَمَا مَنْعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَاتَهُمُ ٱلْهُدَىٰ إِلَّا أَن قَالُواْ أَبَسَتَ اللهُ بَدَرًا رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ٩٤]. فرسول الله في نظرهم يجب أن يكون من الملائكة لا من البشر.

وكان من الأمور التي أوحاها الله إلى رسوله محمد ﷺ: ﴿أَنْ أَنْفِرِ النَّاسَ﴾ أي أنذر الناس وخوفهم من عقاب الله إذا ساروا في طريق الشر وعصيان الله ﴿وَيَشَرِ الَّذِينَ آمَنُوا الله آمَنُوا أَنَّ لَهُم قَدَمَ صِدْقِ (١٠ عِنْدَ رَبِّهم﴾ وبشر \_ أيها الرسول \_ الذين آمنوا بالله وأطاعوه بما يسرهم بأن لهم سابقة وفضلاً ومنزلة رفيعة عند ربهم، وأجراً حسناً، بما قدموا مِن صَالح الأعمال، وإضافة المنزلة الرفيعة إلى الصدق (قدم صدق) للدلالة على تحققها ﴿قَالَ الكَافرون المتعجون أن يكون محمد رسولاً من الله إليهم: إن هذا الإنسان الذي يدّعي النبوة لساحر بين السحر

<sup>(</sup>١) (قدم صدق) القدم: السابقة، أي سبق لهم عند الله خير. وقيل: القدم كل ما قدمت من خير. وقيل: القدم كناية عن العمل الذي يتقدم فيه ولا يقع فيه تأخير ولا إيطاء. والسبب في إطلاق لفظ (القدم) على هده المماني لأن بها يحصل السبق والوصول إلى المنازل الرفيعة، كما يعير عن النعمة بالبد لأنها تمطى بها.

واضحه، حيث إنه استطاع بقوة تأثيره أن يجذب الناس إلى دين الإسلام، وهناك قراءة إِنَّ هَذَا لَسِحرٌ مُبِينٌ ﴾ أي إن هذا القرآن لسحر واضح. وقولهم هذا يتضمن اعترافاً منهم بأن القرآن هو فوق المتعارف والمعلوم عندهم لما له من تأثير في القلوب، فهو يسحر العقول بأسلوبه ومعانيه.

﴿ إِذَ رَبَّكُو اللهُ الّذِي خَلَقَ السَّكُونِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَ الْصَرْشِ

يُكْبِرُ الْأَشْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِن بَعدٍ إِذِنهِ، ذَلِكُمُ اللهُ رَبُكُمُ مَّ فَأَعْبُدُوهُ

افَلَا تَذَكَّرُونَ فَي إِلَيْهِ مَرْجِمُكُمْ جَمِيمًا وَعَدَ اللهِ حَفَّا إِنَّهُ بِبَدُوا الْمَلَى ثُمَّ مُعِيمًا وَعَدَ اللهِ حَفَّا إِنَّهُ بِبَدُوا الْمَلَى ثُمَّ مُعِيمًا وَعَدَ اللهِ حَفَّا إِنَّهُ بِبَدُوا الْمَلَى ثُمَّ مُعِيمًا وَعَدَ اللهِ حَفَّا إِنَّهُ بِبَدُوا الْمَلَى ثُمَّ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

#### شرح المفردات

استوى على العرش: استولى أو استقر بلا كيف، وعرش الله من الأمور الغيبية. يُعلِيُّر الأمر: يقدّر الله شؤون جميع الكائنات على وفق الحكمة.

**تذكّرون**: تتدبرون وتستحضرون (أصلها تتذكرون) حذفت إحدى التاثين تخفيفاً.

بالقط: بالمدل.

شراب من حميم: ماء بالغ غاية الحرارة.

وقلَّره منازل: صبَّر القمر ذا منازل يسير فيها.

اختلاف الليل والنهار: تعاقبهما.

آيات: علامات على قدرة الله.

يتَّقُون: يخافون الله ويجتنبون ما نهاهم عنه.

#### عظمة القدرة الإلهية

ويتابع القرآن فيذكر في الآيات التالية عظمة قدرة الله سبحانه:

﴿إِنَّ رَبِّكُمُ اللَّهُ الذي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ في سِتَّةِ أَيَّامٍ اليوم يطلق تارة على النهار الواحد، أو على الليل والنهار معاً، أي أن الله خلق السماوات والأرض في مقدار ستة أيام من أيام الدنيا لأنه تعريف لنا بما نعرفه، مع قدرته على خلقهما دفعة واحدة وفي أقل من لمح البصر. وقد يراد باليوم الوقت مطلقا، أي أن الله خلق الكون في ستة أطوار من الزمن هي في علم الله وحده ولا يمكن تحديدها، وفي القران أن أيام الله ليست كأيامنا كقوله تعالى ﴿ وَلِكَ يَومًا عِندَ رَبِكَ كَأَلْفِ سَمَنَةً مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [الحج: ٤٧].

﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى العَرْسِ ﴾ واستواء الله على العرش هو صفة لله نؤمن بها بلا كيف ولا تشبيه ولا تمثيل، فيجب الإيمان باستواء الله كما وردت، ونفوض العلم بحقيقتها إلى الله سبحانه.

ويمكن أن يُفسَّر الاستواء بالنسبة إلى الله بأنه كناية عن القهر والعظمة والغلبة وسلطان الله في الكون، وعرش الله لا يعلمه البشر إلا بالاسم ولا يعرفون شيئاً عن حقيقه. ويتابع القرآن قوله: ﴿ يُلبَّبُرُ الأَمْرَ ﴾ أي أن الله سبحانه يدبر أمر مخلوقاته تدبيراً محكماً، وعبر القرآن عن التدبير بصيغة فعل المضارع الذي يفيد الحاضر والمستقبل، إشارة إلى استمرارية تدبير الله سبحانه لمخلوقاته ولهذا الكون.

﴿مَا مِنْ شَفِيعِ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ﴾ هنا يردُّ الله على مشركي العرب الذين كانوا

يدّعون أن أصنامهم تشفع لهم عند الله، وهذا ما نراه أيضاً عند بعض أتباع الأديان الأخرى حيث يسبغون صفة القداسة على بعض الناس: الأموات منهم والأحياء ويزعمون أن هؤلاء يشفعون لهم عند الله غير عابئين بأعمالهم السيئة، فرد الله على مزاعمهم بأنه لا يوجد شفيع يشفع لأحد عند الله إلا من بعد إذنه ﴿ فَلِكُمُ اللّهُ رَبُّكُم فَا صُبِعُونَ ﴾ أي ذلك هو الله الموصوف بخلق السماوات والأرض والتصرف في شؤون خلقه هو ربكم فأخلصوا له الطاعة والعبادة ولا تشركوا بعبادته أحداً ﴿ أَفَلا تَدَرُّونَ ﴾ أي أفلا تتدبّرون وتستحضرون في أذهانكم الدلائل والآيات التي تدل على وحدانية الله وعظمته، وأن بيده النفع والضر؟

﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَعِيماً وَعْدَ اللّهِ حَقّا ﴾ أي إلى الله وحده تُرجعون جميعاً بعد الموت لمجازاتكم على أعمالكم، وقد وَعَدَ الله عباده بذلك وعداً صادقاً وهو لا يخلف وعده ﴿إِنَّه يَسِبْداً الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ أي أن الله يخلق الناس ابتداء ثم يميتهم ثم يحييهم مرة ثانية يوم القيامة. فأما بدؤه سبحانه خلق الإنسان والكائنات فهو حقيقة مشاهلة لأن الناس كانوا عدماً ثم أوجدهم، وأما إعادة الناس أحياء بعد الموت فهي هيئة على الله لأن القادر على البدء قادر على الإعادة، وقد وصف القرآن قدرة الله سبحانه بقوله: ﴿ وَهُو اللّذِي يَدَوُ اللّهَ اللّهِ اللهِ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ثم بين القرآن الحكمة من إعادة الإنسان حيًا بعد الموت يوم القيامة: ﴿لِيَجْزِيَ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ بِالْقِسْطِ﴾ أي ليثب الله المؤمنين المطيعين له بما أمرهم به من الأعمال الحسنة بعدله التام ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ والذين كفروا بالله ورسله وعملوا سيىء الأعمال لهم شراب من ماء شديد الحرارة ﴿وَعَدَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكَفُرُونَ ﴾ ولهم مع ذلك عذاب موجع بسبب كفرهم.

﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَّاءٌ وَالقَمَرَ نُوراً ﴾ أي أن الله هو الذي جعل

الشمس ذات نور قويّ ساطع يصدر من ذاتها وهذا ما ذكره القرآن في سورة نوح ﴿ وَجَمَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَّ ثُورًا وَجَمَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ [نرح: ١٦]. والسراج هو المصباح الذي ينبعث نوره من ذاته، كما جعل الله القمر منيراً إذ يعكس نور الشمس، والنور هو تموّجات مغنطيسية تمكّن من رؤية الأشياء ﴿وَقَدَّرُهُ مَنَازِلَ﴾ منازل: جمع منزل وهو مكان النزول، أي جعل الله للقمر منازل يتتقل فيها وهو يدور حول الأرض وهو يظهر في كل ليلة من الشهر على شكل يختلف عن الليلة السابقة ولمّا كان القمر جسماً معتماً ويعكس سطحه الأشعة الشمسية الساقطة عليه لذلك فإن الناظر إليه من الأرض يشاهده أثناء دورانه بأشكال مختلفة بحسب حجم الأجزاء المنيرة من سطحه التي تعرف باسم أوجه القمر. وتستغرق دورة القمر الكاملة حول الأرض نحو تسعة وعشرين يوماً ونصف يوم. ثم قال سبحانه ﴿لِنَمْ لَمُوا عَلَدَ السُّنِينَ والحِسَابَ﴾ أي جعل الله للقمر هذه المنازل التي ينزل بها والأشكال التي يظهر بها لنعلم عدد السنين وحساب الأوقات من الشهور والأيام ﴿مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ أي ما خلق الله ذلك إلا ملابـــاً للحق مراعياً لمقتضى حكمته البالغة في منفعة العباد ﴿يُفَصِّلُ الآيـَـاتِ لِـقَوْم يَعْلَمُونَ﴾ أي يوضِّح الله البراهين والعلامات الدالة على قدرته وحكمته لقوم يعلمون أسرار ما خلق الله، فيطيعونه ويشكرونه على نِعَمِه التي لا تُحصى.

﴿إِنَّ فِي أَخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ﴾ أي إن في تعاقب الليل والنهار واختلافهما بالزيادة والنقصان ﴿وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمُوات وَالأَرْضِ﴾ أي وما خلق الله في السموات من نجوم وكواكب، وما خلق في الأرض من كاثنات حيوانية ونباتية وجبال وبحار ﴿لاَيَاتٍ لِفَوْمٍ يَتَّقُونَ﴾ لأدلة واضحة على وجود الخالق وقدرته ووحدانيته لقوم يتقونه سبحانه فيطيعونه في أمره ونهيه ويحذرون عقابه.

هذه الشمس وما تعطيه من طاقة وحرارة لنمو النبات وحياة الإنسان وسائر الحيوانات، وهذا القمر الذي يظهر على أشكال متفاوتة لنهتدي بها إلى حساب الأشهر والسنين وهذا الليل والنهار اللذان يحصلان من دوران الأرض حول نفسها، وهذا الكون بسمائه وأرضه هو من فعل القدرة الإلهية الحكيمة؛ فعلى الإنسان أن يتذكر ذلك على الدوام ويخص الله سبحانه بالشكر والثناء على نعمه الجليلة.

أما ما يدّعيه الماديون من أن الكون خُلِق صدفة وعبر تطورات ملايين السنين فهو زعم يقوم على الوهم، ويناقض أبسط مبادى، العقل التي تقول بأن لكل صنعة صانعاً. ولنأخذ مثلاً الساعة أو جهاز التلفزة فإنهما لم يحصلا صدفة بل هناك صانع لكل منهما، وإذا ادعى أحد أنهما وجدا صدفة اتهمناه في عقله، فما بالك بهذا الكون العظيم القائم على متهى الحكمة؟

﴿ إِذَ الَّذِيكَ لَا يَرَجُوكَ لِقَاءَنَا وَرَشُوا بِالْمَيْوَةِ الدُّنَا وَاطْمَأَقُواْ بِهَا وَالَّذِيكَ هُم عَن مَا يَنْنِنَا عَنْفِلُونَ ۞ أُولَتِهِكَ مَا وَنَهُمُ النَّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ إِنَّ الَّذِيكَ مَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّنِلِحَتِ بَهِدِيهِم رَبُّهُم بِإِينَتِهِمْ تَجْمِى مِن تَعْنِهُمُ الأَنْهَنُرُ فِ جَنَّتِ النَّهِيمِ ۞ دَعَوْنَهُمْ فِيهَا شُبْحَنَكَ اللَّهُمَّ وَقِيمَتُهُمْ فِيهَا سَلَنَمُ وَمَافِحُ دَعُونِهُم أَنِ لَلْمَعَدُ يَقَوَرَتِ الْمُعَلِيدِينَ ۞ سَلَنَمُ وَمَافِحُ دَعُونِهُم أَنِ لَلْمَعَدُ يَقَورَتِ الْمُعْلِيدِينَ ۞ ﴿

### شرح المقردات

لا يرجون لقاءنا: لا يتوقعون لقاء الله للحساب والثواب والعقاب لإنكارهم البعث.

اطمأتوا بها: فرحوا وسكنوا إليها دون اهتمام بأوامر الله.

مأواهم: مسكنهم ومقرهم.

يكسبون: يعملون السوء.

دهواهم فيها سبحانك اللَّهم: دعاؤهم أو عبادتهم في الجنة التسبيح والتنزيه فه تعالى.

## مصير الكافرين والمؤمنين في الآخرة

وبعد أن بيَّن القرآن قدرة الله على إعادة الإنسان حيَّا يوم القيامة شرع بعد ذلك في بيان أحوال من يكفر بالمعاد، ومن يؤمن به:

﴿إِنَّ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا﴾ الرجاء: الأمل وتوقع ما فيه خير ونفع، وتستعمل كلمة الرجاء أيضاً بمعنى الخوف. والمعنى: إن الذين لا يخافون عقاب الله على أعمالهم السيئة، ولا يأملون بحصول الثواب منه على أعمالهم الحسنة، لأنهم لا يؤمنون بالله واليوم الآخر ﴿وَرَضُوا بِالْحَياةِ الدُّنْيَا واطْمانُوا بِهَا﴾ أي رضوا بالحياة الدنيا معتقدين أن لا حياة بعدها فكل همهم محصور بالتمتع بلذاتها وشهواتها، وسكنت أنفسهم إلى الدنيا غير مبالين بما يصدر عنهم من أعمال سيئة ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَن آياتِنَا (١) عَنْفِيلُون﴾ أي ومن صفاتهم أنهم غافلون عن آيات القرآن وما فيها من المواعظ والمعارف والحكم، أو غافلون عن آيات الله الكونية وما تدل على وحدانيته وحكمته وقدرته ﴿أُولَئِكَ مَأُواهُمُ النّارُ بِمَا كَانُوا يَكْعِبُون﴾ أي هؤلاء الذين هذه صفتهم. مسكنهم ومقرّهم في الآخرة نارجهنم بما اقترفوا من المعاصي والسيئات.

﴿إِنَّ النّبِينِ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ أي إن الذين آمنوا بوجود الله ووحدانيته، وعملوا صالح الأعمال التي أمرهم الله بها قاصدين بها وجهه الكريم ﴿يَهْدِيهم رَبُّهُم بِإِيمَانِهِم ﴾ يرشدهم الله إلى ما فيه خيرهم بسبب إيمانهم، ويجعل لهم نوراً يسلكون به طريق الله المستقيم الذي يوصلهم إلى الجنة في الآخرة. هذه الآية فيها بشرى للمؤمنين الذين يعملون الصالحات بما يتظرهم من خير عميم، حيث ﴿تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ النَّمِيمِ ﴾ أي تجري من تحت قصورهم الأنهار في جنات النعيم ﴿دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمُ ﴾ دعواهم: بمعنى الدعاء، أي دعاؤهم في الجنة: سبحانك اللهم، أي تنزيهاً لك يا رب عن كل سوء ونقيصة، ويجوز أن

<sup>(</sup>١) آياتنا: الأدلة والحجج التي ذكرها الله لعباده وتأتي بمعني آيات القرآن.

تكون كلمة (دعواهم) بمعنى العبادة، أي إن عبادة أهل الجنة هي أن يسبحوا الله ويحمدوه ﴿وَتَحِيَّتُهُمُ فيها سَلاَمُ ﴾ أي يُحيّون بالسلام في الجنة ولفظ السلام يدل على الأمن والطمأنينة والسلامة من كل مكروه وهذه التحية تكون من اله للمؤمنين، وتكون من الملائكة لهم، كما تكون من المؤمنين يتبادلونها فيما بينهم ﴿وَآخِرُ دَعُواهُمُ أَنِ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبُّ المَالَمِينَ ﴾ وختام دعائهم دائماً الحمد لله على توفيقه إياهم بالإيمان وظفرهم برضوان الله وبما أسبع عليهم من النعيم.

﴿ وَلَو يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ الشَّرَ استِعجَالَهُم بِٱلْخَيرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِم الْحَلَيْمِ مَا لَكُنِي الْقَبِينَ إِلَيْهِم الْحَلَيْمِ مَا لَكُنْ الْمَائِينَ الْاَيْنَ الْمَائِينَ الْمَائِينَ الْمَائِينَ الْفَدُّ وَعَالًا أَوْ فَآمِما فَلَمَا كَشَفْنا عَنْهُ مُثَرَّمُ مَرَّ الْإِنْسَنَ الشَّيْرِفِينَ مَا كَانُوا كَانَ لَم بَعْمَالُونَ فَي الْمُتَرِفِينَ مَا كَانُوا بَعْمَالُونَ فَي وَلَمَا كُلُولُ ثُونِينَ اللَّهُ وَيُعَلِينَ اللَّهُ وَيُعَلِينَ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا كَانُوا بَعْمَالُونَ فَي وَلَمَا اللَّهُ وَي اللَّهِ اللَّهُ مِنِينَ أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ ال

#### شرح المقردات

لقُضي إليهم أجلهم: الأهلكوا وأبيدوا.

فنفر: فتترك.

طغياتهم: تجاوزهم الحد في الكفر والظلم.

يعمهون: يترددون ويتحيّرون.

مس الإنسان الضر: أصابه البلاء والشدة.

دهانا لجنبه: استغاث بنا وهو مضطجع على جنبه.

زُيِّن: حُسَّن.

للمسرفين: المفرطين في العصيان.

أهلكنا القرون: أهلكنا الأمم الماضية.

بالبينات: بالحجج الواضحة.

خلائف: جمع خليفة وهو كل من يخلف غيره ويقوم مقامه.

## سنّــة اللَّه في استجابة الدعاء

ثم يتقل القرآن إلى الكلام عن المشركين الذين كانوا يستعجلون نزول العذاب بهم الذي توعّدهم به رسول الله ﷺ:

﴿وَلَوْ يُعَجِّلُ اللَّهُ للنَّاسِ الثَّرَّ أَسْتِعْجَالَهُم بِالْخَيْرِ ﴾ أي ولو يعجل الله للناس إجابة دعائهم في الشر بما فيه مضرة لهم ومكروه كما يعجل إجابة دعائهم في طلب الخير ﴿لَقُضِيَ إِلَيْهِم أَجَلُهُم ﴾ لهلكوا وعُجُل لهم الموت.

وقد كان بعض المشركين يدعون على أنفسهم بالهلاك ومجيء العذاب الذي توعّلهم به رسول الله تكذيباً وتحدّياً واستهزاء، وقد حكى الله بعض أقوالهم في ذلك:

﴿ وَإِذْ قَالُواْ اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنَا هُوَ الْعَقَّ مِنْ مِندِكَ فَٱمْطِـرْ عَلَيْـنَاحِجَــارَةُ مِّنَ السّكَـلَةِ أَوِ اتْفَيْنَا بِمُذَابٍ أَلِيـــــِ﴾ (الانعال: ٣٦).

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْمَدَابِ وَلَوَلَا آجَلُ شُسَمًى لَجَآءَثُرُ الْمَذَابُ وَلِيَأْلِيَنَهُم بَفْتَةَ وَهُمْ لَا يَشَمُونَ﴾ [العنجرت: ٥٣].

ويندرج في هذا المعنى دعاء الرجل بالشرّ على نفسه أو على ولده عند الغضب أو عند مصيبة ما، ولهذا يقول النبي ﷺ: ﴿لا تدعوا على أنفسكم، لا تدعوا على أولادكم لا تدعوا على أموالكم، لا توافقوا من الله ساعة فيها إجابة فيستجيب لكم، (١١).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود.

فالله سبحانه يستجيب للداعي بالخير ولا يعجل باستجابة الدعاء للإنسان إذا دعا على نفسه بالشر، لأنه سبحانه أقام نظام الحياة على الرحمة والرفق بالمخلوقات لطفاً منه، وإن الذين يستحقون الشر لو عُجُّل لم ما استحقوه من العقاب لبطل النظام الذي وضعه للناس وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿ وَلَو يُؤَخِدُ اللّهُ ٱلذَاكَ النّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْ مِهَا مِن دَائِكَة وَلَاكِن يُوخِدُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ شُمَّى فَإِذَا جَمَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَ لَهَ كَالَ بَعِكَ اللهِ العلى النظام الذي تَرَك عَلَى ظَهْ مِهَامِن دَائِكَة وَلَاكِن يُوخِدُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ شُمَّى فَإِذَا جَمَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَ اللهِ كَانَ بِعِك إِلَيْ الْمَارِدِه اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اله

فالله قد لا يعجل لقوم الهلاك بسبب معاصيهم وكفرهم إذ لا حكمة بإهلاكهم عاجلاً فربما آمنوا بعد ذلك، أو ربما خرج من نسلهم من يكون مؤمناً، وهذا ما تحقق مع كفار مكة، فقد كفر العديد من الآباء وأسلم أبناؤهم.

ثم يقول سبحانه: ﴿فَنَنَذَرُ الَّذِينَ لا يَتْرَجُونَ لِقَاءَنَا في طُفْيَانِهِم يَعْمَهُونَ﴾ أي فنترك الذين لا يتوقعون لقاءنا يوم البعث لإنكارهم له، نتركهم وهم على ما هم عليه من مجاوزة الحد في الكفر والظلم، يترددون حيارى في ضلالهم لا يهتدون إلى الصواب.

ثم يبيّن الله طبيعة الإنسان عندما يُصاب بالضرّ:

﴿وإذا مَنَ الإنْسَانَ الضُّرُ ﴾ والضر لفظ عام يشمل كل الأمراض والرزايا في النفس والمال والأحبة، أي وإذا أصاب الإنسان أي ضرر من ذلك ﴿ دَعَانَا لِحَنْبِهِ أَوْ فَي قَاعِداً أَوْ قَائِما ﴾ أي دعا الله لكشف ما به من ضر في حال اضطجاعه على جنبه، أو في حال قعوده أو في حال قيامه، وخُصَّت هذه المظاهر بالذكر لأنها أغلب الأحوال التي يكون عليها الإنسان عادة، ويجوز أن يُراد أنه يدعو حال كونه مضطجعاً غير قادر على القيام، أو قائماً، إنها الفطرة الإنسانية التي أودعها الله في قلوب الناس حيث يلجأون إليه وحده عند إصابتهم بالضرة.

﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرٌّ مَتَهُ ﴾ أي فإذا أزال الله

عن الإنسان شدته ورفع عنه بلاءه استمر في بُغدهِ عن طاعة الله ونسي ما كان عليه من الله وكأنه ما دعا الله من قبل. والتعبير بلفظ (مَر) يمثل أدق تصوير لطبيعة الإنسان الذي يدعو الله عند البلاء فإذا ما زال البلاء عنه مرّ واندفع في تيار الحياة لا يتوقف ليعتبر ﴿كَذَلِكَ زُيُّنَ لِلمُسْرِفينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ أي مثل هذا الإعراض عن طاعة الله حسّن الشيطان لهؤلاء المسرفين ما كانوا يعملون من المعاصي والمنكرات، وسماهم الله مسرفين لأن المسرف هو الذي ينفق المال الكثير لأجل الغرض الخسيس أو التافه، ومعلوم أن شهوات الدنيا ولم أن شهوات الدنيا ولم يعمل للآخرة ، فمن استغرق في شهوات الدنيا ولم يعمل للآخرة وهي متاع الدنيا الزائلة.

ويستفاد من الآية الكريمة ذمّ الذين يتركون دعاء الله وعبادته في الرخاء ويتضرعون إليه فقط عند نزول البلاء، وفي الحديث الشريف يقول النبي ﷺ "تَـعَـرَّف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة" (١).

﴿وَلَقَدُ أَهْلَكُنَا القُرُونَ مِنْ قَبْلِكُم لَمَّا ظَلَمُوا﴾ أي ولقد أهلك الله الأمم قبلكم يا أهل مكة مثل قوم نوح وعاد وفرعون وغيرهم حين ظلموا بتماديهم في الكفر والضلال، والخطاب في هذه الآية يشمل كل أمة ظالمة في أي عصر من العصور ﴿وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالبِيّنَاتِ وَمَا كَانُوا لِيهُوْمِنُوا﴾ أي والحال أن الأمم السابقة التي أهلكها الله جاءتهم رسل الله بالحجج الواضحة الدالة على أنهم مُرسلون من عند الله ولكن هؤلاء الأقوام ما كانوا ليؤمنوا لفساد جبلتهم وخذلان الله لهم ﴿كَذَلِكَ نَجْزِي المُقومَ المُجْرِمِينَ﴾ أي ومثل ذلك الجزاء الأليم الذي حل بالمجرمين من الأمم السابقة قد نجزي بعدهم كل قوم أجرموا وكفروا بما أسبغنا عليهم من يَعَم.

﴿ ثُمَّ جَمَلْنَاكُم خَلاثِفَ في الأَرْض مِنْ بَعْدِهم ﴾ أي ثم جعلناكم يا أمة محمد خلفاء في الأرض بعد أن أهلكنا مكذّبي رسلنا من الأمم قبلكم ﴿لِنَسْظُر كَيْفَ

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد.

تَعْمَلُونَ﴾ لنعلم أي عمل يقع منكم خيراً كان أم شرًا مع علمنا أزلاً بما سيكون منكم، ونعاملكم معاملة المختبر لكم فنجازيكم على ما يصدر منكم. وقد قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: إن الله إنما جعلنا خلفاء لينظر كيف عملنا فأروا الله حسن أعمالكم في السر والعلانية.

فالله سبحانه يشر أمة محمد بأنها ستخلف الأمم السابقة في الملك والسلطان إن هي آمنت بالله واتبعت النور الذي أنزله على رسوله محمد ﷺ ، كما أكد ذلك في موضع آخر من القرآن: ﴿ وَعَدَ اللهُ الذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرْ وَعَكِمُواْ الصَّنلِحَدِتِ لَيَسْتَغْلِفَنَهُمْ فِي الأُرضِ كَمَا أَسَدَ عَلَى اللهُ عَلَى مَا اللهُ وَعَمَا السَّخَلَفَ الذِينَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلى اللهُ اللهُ المحالمة والقياصرة والفراعنة وكثيراً من الأمم الأخرى . فعلك الله المسلمين ملك الأكاسرة والقياصرة والفراعنة وكثيراً من الأمم الأخرى .

﴿ وَإِذَا تُعَلَّ عَلَيْهِم اَيَالُنَا بَيْنَتِ قَالَ الَّذِيكَ لَا بَرجُونَ لِقَاآةَ فَا الْتِ فِي فَلَا الَّذِيكَ لَا بَرجُونَ لِقَاآةَ فَا الْتِ بِقُدَا إِنْ الْمَدَانِ غَيْرِ هَنْ الْمَا يَكُونُ لِى أَن أَبَدِلَمُ مِن تِلفَآيِ نَفِيق إِن أَنْتِهُ إِلَّا مَا يُومِ عَظِيمِ إِنْ أَنْ الْمَدِينَ وَقِي عَظَيمِ اللَّهِ أَنْ أَنْ اللَّهُ مِنْ الللِّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ الْمُنْ ال

#### شرح المفردات

تُتلى: تُقرأ.

آياتنا بيّات: آيات القرآن الواضحات.

ثلقاء نفسي: من جهة نفسي ومن عندي.

ولا أدراكم به: ولا أعلمكم الله بالقرآن على لساني.

افترى: اختلق.

لايفلح: لايفوز.

## البراهين الدالة على صدق نبوة محمد ﷺ

ويتابع القرآن فيذكر ما اقترحه المشركون على رسول الله من تغيير القرآن أو تبديل في آياته، قال تعالى:

﴿وَإِذَا تُسْلَى هَلَيْهِم آياتُنَا بِيَّنَاتٍ ﴾ أي وإذا قرئت على المشركين آيات القرآن واضحة في دلالتها على وحدانية الله وبطلان عبادة الأصنام ﴿قَالَ اللّٰين لا يَرْجُونَ لِيقَاءَنَا أَثْتِ بِقُرآنِ غَيْرِ هَنَا أَو بِدُلْهُ ﴾ أي قال الذين لا يصدّقون بالبعث ولا يخافون عذاب الله إن عصوه، ولا يرجون ثوابه إن أطاعوه، قال هؤلاء المكذبون: أحضر لنا يا محمد قرآناً غير هذا القرآن أو بدّل في آياته فاجعل الحرام حلالاً، والحلال حراماً، وهم قد طلبوا حذف الآيات التي تهزأ بالأصنام وتذم عابديها، وكذلك الآيات التي تتوعّد المشركين بسوء المصير يوم القيامة ﴿قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَن أَبَدَلَهُ مِنْ يَلْقَاءِ القرآن من عند نفسي وإنما الأمر هو بيد الله سبحانه ﴿إِنْ أَتَبِعُ إِلاَ مَا يُوحَى إِلَيْ ﴾ أي القرآن من عند نفسي وإنما الأمر هو بيد الله سبحانه ﴿إِنْ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَاب يوم عظيم ما أنا إلا متبع ومبلغ ما ينزله إلى ربي من الوحي ﴿إِنْي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَاب يوم عظيم وقلم إلى أخشى إن خالفت أمر الله وبدلت ما أوحاه الله إلى عذاب يوم عظيم وهو عذاب يوم القيامة.

ثم يأتي الدليل الواضح والبرهان القوي على صدق نبوّة محمد ﷺ مستقى من حياته:

﴿ قَلْ لَـوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تلوتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ قل لهم يا محمد: لو شاء الله لم يُنزّل علميّ القرآن ولم يأمرني بقراءته عليكم، لكنني تلوته عليكم، وتلاوته دليل على أني رسول

من عند الله لما يتضمن من إعجاز، وكلام فوق مستوى البشر ﴿ولا أَذْرَاكُم مِهِ﴾ ولا أَعَلَمُ مِهِ﴾ ولا أَعَلَمُ مِهُ ولا أَعَلَمُ مِهُ وَلا أَعَلَمُ مِهُ وَلا أَعَلَمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَلَى فَقَد عشت بينكم عمراً طويلاً شاهدتم فيه أطوار نشأتي وسلوكي فلم تروا حالة تشبه حالة نزول الوحي عليّ من الله ﴿أَفَلا تعقلونَ﴾ أفلا تفكّرون بعقولكم لتعلموا يقيناً أن سيرتي قبل النبوة وما جنتكم به من الهدى يشهدان أني رسول الله حقًا؟

لقد عاش محمد ﷺ أربعين سنة في مكة لم يقل في أثنائها شعراً ولا ارتجل خطبة ولا عرف شيئاً من شرائع الأمم وأديانها، ولم يخالط الأحبار والرهبان حيث لم يكن لهم وجود في مكة، ولم يدخل معهداً، مع العلم أنه لم يكن في جزيرة العرب كلها معهد في ذلك الزمن للتدريس، كما أنه كان أميًا لا يقرأ ولا يكتب.

ومن المشاهد أنّ أيّ شخص تظهر عليه أمارات النبوغ في علم ما تظهر بوادره في عنفوان شبابه، ومحمد في هذه الفترة من حياته لم يظهر عليه شيء من هذا القيل، بل جُلّ ما اتصف به هو الصدق والأمانة حتى لُقُب بالصادق الأمين، كما اشتهر عنه السيرة الحسنة والعزوف عن مخالطة قومه في المجون واللهو وعبادة الأصنام والبعد عن الآثام.

وعند بلوغه سن الأربعين قال لقومه: إن الوحي الإلهي نزل عليه من السماء وإنه رسول الله إلى خلقه، ثم تتابعت آيات القرآن تنزل عليه. فإن قيل بأن محمداً ليس برسول من عند الله وإنه عبقري فنقول: لا توجد عبقرية يتأخر صدورها إلى تلك المرحلة المتأخرة من العمر.

كما أن القرآن لا يشبه ما صدر عن عباقرة التاريخ بل هو كتاب هداية يشتمل على المقائد الإلهية المؤيدة بالبراهين العقلية، والعبادات الروحية والجسدية، والأخلاق والفضائل الإنسانية والشرائع العادلة.

ومن الأدلة على صدق نبوة محمد ﷺ أنه لم يأت قومه بالقرآن جملة واحدة مما يثير الظن أنه كان منكبًا على تأليفه وتنقيحه زهرة شبابه، بل القرآن كان ينزل عليه حسب الوقائع والأحداث التي تستلزم إصلاح ما عليه قومه من وثنية وفساد وظلم اجتماعي، وما يسأله أتباعه وأعداؤه عن قضايا يجيب عنها بما كان يوحيه الله إليه.

﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذَبا﴾ أي لا أحد أشد ظلماً ممن اختلق على الله كذباً وزعم أنه رسول من عند الله وهو ليس رسولاً، أو بدّل كلام ربه وأضاف إليه شيئاً مما ليس منه ﴿أو كذّب بِآياتِهِ﴾ أو كذّب بآيات القرآن وزعم أنها ليست من عند الله ﴿إِنَّه لا يُفْلِح المجْرِمُونَ﴾ إنه لا يفوز الذين أجرموا بكفرهم وتكذيبهم لرسول الله محمد ﷺ.

﴿ وَيَمَبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَعْتُرُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَيَقُولُونَ هَتَوُلاً اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنَا لَا يَعْتُرُهُم وَلا يَنفَعُهُم وَيَقُولُونَ وَلَا فِي الْأَرْضِ شَفَعَتُونًا عِندَ اللَّهِ فَل النَّبَعُونَ وَلَا فِي الْأَرْضِ شَفَعَتُونًا عِندَ اللّهِ مُنفَالًا عَمّا لِللَّهُ أَمَّتُهُ وَبَعِدَةً سَبَحَننَهُ وَيَعَلَىٰ عَمّا لِللَّهُ أَمَّتُهُ وَبَعِدَةً مَا اللّهُ مِن وَلِكَ لَقُضِى بَينَهُم فِيمَا فِيهِ مَا تَعْتَمُ فُونُ وَلَا كَلِمَكُمُ فِيمَا فِيهِ مَعْتَمِلُهُونَ ﴿ وَلَا كَلَا إِنَّمَا اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### شرح المفردات

أتنبُّون الله بما لا يعلم: أتخبرونه بما لا وجود له أصلاً وهو شفاعة الأصنام عنده.

سبحانه: تنزيهاً له تعالى.

أمَّة: جماعة من الناس يجمعهم أمر واحد من دين أو مكان أو زمان.

كلمة سبقت من ربك: الكلمة هي تأخير جزائهم إلى يوم القيامة.

لولا أنزل عليه آية من ربه: هلَّا أُنزل عليه معجزة من ربه.

الغيب: هو ما غاب عن حواس الناس من الأشياء.

#### تسفيه عبادة الأصنام

ثم يبين القرآن مدى جهل المشركين الذين يعبدون أصناماً لا تنفع ولا تضر:

﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُم ولا يَنفَ مُهُم﴾ أي ويعبد المشركون من غير الله أصناماً لا تنفعهم ولا تضرهم في شيء، والعبادة هي الطاعة مع الخضوع والتذلل والتعظيم ﴿وَيَقُولُونَ مَوُلاء شُفَمَاؤُنَا عِنْدَ اللّه ﴾ ويقول هؤلاء المشركون إن أصنامهم تشفع لهم عند الله في دنياهم لتيسير أمورهم، وهي تشفع لهم في الآخرة في تخفيف العقاب عنهم، إذا كان هناك بعث وثواب وعقاب، هذا مع العلم أنهم كانوا لا يؤمنون بالبعث.

﴿قُلْ أَتَّنَبَّنُونَ اللَّه بِمَا لا يَعْلَمُ في السَّمُواتِ ولا في الأرضِ للله بِمَا لا يعلم المحمد إنكاراً عليهم وتوبيخاً: أتخبرون الله تعالى بأن أصنامكم تشفع لكم عنده؟ كيف تزعمون ذلك والله لا يعلم أن لهؤلاء الشفعاء وجوداً وأثراً في السماوات والأرض، فلو كانوا شفعاء عند الله لكان الله أعلم بهم منكم فهل تعلمون أنتم ما لا يعلمه ﴿شُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ تنزه الله وارتفع مقاماً عن كفرهم وعن الشركاء له الذين تشركونهم مع الله في العبادة.

وبعد أن بين القرآن أن وحدانية الله هي التي يقوم عليها الدين الحق بين بعد ذلك أن التوحيد ملة منذ القدم وفطرة في النفس الإنسانية:

﴿وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً وَاحِلةً فَاخْتَلَقُوا﴾ والمراد بالناس الجنس البشري فإنم كانوا أمة واحدة على ملة التوحيد يعبدون الله وحده متفقين على الدين الحق ثم وقع الاختلاف بين الناس ما بين ضال ومهتد، وعُبدت الأصنام وجُمِلَ لله شركاء فأرسل الله إليهم رسله يبشرون المهتدين بالثواب الجزيل، وينذرون الكافرين بالعقاب الأليم، وهذا ما ذكره القرآن في موضع آخر منه:

﴿ كَانَ النَّاسُ أَمَّةً وَحِدَةً فَهَتَ اللَّهُ النَّهِيْنَ مُبَوْرِينِ وَمُنذِدِينَ وَأَنزِلَ مَعَهُمُ الْكِنبَ

إِلْمَتِيْ لِيَحكُمُ بَيَنَ النَّاسِ فِيمَا احْتَلَقُواْ فِيهِ وَمَا احْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوثُوهُ مِن بَسدِ مَاجَاءَ تَهُمُّ الْبَيِّنَتُ بَعْيَا بَيْنَهُمُّ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَا احْتَلَقُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذَ فِهِ- وَاللهُ يَهدِى مَن يَشَكُهُ إِلَىْ مِرْطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الغره: ٢١٣].

﴿ ولولا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ ﴾ ولولا أن قضى الله في سابق علمه بأن جعل لكل أمة أجلاً، وتأخير الحكم على هذه الأمة إلى يوم القيامة ﴿ لَشَّضِيَ بَيْنَ هُمْ فِيمَا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ لحكم بينهم عاجلاً فيما اختلفوا فيه بأن يهلك أهل الباطل وينجي أهل الحق، ولكن حكمة الله اقتضت إمهال أهل الباطل بإنزال العذاب بهم إلى موعد اختص به وحده بعلمه لأن الدنيا دار تكليف، ودار الآخرة دار ثواب وعقاب.

ثم تحكي الآية التالية بعض ضلالات المشركين الذين اشترطوا لإيمانهم نزول معجزة على رسول الله ﷺ سوى معجزة القرآن:

﴿وَمِفُولُونَ لَمُولا أُنْرِلَ عَلَيْهِ آيةً مِنْ رَبِّهِ أِي ويقول هؤلاء المشركون: هلا أنزل الله على محمد معجزة كمعجزات الأنبياء السابقين كالتي حدثنا عنها تكون علامة على صدق نبرّته ﴿فَقُلْ إِنَّمَا الغَيْبُ لِلَّهِ فَقَلَ لَهُم يا محمد إن نزول المعجزة هي من الأمور النبية لا يقدر الإتيان بها إلا الله ﴿فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَمَكُم مِنَ المُستَظِرِينَ ﴾ أي ليس دأيي ودأبكم إلا انتظار ما يأتي به الله من القضاء بينكم، إني معكم من المتظرين لِما يفعل الله من تعجل العقوبة للمبطل منا.

لقد طلب المشركون معجزة من محمد ﷺ وفاتهم أن الله أيده بالقرآن الذي هو معجزة المعجزات في أسلوبه وهديه وتشريعه، وما جاء به من أخبار الغيب وأسرار الكون. فمعجزة القرآن هي معجزة عقلية علمية متجددة العطاء تشهد على صدق نبوة محمد ﷺ، كما تشهد على أن القرآن وحي من الله وليس من صنع البشر.

أما معجزات الأنبياء السابقين فهي معجزات حسيّة يؤمن بالله من شاهدها من أقوامهم، أما من يأتي بعدهم من الأمم فيؤمنون بها على أنها خبر من الأخبار، ويضعف تأثيرها بانقضاء زمانها. وهذه الحقيقة أشار إليها رسول الله محمد ﷺ إذ قال: «ما من الأنياء من نبي إلا وقد أُعطي من الآيات (أي المعجزات) ما مثله آمن عليه البشر، وكان الذي أُوتيته وحياً (أي القرآن) أوحاه الله إلى فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً (أي أتباعاً) يوم القيامة (١).

﴿ وَإِذَا آذَقِنَا ٱلنَّاسَ رَحَةً مِن بَعِدِ مَرَّاةً مَسَّتُهُم إِذَا لَهُم مَّكُرُّ فِي مَا إِنِنَا قُلِ اللهُ أَسْمَعُ مَكُوْ الْمَوى مُسَاتِكُمُ وَالْدِى يُسَيِّرُكُو فِي ٱلَّذِ وَٱلْبَحِ حَتَى إِذَا كُنتُم فِي اللهِ وَجَرَبَنَ بِهِم بِرِيعِ طَيْبَةِ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآةَتَهَا رِيئً عَلَيْ اللهَ وَجَرَبَنَ بِهِم بِرِيعِ طَيْبَةِ وَفَرْحُواْ بِهَا جَآةَتَهَا رِيئً عَلَيْ اللهَ وَعَلَيْوا أَلْتُهُم أَمِيطَ بِهِم دَعَوا اللهَ عَلَيْهِ اللهَ وَجَرَبَنَ بَيْ مَكُونِ وَظَنِّوا أَلْتَهُم أَمِيطَ بِهِم دَعَوا اللهَ عَلِيهِ اللهُ وَعَلَيْهِ النَّهُم أَمِيطَ بِهِم مِنْ اللهُ وَمَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَمَنْ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَمَنْ فِي اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعِلَيْهِ اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَاللهُ وَعِلَى اللهُ وَعَلَيْهِ اللهُ وَعِلْمُ اللهُ وَاللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَعِلْمُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللهُ وَعِلْمُ اللهُ وَاللهُ وَعَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالل

## شرح المفردات

رحمة من بعد ضراء: رخاء بعد شدة وخصب من بعد جدب.

مستهم: أصابتهم.

مكر في آياتنا: طعن بآيات القرآن وتكذيب بها.

قل الله أسرع مكراً: أي الله أعجل عقوبة على مكركم السيى.

إن رسلنا يكتبون: أي إن الملائكة تكتب آثامهم.

بريح طيبة: أي لينة الهبوب موافقة للمقصد.

ربع عاصف: ربع شديدة الهبوب.

<sup>(</sup>١) أخرجه الشيخان.

أحيط بهم: أحدق بهم الهلاك.

يبغون في الأرض: يظلمون ويفسدون فيها.

متاع الحياة الدنيا: ما تستطيه النفوس في هذه الحياة ويأتي عليه الفناء.

## طبيعة الإنسان في النعمة والمحنة

ثم يتتقل القرآن إلى الكلام عن كفار مكة الذين أصابهم القحط سبع سنين حتى كادوا أن يهلكوا، فطلبوا من رسول الله ﷺ أن يدعو الله لهم بالخصب والمطر ووعدوه بالإيمان، فلما دعا الله لهم واستجاب دعاءه، ورحمهم بإنزال المطر، أخذوا يطعنون بآيات القرآن وهذا ما حكاه الله عنهم:

﴿وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً مِنْ بَعْدِ ضَرّاءَ مَسَتْهُم ﴾ والذوق في أصل اللغة إدراك الطعام بالفم ويستعمل في إدراك غيره من الأشياء المعنوية كالنعمة والعذاب. والمعنى: وإذا أنعم الله على هؤلاء الكفار وأمثالهم برحمة منه من بعد ضرّاء أصابتهم، كالرخاء بعد الشدة والخصب بعد الجدب، والمطر بعد القحط، وأذاقهم طيب العيش ﴿إِذَا لَهُم مَكُرٌ فِي آياتِنَا ﴾ إذا: هي للمفاجأة، أي إنهم أقدموا سريعاً على المكر، وهو الطعن في آيات القرآن وتكذيبها والاستهزاء بها وإلقاء الشبه عليها. والمكر في اللغة: تدبير الشر للغير خفية والاحتال لإيقاع الأذى بهم ﴿قُلِ اللّهُ أَسْرَعُ مَكُم أَ﴾ قل لهم يا محمد على سبيل التهديد والوعيد: اللّه سبحانه أسرع وأشد عقوبة على مكركم، فلن يصل إليك يا محمد وإلى آيات القرآن شيء من كيدهم.

وتسمية عقوبة الله مكراً والله يتنزه عن المكر - هي من باب المشاكلة وهي الإتيان بلفظ ليس المراد به حقيقة معناه اللغوي الذي يتبادر إلى الذهن، ولكنه جيء بهذا اللفظ لوقوعه في صحبة غيره من اللفظ ذاته، فكأن الله يقول: إننا حين نعاقبك أيها الإنسان على مكرك فإننا نمكر بك فَسُمِّي ما يستحقون من عقوبة باسم فعلهم وهو المكر ﴿إِنَّ رُسُلَنَا يَكُتُبُونَ مَا تَسُكُرُونَ ﴾ فالله يقول: إن رسلنا من الملائكة المكر في يكبون ما تمكرون وسيجازيكم على مكركم يوم القيامة. وعبرت

الآية بفعل المضارع في يكتبون ويمكرون الذي يفيد التكرار والمستقبل، أي تتكرر كتابة الملائكة أعمالهم السيئة كلما يتكرر مكرهم .

ويتابع القرآن فيقدم مثالاً عن طبيعة الإنسان عندما يقع في مواطن الخطر وما يصدر عنه عندما يزول الخطر عنه:

﴿هُوَ الّذي يُسَيِّرُكُمْ في البَرْ وَالبَحْرِ ﴾ أي أن الله تعالى هو الذي يسيركم - أيها الناس - بقدرته ورحمته في البر والبحر بما وهبكم القدرة على السير وبما سخر لكم من الإبل والدواب والسفن التي تجري في البحر، وبما الهمكم صنعه من وسائل الركوب كالقطارات والسيارات في الرّ والطيارات التي تطير في الجو ﴿حَتَّى إِذَا كُنْتُم في السفن في السفن ألك وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيح طيبًة وَفَرِحُوا بِهَا ﴾ أي حتى إذا ركبتم في السفن وسارت بسبب ريح طيبة مواتية لكم في جهة سيركم وفرح ركاب السفينة بتلك الريح الطيبة المواتية للسفينة (١) ﴿جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ ﴾ وفي تلك الحالة من الاستقرار والاطمئنان إلى سير السفينة جاءت ريح شديدة السرعة فأثارت الأمواج ﴿وَجَاءَتُهَا السَفِينة ومن فيها من كل جانب، وتقاذفتها المسوية بأنهم هالكون الأمواج بالسفينة ومن فيها من كل جانب، وتقاذفتها الأمواج العالية (٢) ﴿وَطَنْوا فيها بالهلاك لا محالة ﴿وَمَوْ اللّه المُخْرِعِينَ لَهُ السّينَ ﴾ وفي هذه الحالة التي أيقنوا فيها بالهلاك دعوا الله مخلصين له الدين أن يكشف عنهم هذا الخطر الشديد. إنها الفطرة الإنسانية دعوا الله مخلصين له الدين أن يكشف عنهم هذا الخطر الشديد. إنها الفطرة الإنسانية دعوا الله مخلصين له الدين أن يكشف عنهم هذا الخطر الشديد. إنها الفطرة الإنسانية وحوا الله مخلصين له الدين أن يكشف عنهم هذا الخطر الشديد. إنها الفطرة الإنسانية

 <sup>(</sup>١) كانت السفن في عهد نزول القرآن منذ أربعة عشر قرناً سفناً شراعية .

<sup>(</sup>٣) هذا الوصف القرآني لاضطراب البحر والشعور الذي يتاب المسافرين حيتذ لفت نظر أحد ربان السفن الأجانب عندما قرأ ذلك في ترجمة للقرآن فسأل بعض العسلمين: أتعلمون أن نيكم محمداً سافر في البحار، قالوا: لا، ولم يرو عنه أنه سافر في البحر قط، فاعتقد هذا الربان أن ما في القرآن مما ذُكر لم يكن إلا بوحي من الله تعالى لني الإسلام، وكان ما قرأه أيضاً من ترجمة للقرآن وما يحتويه من توحيد الله وتشريع وأخلاق صبباً لاعتناق الإسلام وهو العستر عبد الله براون، وقد أقام في مصر واجتمع به الشبغ رشيد رضا رحمه الله. هذا ما ذكره الشبغ رشيد رضا في تفسير السائر.

 <sup>(</sup>٣) العرب يقولون: أحاط العدو بالقيلة إذا تمكن منها وغلبها، (فأحيط بهم) استعارة تعثيلة للهلاك.

التي تلجأ إلى الله وحده في مواطن الخطر، وتترك اللجوء إلى ما كانت تعبد من قبل من غير الله، حتى إن الملحدين في تلك الحالات المحفوفة بالخطر يلجأون إلى الله ويطلبون منه النجاة، لأن الخطر الشديد الداهم لهم يعيد إليهم صوابهم، ويبين لهم أن هناك يد القدرة الإلهية التي تتصرف في الوجود، القادرة على إنقاذهم مما هم فيه.

ثم يحكي لنا القرآن ما يقوله ركاب السفينة وهم في هذا الخطر المحدق بهم: ﴿ لَئِن َ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ أي والله لئن أنقذتنا من هذه الكارثة لنكونن من جماعة المؤمنين الشاكرين لنعمائك ولا نشرك بعبادتك أحداً.

﴿ فَلَمَّا أَنْجَاهُم إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِفَيْرِ الْحَقّ ﴾ أي فلما استجاب الله دعاءهم وأنقذهم من الهلاك المحيط بهم، نقضوا عهدهم، وعادوا فجأة إلى الفاد والظلم في الأرض، وقوله سبحانه ﴿ بغير الحق ﴾ تأكيد لما يفيده معنى البغي وهو الظلم والفاد، وأنهم فعلوا ذلك تمرداً وعناداً. وقد يكون من جملة البغي الرجوع إلى معبوداتهم الباطلة، والشرك بالله الذي هو بغي، لأنه تجاوز عن عبادة الله وهو أعظم اعتداء حيث سماه القرآن ظلماً عظيماً ﴿ إِنَّ القِرْدَلُ لَظُلْمٌ عَلِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنما بَغْيُكُم عَلَى أَنْفُسِكُم ﴾ هذا التفات من الكلام عن البغاة إلى مخاطبتهم وجهاً لوجه، والمعنى: يا أيها الناس المفسدون في الأرض المعتدون على الغير إنما ضرر بغيكم هذا مرجعه إليكم لا إلى غيركم، فأنتم وحدكم الذين تتحملون وزره وسوء عاقبته في الدنيا والآخرة ﴿مَثَاعَ الْحَياةِ الدُنْيا وَالْمَعِينَ مَتمتعون بشمرة بغيكم على الآمنين تمتعاً مقتصراً على الحياة الدنيا، ومتاع الدنيا قليل لا يعتد به وهو سريع الزوال ﴿ثُمَّ إلَيْنَا مَرْجِعُكُم فَنُنْبَعُتُكُم بِمَا كُنْتُم تَعْمَلُونَ ﴾ ثم إلى الله وحده ترجعون إليه ليعاقبكم على ما قدمتم من ظلم وفساد، ويخبركم بذلك زيادة في إيلامكم، وفي هذا ما فيه من التهديد والوعيد لهم على بغيهم. وقد رُوي عن النبي على قوله: قما من ذنب أجدر من أن يعجل الله لصاحبه العقوبة في الدنيا مع ما يدخر له في الآخرة من البغي وقطيعة الرَّحِم، (اخرجه أبو داود وابن ماجه).

﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ الدُّنِيَا كُمْآءِ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَآءِ فَاخْلُطَ بِهِ نَبَاثُ ٱلأَرْضِ مِنَّا

بَاكُلُ النَّاسُ وَالأَنعَثُرُ حَقَّ إِنَّا آخَذَتِ الأَرْضُ ثُخُرُفَهَا وَازَيّنَت وَطَلَ آهلُهَا

أَنَّهُم قَدِيرُونَ عَلَيْهَا آتَنهَا آمَرُهَا لَيْلاً أَو نَهَا وَخَعَلَنهَا حَصِيدًا كَأَن لَم

فَيْمَ وَلَيْهِ كَذَيْكِ نُفْعِيلُ ٱلْآيَنتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُونَ فِي وَلِللهُ يَدعُوا إِلَى

مَادِ السَّلَيْدِ وَيَهدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطِ شُسْتِينٍ ﴿ ﴿ لِلَّذِينَ آحَسَنُوا المُسْنَى

وَرِيادَةٌ وَلا يَرْهَدُ وَجُوهَهُمْ فَتَرٌ وَلا ذِلْهُ أَوْلَتِهَكَ أَصَنَبُ المُنتَةِ هُم فِيهَا

عَيْدُونَ فِيهُ

#### شرح المفردات

الأنعام: هي الإبل والبقر والغنم والماعز .

أخلت الأرض زخرفها: استكملت حسنها وبهاءها.

وازَّينت: تزينت بأصناف النبات وأشكالها وألوانها المختلفة.

أتاها أمرنا: أتاها قضاء الله بإهلاكها.

حصيداً: مقطوعة مستأصلة كما يُحصد الزرع من أصله بالمناجل.

كأن لم تفن بالأمس: كأن لم تمكث تلك الزروع قائمة على ظهر الأرض في الماضي القريب. دار السلام: هي الجنة.

الحسني: المثوبة الحسنة وهي الجنة.

وزيادة: أي النظر إلى وجه الله الكريم.

ولا يرهق وجوههم: ولا يغشى وجوههم ولا يعلوها.

قتر: شبه دخان يغشى الوجه من كرب أو هول.

#### حقيقة الحياة الدنيا

ولمّا كان سبب بغي الناس هو إسرافهم في حب الدنيا والتمتع بزيتها بيّن الله في الآيات التالية حقيقتها للناس حتى لا يغتروا بها ولا يطمئوا إلى دوامها: ﴿إِنَّمَا مَشَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءِ أَنْرَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ لَقد مثل الله حال الحياة الدنيا في فناتها وزوال متعها بماء المطر الذي ينزل من السماء فينت بسبه أنواع كثيرة من النبات ويختلط بعضه ببعض ويتشابك على كثرته واختلاف أنواعه ﴿مِمَّا يَاكُلُ النَّمَامُ وَالأَنْعَامُ أَي مما يأكل منه الناس من الحبوب والثمار والخضار، وما تأكله الأنعام والبهائم من الأعشاب والمراعي ﴿حتى إِذَا أَخَلَتِ الأَرْضُ رُخُرُفَهَا وَارِّيَّنَتُ ﴾ (١) والزخرف: هو الذهب ويطلق على الزينة وكمال حسن الشيء، لقد شبه الله الأرض في تزينها بأصناف النباتات وأشكالها وألوانها المختلفة بالعروس إذا لبست الثياب الفاخرة من كل لون وتزينت بأنواع الحلي ﴿وَظَنَّ أَهُلُها أَنَّهُم ثمراتها والانتفاع بخيراتها ﴿أَلَمُ لَلُ الرَّضُ أَنهم قادرون على حصادها والحصول على شمراتها والانتفاع بخيراتها ﴿أَلَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاَ أَوْ نَهَاراً ﴾ أي أتاها قضاء الله بهلاك ما عليها من النبات بإصابتها بعض العاهات والآفات ليلاً أو نهاراً ٢٠).

﴿فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً﴾ أي جعل الله ما عليها من النبات كالأرض المحصودة التي قطع زرعها من أصوله بسبب ما أصابها من التلف ﴿كَأَنْ لَمْ تَنفُنَ بِالأَمْسِ﴾ كأن لم يكن زرعها موجوداً فيها بالأمس مخضرًا طريًّا يُتفع به ﴿كَذَلِكَ تُنفَصُّلُ الآياتِ لِقَوْمٍ يَستَفَع به فَكَرُونَ﴾ أي كهذا المثل في وضوحه وبروز العبرة فيه يفصل الله الآيات ويضرب الأمثال الدالة على وحدانيته وقدرته الشاملة لقوم يحسنون التفكير ويعتبرون بحال هذه الدنيا ومآلها.

فالله يصور حالة من يتعلق قلبه بالدنيا ويعظم رجاؤه في الانتفاع بملذاتها، فمثله

 <sup>(</sup>١) ازينت: أصلها تزينت أبدلت التاء زاياً وأدغمت في الزاي.

<sup>(</sup>٢) في هذا العصر الذي بلغت فيه الحضارة أوجها وأخذت الأرض زخوفها من العمران وظن الإنسان أنه قادر على هذه الأرض بما توصل إليه من اختراعات، أخشى على هذه الحضارة من الدمار والهلاك بسبب طغيان الإنسان وظلمه وإعراضه عن ربه. وما يصيب العالم اليوم من زلازل وفيضانات وأعاصير إن هو إلا تذكير للإنسان بضعفه أمام قدرة الله المتصرفة في الكون، وإنذار له على تمرده عن طاعته.

كمثل النبات المزدهر ذي الألوان الخلابة فإنه لا يلبث أن تصيبه جائحة سماوية تقضي عليه، وكذلك حال المتمسك بالدنيا إذا نال منها بغيته ومطلبه أناه الموت فجأة فسلبه كل ما هو فيه من نعيم الدنيا وملذاتها، فلا يغتر الإنسان بهذه الدنيا وليكن قلبه معلقاً دائماً بربه وابتغاء رحمته.

﴿وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السَّلاَمِ﴾ والله يدعو الناس إلى دار السلام وهي الجنة ويكون ذلك بالإيمان بوحدانية الله والدخول في الإسلام والعمل بشريعة القرآن.

وسعيت الجنة دار السلام لأن فيها السلامة من جميع الآفات والمصائب والأكدار والمكاره والعداوة والخصام. كما سميت الجنة بدار السلام لأن الله تعالى يسلم على أهلها قال تعالى: ﴿ سَلَمٌ فَوْلاً مِن رَبٍّ رَحِيرٍ ﴾ [يس: ٥٨]. والملائكة يسلمون على أهل الجنة قال تعالى: ﴿ سَلَمٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبْرَتُم فَيْمَ عُقْبَى اَلدَّا ﴾ [الرعد: ٢٤]. والمؤمنون يحيون بعضهم بعضاً في الجنة، قال تعالى: ﴿ دَعُونهُمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ اللَّهُمّ وَيَهَا سَلَامٌ ﴾ [يونس: ١٠]. ويمكن أن يكون الله قد أضاف الجنة إلى اسمه على سبيل التعظيم والتشريف، لأن من أسماء الله الحسنى لفظ والسلام».

﴿وَيَسَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ ويرشد الله من أراد له الهداية إلى الطريق المستقيم الموصل إلى سعادة الدنيا والآخرة وهو دين الإسلام.

﴿لِلَّذِينَ أَخْتَنُوا الْحُسْنَى وَزِيَادَةٌ ﴾ أي للذين أحسنوا عبادة الله في الدنيا من خلقه، فأطاعوه في ما أمر ونهى، لهم المثوبة الحسنة وهي الجنة، أما الزيادة عليها فهي النظر إلى وجه الله الكريم في الجنة ورؤيته سبحانه بلا حجاب. وقد قال رسول الله ﷺ في ذلك: إذا دخل أهل الجنة الجنة يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئاً أزيدكم؟ فيقولون: ألم تبيض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب، فما أعطوا شيئاً أحب إليهم من النظر إلى ربهم عز وجل(١) ﴿ وَلاَ يَرْهَقُ

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم وأحمد والترمذي.

وُجُوهَهُم قَتَرٌ ولا ذِلَّةٌ قتر: غبرة فيها سواد، أي ولا يغطي وجوههم يوم القيامة شيء مما يغطي وجوه الكفار من السواد والهوان والانكسار ﴿ أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ الجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدونَ ﴾ أي أولئك الذين أحسنوا في دنياهم وأطاعوا ربهم هم أصحاب الجنة. وكلمة (أصحاب) توحي بأنهم كالمالكين لها، أو هم يلازمونها ملازمة الصاحب لصاحب، وهم في الجنة ماكنون فيها لا يخرجون منها أبداً.

﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيَّاتِ جَزَاءُ سَيِّعَةِ بِيغْلِهَا وَرَهَعُهُمْ ذِلَّةٌ مَا لَمُم مِنَ اللهِ مِن عاصِمِ كَانَسَا أُغِيشِيَت وُجُوهُهُم قِطَعًا مِنَ اللَّهِ مُظلِمًا أُولَيْكَ أَصَبُ النَّارِهُم فِيهَا خَلِلُونَ ۞ وَيَوْمَ عَشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُم أَنشُه وَشُرَكًا وَكُمْ وَرَيْلًنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شُرَكًا وَهُم مَّا كُنمُ إِنَّانَا تَعَبُدُونَ ۞ فَكَفَى بِاللهِ شَهِيدًا يَينَنا وَيَيْنَكُمُ إِن كُنَّا عَن عِبَادَ يَكُمْ لَعَن فِلِيرَ ﴾ هُنَالِكَ بَلُوا كُلُ نَفسِ مَا أَسَلَفَت وَرُدُّوا إِلَى اللهِ مَولَنهُمُ المَوْقِ وَمَل عَنْهُم مَا كَانُوا يَعَتَرُونَ ۞

## شرح المقردات

كسوا السئات: عملوا السئات.

ترهقهم: تغشاهم، يقال رهقه إذا غشيه بقهر.

حاصم: مانع يمنع عنهم سخط الله وعذابه.

أفثيت: ألست.

مكانكم: أي الزموا مكانكم في موقف الحساب.

فزيَّما بينهم: فرقنا بينهم، أو قطعنا ما كان بينهم من التواصل في الدنيا.

تبلو كل نفس ما أسلفت: أي تختير ما قلمت من عمل فتعاين نفعه وضرّه.

ضل عنهم: غاب أو ذهب عنهم.

يفترون: يختلقون ويكذبون.

#### جزاء الذين كسبوا السيئات

وبعد أن بيّن القرآن مصير الذين أحسنوا أعمالهم أتبع ذلك ببيان مصير الذين عملوا السيئات، ومجيء المقابل للشيء يرسخه في الذهن ويبرز صورته بوضوح:

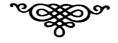
﴿والنَّذِينَ كَتَبُوا السّيئة اتِ جَزَاءُ سَيّة قِبِمُلْلِهَا﴾ أي والذين عملوا السيئات في الدنيا فكفروا بالله واقترفوا المعاصي فسيجزون بمثل ما عملوا من سوء بما يستحقون من عقاب يوم القيامة ﴿وَتَرْهَ قُهُمْ ذِلّةٌ ﴾ ويغشاهم ذلّ وهوان لعقاب الله إياهم ﴿مَا لَهُم عِنْ اللّهِ مِنْ عَاصمٍ ﴾ أي ليس لهم مانع يمنعهم من عذاب الله إذا نزل بهم ﴿كَاتُما أُغْشِيت وُجُوهُهُم قِطَعا مِن اللّه يبدو على وجوه وجُوههُم قِطعاً مِن الله يدو وجوههم مسودة من الغم والكآبة كأنما أسدل عليها سواد من ظلمة الليل ﴿أُولَئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ أولئك هم أهل النار الذين يعذّبون فيها أبداً.

﴿وَيَهُومَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعاً ﴾ واذكر أيها الرسول، أو اذكر أيها الإنسان يوم يجمع الله الناس كافة في موقف الحساب يوم القيامة ليحاسبهم على أعمالهم في دنياهم ﴿نُمُ نَقُولُ لِللَّيِينِ أَشْرَكُوا مَكَانَكُم أَنْتُم وَشُرَكَاؤُكُم ﴾ ثم يقول الله موبخاً المشركين: الزموا مكانكم أنتم ومن عبدتموهم من دون الله حتى تُسألوا وتنظروا ما يُفعل بكم.

وشركاؤهم الذين ذكرتهم الآية هم أصنامهم وغيرها من معبودات من إنس وجن وملائكة، وقد وصفوا بالشركاء لاعتقاد المشركين أنهم شركاء للله، وكذلك من باب التهكم بهم لأن الذين عبدوهم لم يكونوا قط شركاء لله ﴿فَرَيَّلْنَا بَيْنَهُم ﴾ أي ففرق الله بين المشركين وبين من أشركوهم مع الله في العبادة، والمراد من التفريق بيهم هو قطع ما كان بينهم في الدنيا من صلات وما كان للمشركين في معبوداتهم من آمال في شفاعتهم ﴿وَقَال شُركاؤهُم مَا كُنْتُم إِيَّانا تَعْبُدون ﴾ وقال شركاؤهم الذين كانوا يعبدونهم: ما كتم تحضوننا بالعبادة بأمرنا وإرادتنا وإنما كتم تعبدون

أهواءكم وشياطينكم الذين أغووكم فإنها كانت الآمرة لكم بالإشراك بالله. وهؤلاء المعبودات إما أصحاب عقل وإدراك كالملائكة والبشر، وإما أنها غير عاقلة ولا ناطقة كالأصنام فينطقها الله الذي أنطق كل شيء فتبرأ منهم ﴿فَكَمْ فَي بِاللَّهِ شَهِيداً بَيْنَنَا من وَبَيْنَكُم ﴾ فتقول هذه المعبودات: حبنا الله شاهداً بينا وبينكم على براءتنا من عبادتكم لنا ﴿إِنْ كُنَّا عَنْ عبَادَتِكُم لَهَ افْلِينَ ﴾ أي ما كنا نشعر بعبادتكم لنا ولا نعلم بها.

﴿ هُنَالِكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ ﴾ أي في ذلك المكان وهو موقف الحساب أمام رب العالمين تُختبر كل نفس وتعلم يقيناً ما قدمت من أعمال في الدنيا من خير أو شر ﴿ وَرُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاهُمُ الحَقَّ ﴾ أي ورجعوا إلى الله في الآخرة وعرفوا أن الله هو مالكهم وإلههم الحق دون ما اتخذوا من شركاء لله ﴿ وَضَلَّ صَنْهُم مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ وغاب عنهم ما كانوا يدّعون زوراً وبهتاناً من أن هناك آلهة أخرى ستشفع لم يوم القيامة أو أنها شركاء لله .



﴿ قُلُ مَن بَرِدُقَكُمْ مِنَ السَّمَلَةِ وَالأَرْضِ أَمَّن بَعِلِكُ السَّعَ وَالْأَبْصَدُ وَمَن بُحِيُّ اللَّمَ مَن بَدُيْرُ الأَمْ مَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُل الْحَقَ مِن بُدَيْرُ الأَمْ مَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُل الْحَقَ مِن بُدَيْرُ الأَمْ مَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُل الْحَقَ مِن الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ اللَّهُ مَلَكُ اللَّهُ فَمَاذَا بَعَدَ الْحَقِ إِلَّا الضَّلَلُ فَالَّى فَشَرُونَ ﴿ ثَلَيْ الْمَشْلِلُ مَا الَّذِيثَ مَسَقُوا الْمَهُم لا تُصْرُونَ ﴿ فَلَ اللَّهِ بَعَدَوُا المَلْقَ ثُمْ يُعِيدُهُ فُلِ اللَّهُ يَعَبَدُوا المَلْقَ ثُمْ يَعِيدُهُ فُلِ اللَّهُ يَعَبَدُوا المَلْقَ ثُمْ يَعِيدُهُ فَلِ اللَّهُ يَعَبَدَوا المَلْقَ ثُمْ يَعِيدُهُ فَلِ اللَّهُ يَعَبِي مِن المُوقِ فَلِ اللَّهُ يَهِدِى لَلْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعُنِ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعُلَى اللْعُلَى اللْعُلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَى الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعُلَى اللْعُلَى الْعُلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعُلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلَى اللَّهُ اللْعُلَى اللْعُلَى اللَّهُ اللْعُلَا اللَّهُ اللَّهُ الللْعُلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلَى اللَّهُ اللَّهُ

## شرح المفردات

ومن يُدبُرُ الأمر: ومن يلي أمر تدبير العالم.

أفلا تتقون: أفلا تقون أنفسكم عقاب الله بسبب ما جعلتم له شريكاً في العبادة.

فأنى تُصرفون: فكيف تميلون عن الحق إلى الباطل.

حقت: وجبت.

فأنى تؤفكون: فكيف تنصرفون عن عبادة الله.

يهدي: يرشد.

## الصفات التي يختص بها الله تعالى

ثم ينتقل القرآن إلى محاورة المشركين عن طريق السؤال والجواب لتقرير ثبوت الألوهية لله وحده، وبطلان عبادة الأصنام وإفحامهم بالحجة والبرهان:

﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُم مِن السَّمَاءِ وَالأَرْضِ ﴾ قل يا محمد لهؤلاء المشركين: من

الذي يرزقكم من السماء بإنزال المطر الذي يحيي الأرض بعد موتها، ويرزقكم من الأرض التي ينبت فيها أنواع النبات والحبوب والثمار مما تأكلون منه وتأكل منه أنعامكم ﴿أَمَن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ﴾ بل قل لهم: من الذي يملك ما تتمتعون به من السمع والبصر، ومن غيره يستطيع خلقهما وتسويتهما بميزاتهما التي أوجدهما بها بحيث تقف النفس أمام أسرارهما مشدوهة منهرة لما فيهما من إبداع، ولو لا السمع والبصر لم يدر الإنسان شيئاً من أمر العالم الذي يحيط به، بل كان حاله وحال الجماد سواء.

وقد جاء لفظ السمع مفرداً، ولفظ الأبصار جمعاً لأن السمع نوع واحد وهو يتعلق بالصوت، أما الأبصار فيشمل الأحجام والألوان والأشكال ورؤية كل ما على الأرض وما في السماء ﴿وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الميسّبِ ﴾ وقل يا محمد للمشركين من بيده أمر الموت والحياة فيخرج الحي من الميت كإخراج النبات من الأرض الميتة الجافة بعد إحيائها بماء المطر، وكما خلق الله الإنسان من تراب ثم سواه ونفخ فيه من روحه فلبّت فيه الحياة ﴿وَيُسُخْرِجُ الميسّتَ مِنَ الحيّ ﴾ ومن الذي يخرج الميت من الحي كالإنسان والكائنات الحية عندما تُسلب عنها الحياة، هذا وفي الإنسان تموت ملايين الخلايا الحية، وينشأ بدلها خلايا حية باستمرار فما أعظم القدرة الإلهية ﴿وَمَنْ يُدَبِّرُ اللهُواء الذي اللهُمرَ ﴾ وقل لهم: من الذي يتولى تدبير أمور المخلوقات بعد إيجادها، كتعاقب الليل والنهار، وإمدادكم بالطاقة والحرارة من الشمس، ومن الذي يمدكم بالهواء الذي تستشقونه، والماء الذي تشربونه مما تقوم عليه حياتكم ﴿فَسَيْتُولُونَ اللّه ﴾ فسيعترفون بأن الله هو الذي يدبر أمورهم ﴿فَقُلُ أَفَلا تَشْرُكُونَ معه غيره في المبادة وهي الأصنام التي لا تضر ولا تنفع؟ ألبس أجدر بكم أن تُذعنوا للحق وتخافوا الملك؟

﴿ فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْحَقُ ﴾ فذلكم الله الذي أقررتم بربوبيته علناً أو في قرارة أنفسكم هو الحق الجدير بأن يُعبد ولا يشرك معه أحد في العبادة ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقُ إِلا الضَّلالُ ما أروع هذه الجملة وما أبلغها، فالحق والباطل نقيضان لا يجتمعان، فمن يترك الحق يقع في الضلال، وعبر القرآن عن الباطل بالضلال لأن الضلال أقبح أنواع الباطل، إنها حجة قوية دامغة يقدمها القرآن لدحض كل التوجهات في العبادة لغير الله في تُصرفون في أنّى تُصرفون في أنّى: بمعنى كيف، أي أبعد ما عرفتم كل هذه البراهين والحجج على وحدانية الله، ونفي الشريك عنه، وأنه وحده الجدير بالعبادة، فكيف تنصرفون عن عبادته وتعبدون غيره.

﴿كَذَلِكَ حَقَّت كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهِم لا يُؤْمِنُونَ﴾ أي كما ثبت أن الحق نقيض الضلال، وثبتت ألوهية الله للكون وحده، كذلك ثبت حكم الله وقضاؤه على الذين فسقوا أي خرجوا عن أمره، وتمردوا على طاعته أنهم لا يؤمنون، وليس معناه أنه تعالى منعهم من الإيمان، بل معناه أنهم امتنعوا عنه باختيارهم الكفر ورفضهم الإيمان.

﴿قُلْ هَلْ مِن شُرَكَاثِكُم مَنْ يَبُدا أَلْخَلْقُ ثُمَّ يُعِيدُ ﴾ أي قل يا محمد لهؤلاء المشركين على سبيل الإلزام والتوبيخ: هل من معبوداتكم التي جعلتموها شركاء لله من تستطيع أن تنشىء الخلق ابتداء ثم تعيده حيًّا بعد الفناء؟ ولمّا كان هؤلاء لا يجيبون على هذا السؤال لإنكارهم البعث والمعاد، أمر الله رسوله محمداً أن يبين لهم الجواب على ذلك: ﴿قُلْلِ اللَّهُ يَبُدُا أَلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُ ﴾ أي قل لهم: الله وحده هو الذي ينشىء الخلق من عدم ثم يعيده بعد فنائه. فالقادر على بدء الخلق قادر على إعادته، بل هو هين عليه. وهذا ما ذكره القرآن في موضع آخر: ﴿ وَهُو الذِي يَبْدَوُ الْفَى يَبْدَوُ الْفَوَى يَبْدَوُ الْفَوَى يَبْدَوُ اللهِ عَلَى الله فالكل هين وأهون عند الله فالكل هين لديه أو سيارة يسهل عليه إعادة صنعها، هذا وليس هناك هين وأهون عند الله فالكل هين لديه سواء. ﴿ فَأَنِي تُوفَى عُودَ أَنِي عَادة أصنام لا تنفع ولا تضر.

﴿قُلْ هَلْ مِنْ شُرَكَاتِكُم مَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقَّ﴾ أي قل يا محمد لهؤلاء

المشركين: هل من معبوداتكم التي جعلتموها شركاء لله من يستطيع أن يهدي غيره إلى الدين الحق فينزل كتاباً من السماء فيه شريعة لهم تبين لهم الرشد من الغيّ؟ وهذا سؤال مفحم لأنهم لا يستطيعون القول: إن أصنامهم تهدي إلى الحق الذي يجب أن يُتبع، لذا أمر الله رسوله محمداً أن يجبب على هذا السؤال: ﴿قُلِ اللَّهُ يَهْدي لِلْحَقِّ ﴾ أي إن الله وحده هو الذي يهدي الناس ويرشدهم إلى الحق بإرسال الرسل والأنبياء وتأييدهم بكتب الله. ﴿أفَمَن يَهْدي إلى الحق أَحَقُ أَن يُتَبَع أَمُن لا يَهِدي إلاَّ أن يُهْدَى ﴾ أي فهل القادر على الهداية إلى الحق وهو الله سبحانه أحق أن يُعبد ويُتبع إلى ما يدعو إليه، أم الذي لا يهدي أحداً وهي الأصنام ولا تستطيع هداية نفسها ؟ وفي قوله سبحانه: ﴿إلاَّ لَن يُهْدَى ﴾ تهكّم بالمشركين حيث ينقلون أصنامهم من موضع إلى الموضع الذي يريدونه لها فهي لا تهتدي إلى مكان ﴿فَمَا لَكُم كَيْفَ تَحْكُمُون ﴾ سؤال تعجب من حالهم باستفهامين متواليين للتقريع والتوبيخ، أي ما الذي أصاب عقولكم باتخاذ حالهم باستفهامين متواليين للتقريع والتوبيخ، أي ما الذي أصاب عقولكم باتخاذ الأصنام شركاء لله ؟ وكيف تحكمون هذا الحكم الباطل بأن أصنامكم آلهة تُعبد؟

﴿وَمَا يَتَبِعُ أَكُشَرُهُم إِلاَّ ظَنَّا﴾ وما يتبع أكثر هؤلاء المشركين في معتقداتهم وأحكامهم إلا ظنوناً باطلة لا دليل عليها توارثوها عن آبائهم وأجدادهم ﴿إِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شِبُا﴾ إن الظن لا تثبت به الحقائق ولا يقوم مقام العلم اليقيني، والمراد بالحق هنا هو ما ثبت بطريق وحي من عند الله. هذا التفريق ما بين الظن والعلم اليقيني هو ما قام عليه البحث العلمي حاليًا في إدراك الحقائق ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَشْعَلُونَ﴾ إن الله عليم بأقوال المشركين وأفعالهم، وفي هذا تهديد لهم إن استمروا على كفرهم.

﴿ وَمَا كَانَ هَلَذَا الْقُرَانُ أَن يُفَتَرَىٰ مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن تَصدِيقَ الّذِى بَينَ يَدَيهِ

وَتَفْصِيلَ الْكِنْفِ لَا رَبّ فِيهِ مِن رَبّ العَلَيْنَ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَنهُ قُلْ فَأَلُوا

بِشُورَةِ يَسْلِهِ وَادْعُوا مِنِ استَطَعْتُه مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنُمُ صَدِقِينَ ﴿ بَلْ كَذَبُوا

بِمَا لَم بُحِيطُوا بِعِلِيهِ وَلَمّا يَاتِهِم تَاوِيلُهُ كَنَاكِ كَذَبَ الّذِينَ مِن قَبِهِم قَانَظُر

مِمَا لَم بُحِيطُوا بِعِلْهِ وَلَمّا يَاتِهِم تَاوِيلُهُ كَنَاكِ كَذَبَ الّذِينَ مِن قَبِهِم قَانَظُر

كَيفَ كَانَ عَنْهَمُ مَن لَا يُؤمِنُ اللّهِ وَمِنْهُم مَن لَوْمِنُ بِهِ وَمِنهُم مَن لَا يُؤمِنُ اللّهُ المَلْمِينَ ﴿ فَي مِنْهُم مَن لَا يُؤمِنُ اللّهُ المَلْمِينَ ﴿ فَاللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المُعَلِينَ ﴿ وَمِنْهُم مَن لُومِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَن لَا يُؤمِنُ اللّهُ المَلْمُ اللّهُ المُعْلِينَ ﴿ ﴾

#### شرح المفردات

يُفترى: يختلق ريُكذّب.

تصديق الذي بين يديه: مطابقاً لِما تقدّمه من الكتب الإلهية في أصولها.

تفصيل الكتاب: تفصيل ما كُتب وأثبت من العقائد والشرائع.

افتراه: اختلقه.

من دون الله : سوى الله .

لم يحيطوا بعلمه: لم يعرفوا معاني القرآن ولا اطلعوا على أسراره وإعجازه.

ولسةًا يأتهم تأويله: ولم يقنوا بعد على تأويله ولم تبلغ أذهانهم معانيه، فالتأويل بمعنى التفسير . عاقبة: خاتمة ونهاية .

# الدلائل على أن القرآن وحي من عند الله

ثم يتتقل القرآن إلى الرد على المشركين الذين زعموا أن القرآن قد اختلقه محمد من عند نفسه ونسبه إلى الله كذباً وبهتاناً، قال الله تعالى:

﴿وَمَا كَانَ هَنَا القُرآنُ أَن يُفْتَرى مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ أي ما ينبغي لهذا القرآن أن يُختلق ويُفترى به على الله، وذلك أن كفار قريش زعموا أن محمداً قد اختلق القرآن من عند نفسه وأنه ليس من عند الله. ومما يدحض مزاعمهم أن القرآن بما فيه من إعجاز

وبلاغة وهداية وأحكام وعبادات لا يمكن أن يكون من عند غير الله.

ثم يبين الله الحقيقة المتوخاة من نزول القرآن على رسوله محمد و و كَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنُ يَدَيْهِ إِي أن الله أنزل القرآن مصدقاً وموافقاً لما تقدم من الكتب السماوية السابقة في أصول العقائد والأحكام، ومصححاً للعقائد التي عبث بها رجال الدين فردها القرآن إلى أصلها الأول وهو توحيد الله والخضوع له وعبادته وحده و تَنفصيل الكتباب كما أنزل الله القرآن الذي فيه تفصيل كل الأحكام التي أجملتها الكتب السماوية السابقة من عقائد وتشريعات وزادها كمالاً، كما نسخ من الأحكام مما لم يعد مصلحة للناس فيها. فالكتب السماوية السابقة كالتوراة والإنجيل كانت تضم الأحكام المناسبة لزمانها، أما القرآن فجاء بالأحكام التي تصلح لكل زمان ومكان. ثم يختم الله الآية بقوله: ﴿لا رَبْبَ فِه منْ رَبُّ المَالَمِينَ ﴾ هنا ردٌّ على مزاعم الذي قالوا إن القرآن مختلق من عند محمد على فلقرآن لا شك أنه كلام الله رب العالمين الذي تعهد النوع الإنساني أجمعه بالتربية الإلهية لصلاحهم.

﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأَتُوا بِسُورة مِثْلِهِ أَي إذا كان هذا القرآن مُفترى في زعم المشركين العرب، وهذا ما يقوله الكثير من أتباع الديانات الأخرى، فلماذا إذن لا نفترون مثل محمد \_ كما تدّعون \_ وتأتون بسورة واحدة مماثلة لسور القرآن حتى يصح ما زعمتم أن محمداً قد افتراه على الله، وفيكم الشعراء والبلغاء والفصحاء والخطباء؟ ووادعوا من أستطعنوا على الإتيان بمثله بمن تشاؤون من البلغاء والكتّاب والشعراء من دون الله لتبرير زعمكم بأن القرآن قد افتراه محمد، إن كتم صادقين في دعواكم هذه، ومعنى ذلك أنه في حال عجزكم عن الإتيان بسورة مثله فإنكم كاذبون تعرفون الحق وترفضونه مكابرة وعناداً.

هذا ما تحداهم القرآن في هذه السورة به، وقد جاء التحدي أيضاً في موضع آخر من القرآن بأن يأتوا بمثل هذا القرآن، وأثبت عجزهم، قال تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَمَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَٰذَا ٱلْقُرْيَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَاتُ بَعْشُهُمْ لِمَعْضِ ظَهِيرًا﴾ [الإسراء: ٨٨].

وفي موضع آخر تحداهم أن يأتوا بعشر سور مثل سور الفرآن ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱقْفَرَنَهُ قُلْ فَأْتُواْ بِمَشْرِ سُوَرٍ مِّشْلِهِ. مُفْتَرَيَّتِ وَادعُوا مَنِ ٱسْتَطَعْشُد مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُشُتُّدٌ صَندِيقانَ﴾ [مود: ١٣].

هذا هو التحدي الواضح الذي أعلنه القرآن منذ خمسة عشر قرناً، ولم نسمع إلى اليوم أن أديباً أو بليغاً أو شاعراً استطاع أن يأتي بسورة واحدة مثل سور القرآن في بلاغتها ومعانيها الباهرة، أي دليل وبرهان على صدق نبوة محمد ﷺ وعلى أن القرآن وحي إلمي أقوى من ذلك.

وإني أوجه خطابي إلى الذين يدّعون أن القرآن من تأليف محمد من أتباع الديانات الأخرى أن يجمعوا فصحاءهم وشعراءهم وكتّابهم ويصوغوا كلاماً مثل كلام القرآن في فصاحته وبلاغته وهديه وتشريعه، فإذا عجزوا عن ذلك وسيعجزون لا محالة، إذن فليكفوا عن ادعاءاتهم الباطلة فإن الحق ظاهر بأن القرآن وحي من عند الله ولا ينكر ذلك إلا من سُلِب منه العقل والفهم وجهل بآداب اللغة العربية وأعماه التعصب.

وكلمة أخيرة أقولها في هذا المقام وهي أن القرآن لو كان من تأليف محمد لكان عقله وذكاؤه يحولان بينه وبين الجزم بعجز الغير عن الإتيان بمثل القرآن أو سورة من مثله، فما أمكن لإنسان أن يفعله يمكن لغيره أن يفعله.

ويتابع القرآن: ﴿ بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحيطُوا بِعِلْمِهِ ﴾ بل سارع الكفار إلى تكذيب أن القرآن مُزل من عند الله، فهم لم يتدبروا آياته، ولم يحيطوا العلم بما فيه ﴿ وَلَمَمَّا يَأْتِهِم تَأْوِيلُهُ ﴾ أي إن تكذيبهم للقرآن حصل قبل أن يطلعوا على معانيه، وما اشتمل عليه من تشريع وآداب، وأدلة على صحة نبوة محمد ﷺ، وقبل أن يتحققوا

عاقبة ما فيه من الوعيد وما أخبر به عن المغيبات، ولو علموا ذلك كله لتين لهم حيتذ مبلغ ضلالهم، وأن تكذيبهم بالقرآن كان عن جهل وقصور في الفهم ﴿كَذَٰكِ كَذَٰب الكافرون من الدِّين مِنْ قَبْلِهِم﴾ أي وبمثل هذه الطريقة في التكذيب بغير علم كذّب الكافرون من الأمم السابقة رسل الله وما أنول عليهم من كتب حيث لم يحيطوا بالعلم بما جاءت به رسل الله من الهدى ﴿فَانْظُر كيف كَانَ عَاقِبَةُ الظّالِمينَ﴾ فانظر يا محمد مآل الظالمين وما حل بهم من عذاب الله، وهذا العذاب وصفه الله في موضع آخر من القرآن: ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنًا بِذَنِيدٍ فَينَهُم مَن أَرسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا (١١) وَينهُم مَن أَخَذَنهُ الضّبَحَةُ وَمِنْهُم مَن خَسَفْتَا بِهِ ٱلأَرضَ وَينْهُم مَن أَعْرَفنا وَمَا كَانَ اللهَ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَيْكِن كَانًا أَنقُدُ مَن المَنْ الله الله عنه الله عَلَى مَا الله الله عَلَى الله عَلَيْهِ عَاصِبًا (١٠) وَينهُم مَن أَخَذَنهُ الفَيْلِمَهُمْ وَلَيْكِن كَانُوا أَنقُدَهُمُ يَعْ الْمُؤْكِ وَلِينَا وَمَا كَانَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ مَنْ أَعْرَفنا وَمَا كَانَ اللهُ لِي اللهَ المِنْهُمْ وَلَيْكِن كَانُوا أَنقُدَهُمُ يَنْ السَدِيدِن: ١٤].

﴿وَيَشْهُم مَنْ يُمُوْمِنُ مِهِ أَي ومن هؤلاء المشركين الذين كذبوا بالقرآن من يؤمن 
به في دخيلة نفسه ويعلم أنه صدق ولكنه ينكر ذلك جهراً مكابرة وعناداً، وقيل: ومنهم 
من سيؤمن به في المستقبل وإن كذّب به في الحال ﴿وَمِنْهُم من لا يُسؤْمِن بِهِ ومن 
هؤلاء من لا يصدقون به أبداً لفرط جهلهم وتقليدهم لآبائهم وإيثارهم الضلال على 
الهدى ﴿وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالمَفْعِدينَ ﴾ وربك يا محمد أعلم بالمفسدين الذين يؤثرون 
الضلال على الهدى وسوف يجازيهم بما يستحقون.

 <sup>(</sup>١) الحاصب: ربح شديدة البرودة وهي عاصقة تحمل حصباء الأرض فتلقيها على الناس وقد عذّب الله بها
قوم عاد، أما الصيحة فقد عوقب بها قوم ثمود. وقد عوقب قارون بالخسف، كما عوقب فرعون وجنده
بالفرق

﴿ وَإِن كَذَبُوكَ مَقُل لِي عَمَلِ وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَشَد بَرِيَعُونَ مِنَا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيَةُ فَيَ مَنَا أَعْمَلُ وَأَنَا لَهُمْ وَلَوْ كَانُوا بَرِيَةً مِنَا تَعْمَلُونَ فَي وَهَمْ مَن يَسْتَعِمُونَ إِلَيْكَ أَفَأَتَ نُسْمِعُ الشُمْ وَلَوْ كَانُوا لَا يَمْعِلُونَ فَي وَيَهُم مَن يَشُكُمُ إِلَيْكَ أَفَأَت مَهِدِي الْمُمْنَ وَلَوْ كَانُوا لَا يُمْعِمُونَ فَي إِنَّ اللهَ لَا يَظلِمُ النَّاسَ شَيْعًا وَلَئِكِنَ النَّاسَ أَنْفُسَهُم يَظلِمُونَ فَي وَيَوْمَ يَحْمُرُهُم كُان لَمْ يَلِبَعُوا إِلَّا سَاعَة مِن النَّارِ أَنْفُسَهُم يَظلِمُونَ فَي وَيَوْمَ يَحْمُرُهُم كُان لَمْ يَلِبَعُوا إِلَّا سَاعَة مِن النَّارِ يَتَعَلَّمُ وَلَا كَانُوا مُعْمَدِينَ فَي وَإِنَّا يَتَعَالَوُونَ بَيْنَهُمْ قَد خَيرَ النِينَ كَنْبُوا بِلِقَالِ اللّهِ وَمَا كَانُوا مُعْمَدِينَ فَي وَإِنَّا يَتَعَالَوْنَ مَن اللّهِ مَنْ اللّهِ مَن اللّهُ مَنْ أَلَوْ اللّهِ وَمَا كَانُوا مُعْمَدِينَ فَي وَلِمَا مُنْ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُلْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

# شرح المفردات

لي هملي ولكم هملكم: لي ثمرة عملي ولكم ثمرة أعمالكم من الثواب والعقاب يوم الحاب. ينظر إليك: يعاين دلائل نبوتك الواضحة يا محمد.

ويوم يحشرهم: ويوم يجمعهم في موقف الحساب يوم القيامة.

يلبثوا: يبقوا.

وإما نرينك بعض الذي نعدهم: أي وإن أريناك في حياتك بعض ما نعدهم من العذاب فذاك.

#### موقف رسول الله من المشركين

ويتابع القرآن فيبين لرسول الله ﷺ الموقف الذي يجب أن يأخذه تجاه المشركين:

﴿وَإِن كَنَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلي وَلَكُمْ عَمَلُكُم﴾ أي وإن كنَّبك يا محمد هؤلاء المشركون ورفضوا ما جنتهم به من الهدى من عند ربك فقل لهم: لي ديني وعملي، ولكم دينكم وعملكم لا يضرني عملكم، ولا يضركم عملي، وإنما يجازي الله كلاً بما عمل ﴿ النَّتُم بَرِيثُونَ مِنَّا أَعْمَلُ وَانَّا بريٌّ مِمًّا تَـعْمَلُونَ ﴾ أي أنا مــؤول عن عملي أمام الله فلا تتحملون مــؤوليته، وأنتم مــؤولون عن أعمالكم، وكلٌّ منا بريء من عمل الآخر.

هذه الآية تثبت حرية الرأي التي توصل إليها العالم المتمدن بعد صراعات دامية والقرآن أول من نادى بحرية الرأي بهذا النص القرآني حيث لم يلزم أحداً باتباع رأي سواه بل ترك له الخيار في سلوكه وعمله، وكل إنسان يتحمل وزر عمله.

﴿ وَيَنْهُم مَنْ يَسْتَعِمُونَ إِلَيْكَ ﴾ أي ومن المشركين من يستمعون إليك يا محمد إذا قرأت القرآن وبيّت ما يحتويه من أصول الإيمان والأحكام ولكنهم لا يستمعون حقًا إذ لا يتدبّرون القول ولا يفكرون بعقولهم بما يراد منه، وكان شأنهم في سماعه كما قال تعالى في موضع آخر من القرآن: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِن فِصِر مِن رَبّيهِم عُن فِصُور مِن القرآن: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِن فِلَو صِفهم الله عُلَيْ الله المستفهام للإنكار، أي أأنت بالصمم ﴿ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ ولو كانوا لا بَعْقِلُون ﴾ الاستفهام للإنكار، أي أأنت يا محمد تقدر على إسماع الصم وهم من فقدوا حاسة السمع، فكيف لو انضم إلى صممهم فقدان المقل عندهم؟ لقد وصفهم الله بفقدان السمع والعقل معاً الذي ينتج عنه عدم الإدراك والفهم في شيء.

﴿وَيَنْهُم مَنْ يَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴾ ومن هؤلاء المشركين من ينظر إليك يا محمد عندما تقرأ القرآن، ويشاهد البراهين الدالة على صدقك ولكنه يرفض دعوتك له إلى الإيمان جحوداً وعناداً ﴿أَفَانَتَ تَهْدِي المُمْيَ وَلَوْ كَانُوا لا يُبْصِرُونَ ﴾ أي أأنت يا محمد تستطيع أن تهدي من فقد البصر مع فقدان البصيرة في قلبه، لأن الأعمى الذي فقد البصر ولكن في قلبه بصيرة يكون له من الإدراك والوعي ما يفهم به الكلام الحق إذ تقوم البصيرة مقام النظر، أمّا من اجتمع لديه عمى البصر والبصيرة معاً فقد تعذّر عليه الإدراك.

والمقصود مما سبق من النص القرآني مواساة رسول الله مما يجابَه به من الرفض، فإن هؤلاء المشركين قد بلغوا من النفور منه والعداوة والبغضاء مبلغاً كبيراً بحيث لا ينفع فيهم علاج.

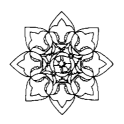
﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيئا﴾ إن الله سبحانه وتعالى سيجازي الناس على أعمالهم بالعدل فلا يظلم بعقاب من لا يستحق العقاب ﴿وَلَكِنَّ الناسَ أَنْفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ ولكنهم يظلمون أنفسهم لاختيارهم الكفر على الإيمان وارتكابهم ما يوجب سخط الله عليهم فيعاقبهم الله على معاصيهم. وفي الآية إشارة إلى أن عاقبة الظلم تقتصر على فاعله وأن الإنسان قد جعل الله له الاختيار في ما يعمل وليس مجبراً على فعل ما لا يريد.

﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُم كَأَن لَمْ يَلْبَنُوا إِلاَّ سَاعَة مِنَ النَّهارِ﴾ وحذّر أيها الرسول هؤلاء الظالمين يوم يجمعهم يوم القيامة في موقف الحساب والجزاء فيشتد كربهم وينسون تلك الملذات التي استمتعوا بها في دنياهم، حيتذ يدركون قصر المدة التي مكتوها في الدنيا حتى كأنها مقدار ساعة قضوها فيها، والمقصود بالساعة (١) هنا مدة قليلة من الزمن. وفي موقف الحساب: ﴿يَشَعَارَفُونَ بَيْنَهُم﴾ أي يعرف بعضهم بعضاً إذا خرجوا من قبورهم كما كانوا يتعارفون في الدنيا وهذا التعارف فيه توييخ وافتضاح لهم حيث يقول بعضهم لبعض: أنت أضللتني وأغويتني على الكفر ﴿قَدْ خَسِرَ المُنْ كَذَّبُوا بِلِقَاء اللَّهِ ﴾ ولقاء الله المراد به ما أعد لهم ربهم في الآخرة من ثواب أو عقاب، لقد خسر المكذبون بالآخرة لأنهم لم يقدّموا في دنياهم عملاً صالحاً يثابون عليه، ولم يظفروا بنعيم الآخرة بسبب كفرهم ﴿وَمَا كَانُوا مُهُتَدِينَ ﴾ وما كانوا مهدين إلى الحق والصواب.

<sup>(</sup>١) اصطلح على تسمية الساعة بالوقت الذي يقدر بـ ٦٠ دقيقة كما اصطلح على تسمية الساعة بتلك الآلة التي توضع في اليد أو على الجدران والتي تحصي الثواني والدقائق والساعات. ومنذ خمسة عشر قرناً ... عهد نزول القرآن لم تكن الساعة معروفة انذاك بوقتها وآلتها.

﴿وَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُم أَو نَتَوَقّيَنَّكَ ﴾ فالله يقول: وإما أن نريك يا محمد بعض الذي نعدهم به من نصرك عليهم وإلحاق العذاب والذل بهم أو نتوفاك قبل أن ترى ذلك ﴿فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُم ﴾ فإنه لا مناص من عودتهم إلينا في الآخرة ليحاسبوا على أعمالهم ﴿فُمَّ اللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ ثم الله شاهد على ما يفعلونه في دنياهم من الكفر والمعاصي ومعاقبتهم على ما يفعلون. وعبر الله بفعل المضارع في قوله (يفعلون) الذي يفيد المستقبل أي أنه سبحانه سيعلم ما سيحدث من أفعالهم فهر بعلمه أجدر.

لقد تحقق بعض الذي توعدهم الله في حياة رسوله محمد ﷺ بما لقوا من القحط والحبوع سبع سنين، كما أُصيبوا بهزيمة نكراء يوم معركة بدر حيث قُتل سبعون من وجهائهم وأُعنيائهم وأُسر الكثير منهم، ثم توالت الهزائم عليهم وتم النصر الكامل لرسول الله ﷺ.



#### شرح المفردات

قُضى بينهم بالقسط: حُكِمَ بينهم بالعدل.

لكل أمة أجل: أي لكل أمة مُدَّة عُمْر ويقاء محدودة على هذه الأرض.

**ارايت**م: اخبروني.

بياتاً: ليلاً.

ويستنبئونك: ويطلبون منك الخبر عن العذاب الموعود.

وما أنتم بمعجزين: ما أنتم جاعلين الله عاجزاً عنكم غير قادر على إدراككم.

لافتدت: قدمت فدية وعوضاً.

أسرّوا الندامة: أخفوا آثار الندم والأسف على ما فعلوا من الظلم.

#### إنذار للكافرين من عذاب الآخرة

بعد أن بيّن الله حال المشركين مع رسوله محمد ﷺ انتقل إلى بيان حال الأنبياء السابقين مع أقوامهم وما حل بأقوامهم جزاء كفرهم :

﴿وَلِكُلُ أُمّةٍ رَسُولٌ ﴾ أي ولكل أمة من الأمم الماضية رسول من الله أرسله إليهم بشريعة خاصة بهم يدعوهم إلى عبادة الله والعمل بشريعته ﴿فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُم قُضِيَ بَيْنَهُم بِالقِسْطِ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ فإذا جاء رسول الله إليهم بالبيّنات والحجج الدالة على صدقه فآمن من آمن، وكفر من كفر قضى الله بينهم بالعدل فحكم بنجاة المؤمنين وهلاك الكفرة ولا يظلم ربك أحداً، وهذا التفسير على معنى قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذِينَ خَقَ نَهْتَ كَرَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥].

وقد يكون المعنى عما سيجري يوم القيامة: ولكل أمة من الأمم يوم القيامة رسول من الله من الأمم يوم القيامة رسول من الله تُنسب إليه، فإذا جاء رسولهم وهم في موقف الحساب أمام ربهم وشهد عليهم بالكفر أو الإيمان قضى الله بينهم بالعدل فأثاب المؤمنين، وعاقب الكافرين، وهذا النفسير على معنى قوله تعالى: ﴿ وَعِلْى النَّبِيْتِ النَّيْتِ مِنَ اللَّهُ النَّهُ مَا النَّهُمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللِّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

﴿وَيَقُولُونَ مَنَى هَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُم صَادِقِينَ﴾أي ويقول كفار قريش لرسول الله ومن اتبعه من المؤمنين على سبيل الاستبعاد والاستهزاء: متى يقع هذا العذاب علينا الذي تعدوننا به إن كتم صادقين في هذا الوعيد؟ هنا يأتي الجواب من الله:

﴿ قُـلُ لا أَمْلِكُ لِنَـفْسي ضَرًا وَلا نَـفعاً إلاَّ مَا شَاءَ اللَّـهُ ﴾ أي قل لهم يا محمد: ليس يبدي إنزال عقاب الله بكم لأني لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضرّاً إلا بإذنه ومشيئته فكيف أملكه لغيري؟ وكيف أطّلع على ما لم يطلعني عليه ربي فأخبركم بالموعد الذي حدده لعقابكم وعذابكم؟ ويتابع الله قوله: ﴿لِكُلِّ أَمَّةٍ أَجَلٌ ﴾ (١) أي لكل قوم ميقات

<sup>(</sup>١) الأجل: الوقت المحدد

لانقضاء أعمارهم ﴿إِذَا جَاءَ أَجَلُهُم فَلاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَـقْـلِمُونَ﴾ فإذا جاء الوقت المحدد لهلاكهم لا يمهلون فيؤخّرون برهة من الزمن ولا يتقدم أجلهم عن الوقت الذي عيّنه الله.

ويتابع القرآن فيرد على المشركين الذين طلبوا تعجيل العذاب لهم إنكاراً له واستخفافاً به: ﴿قُلْ أَرْأَيْتُم إِنْ أَتَاكُم عَذَابُهُ بَيَاتاً أَو نَهاراً﴾ أي قل يا محمد لهؤلاء المشركين من قومك: أخبروني إن أتاكم عذاب الله ليلا وأنتم عنه غافلون أو أتاكم نهاراً وأنتم مشغولون في تحصيل معاشكم ﴿مَاذَا يَسْتَعجِلُ مِنْهُ المجْرِمُونَ﴾ الاستفهام هنا للإنكار المتضمن النهي. والمعنى: أي شيء يجعل المجرمين يستعجلون نزول العذاب؟ فالعذاب كله مر المذاق تنفر منه النفوس وتأباه الطبائع السليمة، فلا موجب لاستعجاله. وقد وصفهم الله بالإجرام الأنهم يشركون بالله ويستبيحون المعاصي ومن شأن المجرم أن يخاف العقاب على إجرامه ﴿أَنَّمَ إِذَا مَا وَقَع آمَنْتُم بِهِ﴾ أي أهنالك إذا منا المذاب بكم حقيقة صدقتم به في حال لا ينفعكم فيها التصديق ﴿آلان وَقَدْ كُنْتُم به تَسْتَعجلون به وقد كتم قبل الآن تستعجلونه تكثيباً وإذكاراً؟

﴿وَيَسْتَنْبِشُونَكَ أَحَقٌ هُو﴾ أي ويطلب المشركون منك يا محمد الخبر عن الذي يراود أنفسهم من عذاب الله فيقولون: أَحَقٌ ما تقول وما تعدنا به من عذاب الله في الدار الآخرة جزاء ما كنا نكسب من معاصي الله؟ ﴿قُلُ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌ ﴾ إي: حرف بمعنى نعم، والمعنى: نعم وأقسم بربي إنه لحق، وهذه الجملة من القرآن مؤكّدة بعدة مؤكدات: القسم، وحرف إن المؤكدة، واللام الداخلة على كلمة حق ﴿وَمَا أَنْتُم بِعُعْجِزِينَ ﴾ أي وما أنتم بمفلتين من عذاب الله ولا تستطيعون الفرار لأنكم في قبضته وسلطانه وملكه.

﴿وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتْ مَا فِي الأَرْضِ لافْتَدَتْ به ﴾ أي ولو أن لكل نفس ظالمة بسبب عصيانها لأوامر ربها، لو أنها تملك جميع ما في الأرض من أموال ومقتنيات لدفعته فدية لتفتدي نفسها من العذاب الذي أحاط بها ولكن هيهات أن يُقبل منها ﴿وَأَسَرُوا النَّدَامَة عَلَى ما فعلوا في حياتهم الدنيا من الظلم، لا تصبراً ولا تجلداً بل لأنهم بُهتوا وصعقوا عندما رأوا هول العذاب الذي نزل بهم، فلم يقدروا على النطق بشيء سوى إسرار الندم والحسرة على ما فات ﴿وَقُضِي بَنْنَهُم بِالقِسْطِ وَهُم لا يُظْلَمُون ﴾ وحكم الله بينهم بالعدل وهم لا يظلمون بأي وجه من الوجوه.

﴿ إِلاَ إِنَّا لِلَّهِ مَا فِي السَّمْواتِ والأَرْضِ ﴾ هنا يين القرآن أن الله وحده هو الذي له ملك السماوات والأرض وما فيهما من كاثنات ومخلوقات فليس للكافر شيء يملكه في الحقيقة حتى يفتدي به من عذاب الله. وصدرت الآية بحرف التنبيه (ألا) لتنبيه الغافلين إلى هذه الحقيقة ﴿ إلا إِنْ وَعُدَ اللَّهِ حَتَّ ﴾ أي أن كل ما وعد الله به حق على لسان

رسله ومن جملة ذلك: البعث والحساب، ووعيده الكفار بعذاب الدنيا قبل الآخرة، هذا وقد أُعيد حرف التنبيه (ألا) للاهتمام بمضمون ما وعد الله ﴿وَلَكِنَ ٱكَشَرِهُم لا يَعْلَمُونَ﴾ ولكنّ أكثر الناس الذين أُرسلْتَ إليهم يا محمد لا يعلمون حقيقة الأمر لجهلهم وقصور عقولهم واستيلاء الغفلة على قلوبهم.

﴿ هُوَ يحيي وَيُميتُ وَإِلَيْهِ تُرْجِعُونَ ﴾ وهو الله سبحانه بيده الحياة والموت يحيي من يشاء إحياءه ويميت من يشاء إماته، وإليه ترجعون جميعاً بعد الموت ليحاسبكم على أعمالكم ويجازيكم عليها إن خيراً فخير وإن شراً فشر.

﴿ يَتَأَيُّمَا النَّاسُ قَد جَاءَ تَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن زَيْكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي اَلصَّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمَوْمِدِينَ ﴿ فَلَ مِنْصَلِ اللّهِ وَرَحْمَيهِ فَيِذَلِكَ فَلَيْفَرَحُوا هُوَ خَبْرٌ مِتَا يَجْمَعُونَ ﴿ فَلَ فَلَ الرَّهَ يَشَعُ مَ النَّرَلَ اللّهُ لَكُمْ مِن وَزَقِ فَجَعَلَتُهُ مِنْهُ حَرَامًا وَمَلَكُ فُل مَاللّهُ أَلَى مَا اللّهِ مَن مُوكِ فَلَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن وَلَهُ مَن وَلِيكَ أَلْكُومُ مُن لَا اللهُ وَلا اللهُ اللهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَلا اللهُ اللهُ وَلا اللهُ اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللل

#### شرح المفردات

موعظة: وصية تدعو إلى الحق والخير .

وشفاء لما في الصدور: شفاء لما في النفوس من العقائد الفاسدة ونوازع الشر.

وهدى: أي الرشاد إلى الحق والخير .

أرأيتم: أخبروني.

تفترون: تكذبون.

تتلو: تقرأ.

شهوداً: رقباء مطلعين عليه حافظين له، وشهود جمع شاهد، وأخبر الله عن نفسه بصيغة الجمع للتعظيم.

تفيضون فيه: تشرعون فيه.

ما يعزب: ما يغيب وما يخفي.

مثقال: ما يوازن الشيء.

## القرآن هدى وشفاء لأمراض النفس

وبعد الحديث عن المشركين وما ينتظرهم في الآخرة من عذاب، تأتي الآيات التالية وفيها نداء من الله للناس للعمل بالقرآن لما يحتويه من فوائد جليلة وفضائل جمة:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَنُكُم مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُم ﴾ أي قد جاءكم كتاب من عند الله وهو القرآن الجامع لكل ما تحتاجون إليه من موعظة حسنة تصلح كل أموركم، والموعظة هي التذكير والنصح بالتزام الحق والخير واجتناب الشر، وهذه الموعظة من ربكم، وقد جاء وصف الله بصفة الربوبية لأنه هو الذي تكفّل بتربية الناس وتوجيههم إلى ما فيه صلاحهم ﴿وَشِفَاءٌ لِمَا في الصُّدُورِ ﴾ والمراد بالصدور النفوس كما هو شائع في الاستعمال.

فالقرآن شفاء للنفوس من الأخلاق الذميمة والعقائد الفاسدة والآفات الاجتماعية من ظلم وكبرياء ونفاق وحقد وحسد.

والقرآن شفاء للنفوس مما يعتريها من القلق والحزن والهمّ من جرّاء مصائب الحياة، وذلك بما وعَدَ الله الصابرين بجزيل الثواب يوم القيامة.

فكما أن جسم الإنسان يصيه المرض فيلجأ المريض إلى الطبيب طلباً للعلاج فكذلك النفس الإنسانية تصاب بأمراض جاء القرآن لعلاجها.

﴿وَهُدًى وَرَحْمةٌ لِلمُؤْمِنينَ ﴾ والقرآن يرشد الناس إلى الحق والخير كما أنه سبب الرحمة للمؤمنين الذين امتثلوا إلى ما فيه من الأحكام واتبعوا وصايا ربهم.

﴿ قُلْ بِفَضلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِلَٰلِكَ فَلْمَيَفْرَحُوا﴾ وقد فُسُر فضل الله ورحمته بالله الله وقبل: ورحمته بالله المفسرين من قال: فضل الله بالقرآن ورحمته بالإسلام، وقبل: فضل الله بالقرآن ورحمته أن جعلكم من أهله. والمعنى: قل يا محمد لقومك بأن يفرحوا بما جاءهم من القرآن والإسلام ﴿ هُو خَبْرٌ مَمَّا يَجْمَعُونَ ﴾ وفضل الله ورحمته هما خير مما يجمع الناس من أموال وسائر متاع الدنيا.

وهذا الفضل: أخروي ودنيوي، أما الأخروي فظاهر وهو النعيم الدائم في الجنة، وأما الدنيوي فلأن كمال النفس وصحة الاعتقاد والإقبال على الأعمال الصالحة المستفادة من القرآن تكسب السعادة النفسية والعيش الهنيء.

ثم وبّخ الله المشركين على ما حـرّموه على أنفسهم من رزق الله وجعلوا بعضه حلالاً وبعضه حراماً قال تعالى:

﴿ قُلُ أَرَأَيْتُ مِ مَا أَنْزَلَ اللّهُ لَكُم مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَاماً وَحَلالاً ﴾
أي قل يا محمد للمشركين: أخبروني عما خلق الله لكم من الرزق والأطعمة، لِمَ فرقتم هذه الأطعمة إلى حلال وحرام حسب أهوانكم دون أن تأخذوا بشرع الله؟ ﴿ قُل الله أَنِنَ لَكُم أَم على اللّهِ تَفْنَرُون ﴾ وقل لهم: هل الله أذن لكم بأن تحرّموا ما حرمتم أم أنكم تكذبون على الله؟

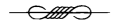
﴿وَمَا ظَنُّ الَّذِين يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ يَوْمَ القِيَامَةِ ﴾ أي ماذا يظن هؤلاء الذين يكذبون على الله بقولهم: هذا الطعام أحلّه الله، وهذا حرّمه، أيظنون أن الله سيتركهم بلا عقاب يوم القيامة؟ لا، بل سيجازون على افترائهم الكذب على الله ﴿إِنَّ اللّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ ﴾ فالله ذو فضل على الناس لأنه أنعم عليهم بالعقل الذي يميزون به بين الحق والباطل، والحسن والقبيح، ورحمهم بإنزال الشرائع التي فيها

صلاحهم بواسطة رسله وأنبيائه، ورزقهم من الطيبات من المآكل ﴿وَلَكِئَ أَكْشَرَهُمْ لا يَشْكُرُونَ﴾ أي أن أكثر الناس لا يشكرون الله على هذه النعم الجليلة التي أنعمها عليهم.

# علم اللَّه المحيط بالكون

ثم يبين القرآن إحاطة علم الله بأحوال الناس كلها: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَانُنِ وَمَا تَشْلُوا مِنْهُ مِنْ قُرْآنِ ﴾ أي وما تكون يا محمد في أمر من أمورك أو في حال من أحوالك، وما تقرأ على قومك من آيات القرآن ﴿وَلا تَمْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلاَّ كُنَا عَلَيْكُم شُهُوداً ﴾ أي ولا تعمل يا محمد أنت وقومك من عمل إلا والله شاهد على أعمالكم ﴿إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ ﴾ إذ تخوضون وتندفعون في ذلك العمل.

﴿ وَمَا يَعْرُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ في الأرْضِ وَلا في السّماء﴾ أي وما يغيب عن علم ربك مثقال ذرة سواء أكانت في الأرض أو في السماء، والذرة أصغر جزء في العنصر البسيط، كما اصطلح على تسمية الذرة في العصر الحاضر على الوحدة المتناهية في الصغر التي لا تُرى بالعين المجردة، وكل كائن في الأرض أو في السماء مكون من ذرات خاصة به ﴿ وَلا أَصْفَرَ مِنْ ذَلِكَ ولا أَكْبَرَ ﴾ أي ولا يغيب عن علم ربك أصغر من الذرة ولا أكبر منها. وفي زمن نزول القرآن لم يكن أحد يعرف أن هناك ما هو أصغر من الذرة وكان الناس يعتقدون أن الذرة هي الجزء الذي لا يتجزأ لأنها أصغر ما يقع عليه البصر، ومنذ زمن ليس بالبعيد توصل العلماء إلى تحطيم الذرة ووجدوا أن هناك ما هو أصغر منها ﴿ إِلاَّ في كِتَابٍ مُبينٍ ﴾ والكتاب المبين قد يراد به الملح المحفوظ وهو مستودع علم الله، أو يراد بالكتاب كناية عن علم الله تعالى.



# ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِنَا اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَصْرَنُونَ ﴿ الَّذِينَ الْمَالَةِ بِنَ اَمْنُوا وَكَانُواْ بِنَقُونَ ﴿ لَهُمُ اللَّمْرَىٰ فِى الْحَبَوْةِ الدُّنِيا وَفِ الْاَحِرَةِ لَانْبِيلَ لِكَانِدِ اللَّهِ وَالِكَ هُوَ اللَّوْ العَوْلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

#### شرح المفردات

أولياء الله: هم أهل الإيمان والتقوى والإحسان.

يتقون: التقوى هي تجنب عذاب الله وذلك بالعمل بما أمر والانتهاء عما نهى عنه.

#### صفات أولياء الله

وبعد أن ويّخ القرآن الذين يفترون على الله الكذب ويحلّون ويحرمون ما لم يأذن به الله جاءت الآيات هنا تتكلم عن أولياء الله، وهم أهل الإيمان والتقوى، وما أعد الله لهم من ثواب في الآخرة:

﴿ الا إِنَّ أَوْلِياءَ اللَّهِ لا خَوْفٌ عَلَيْهِم وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ صُدِّرت الآية بحرف التنبيه (ألا) لتقرير مضمونها وإثارة الانتباه لها لما فيها من البشائر. والأولياء: جمع وليّ، والوليّ لغة من معانيه: القريب، والمراد بأولياء الله: المؤمنون المقرّبون من الله لمزيد تقواهم. والقُرب من الله سبحانه إنما يكون إذا كان القلب مستغرقاً في نور معرفة الله، فإن رأى المؤمن رأى دلائل قدرة الله، وإن سمع، سمع آيات الله، وإن نطق، نطق، نطق، المناء على الله، وإن تحرك في خدمة الله، وإن اجتهد، اجتهد في طاعة الله، فحيتذيكون في غاية القُرْب من الله ويكون وليّا له.

وقيل في معنى ﴿أُولِيَاءَ اللَّهِ﴾ هم الذين يتولون ربهم بالطاعة ويتولاهم بالكرامة، وهم الراضون بقضاء الله، والصابرون على البلاء، والشاكرون على النعماء، وهم من توالت أفعالهم على موافقة الحق.

وقيل: وليّ الله من يكون آتياً بالاعتقاد الصحيح المبني على الدليل، ويكون آتياً بالأعمال على وفق ما وردت به الشريعة. وقيل: هم قوم يُذكر الله لرؤيتهم لما يظهر على وجوههم من أمارات الخير والتقوى، وقد رُوي عن النبي ﷺ قوله: إن من عباد الله عباداً يغبطهم الأنبياء والشهداء، قيل من هم يا رسول الله لعلنا نحبهم؟ قال: هم قوم تحابوا في الله من غير أموال ولا أنساب، وجوههم نور على منابر من نور لا يخافون إذا خاف الناس ولا يحزنون إذا حزن الناس (١) ثم قرأ ﴿ إلا إنّ أولياء اللهِ لا خَوْفٌ عَلَيْهِم وَلاً هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ .

ومن سمات الأولياء أنهم يقومون بالنوافل من الصلوات التي كان يقوم بها رسول الله زيادة على الفرائض التي أوجبها الله عليهم، ويصومون مع شهر رمضان يومي الإثنين والمخميس من كل أسبوع وغيرهما من الأيام التي رغّب بها رسول الله على وهذا معناه أنّ هذا الإنسان قد دخل في مقام الود مع الله فيفيض عليه ما يشاء من أنواره وتأييده وينال رضوانه سبحانه، وفي الحديث القدسي الذي رواه رسول الله على عن ربه:

قمن عادى لي وليًا فقد آذنته بالحرب، وما تقرّب إليَّ عبدي بشيء أحبّ إليَّ مما افترضت عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليَّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، وَرِجله التي يمشي بها، وإن سألني أعطيته، ولئن استعاذني لأعيذنه. . ٢٥٠٠.

ومن سمات أولياء الله زهلهم في الدنيا، وفي هذا يقول رسول الله ﷺ: وازهد في الدنيا يحبك الله (<sup>٣)</sup>.

هؤلاء أولياء الله الذين خصهم الله برحمته حيث يقول في شأنهم: ﴿لا خَـوْفٌ عَـلَـيْهِـم وَلاَ هُـمْ يَـحْزَنُـون﴾ أي لا خوف عليهم في الدنيا من مكرو، يتوقع، فإن الله تعالى منحهم نعمة الطاعة والرضا في دنياهم، فإن أقبلت عليهم نعمة الصحة والرخاء

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه.

شكروا الله، وإن حُرموا من ذلك أو بعضه رضوا بقضاء الله وصبروا على ما أصابهم، كما أنهم لا خوف عليهم من أهوال موقف الحساب يوم القيامة وعذاب الآخرة فقد نجاهم الله من عذاب جهنم، ولا هم يحزنون على ما تركوا وراءهم في الدنيا، فقد منّ الله عليهم في الآخرة بنعيم الجنة.

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ هنا وصف مجمل لصفات أولياء الله الذين توفّر فيهم الإيمان الصادق، وكانوا يتقون الله بالخوف منه وأداء فرائضه واجتناب معاصيه ﴿ لَهُ مُ البُشْرَى في الحَياةِ الدُّنْيا وَفي الآخِرَةِ ﴾ اختلف المفسرون في البشرى التي بشر الله بها هؤلاء القوم في الدنيا وما هي صفتها، فقال بعضهم: هي الرؤيا الصالحة يراها الرجل المسلم أو تُرى له. فقد رُوي عن النبي ﷺ قوله: لم يق من النبوة إلا المبشرات، قالوا: وما المبشرات؟ قال: قالرؤيا الصالحة يراها المسلم أو تُرى له المؤدن وقيل: المراد بذلك بشرى الملائكة للمؤمن عند احتضاره بالجنة والمغفرة.

وأما بشراهم في الآخرة فقد جاء في القرآن: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُوْمِيْنَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَينَ أَيدِيهِم وَيِأْمِنَنِهِم بُشْرَنكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَنَتُ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْمَظِيمُ﴾ [الحديد: ١٢].

ثم يختم الله الآية بقوله: ﴿لا تَبْدِيلَ لِكَـلِـماتِ اللَّـهِ﴾ أي لا تغيير ولا خُلْفَ لمواعيده وذلك أن مواعيده بكلماته فإذا لم تبدل الكلمات لم تبدّل المواعيد ﴿ذَلِكَ هُـوَ الفَـوْزُ المَـظيـمُ﴾ أي وما وعد الله به المؤمنين في الآخرة من الثواب هو فوز عظيم لهم.

وكلمة أخيرة حول أولياء الله وهي أن الولاية ليست بالادعاء ولا بالتزيّي بزيّ الزاهدين ولا بالإسراف في الزهد، ولا بالعقل المسلوب، ولكنها بالإيمان الصادق والعمل بما فرضه الله، أما أولئك الذين يدّعون أنهم مستغرقون في حضرة الله وأن التكاليف الشرعية قد سقطت عنهم فلذلك لا يشعرون بما يصنعون من حلال أو حرام

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد.

فهم في الحقيقة شياطين الإنس يتخذون من هذا الزعم وسيلة لاقتراف المنكرات والتدجيل على الناس لسلبهم أموالهم.

هذا وقد اشتهرت بعد عصر السلف الصالح فكرة أن الأولياء عالم خيالي غير معقول، وأن لهم من الخصائص في عالم الغيب والتصرف في ملكوت السماوات والأرض، هذه الفكرة غرسها بعض غلاة المتصوفة الذين لعب بعضهم بعقول الناس، واستغلوا سذاجتهم وأرهقوا الناس بأذكار لله لم يقم بها رسول الله، ورسول الله كما هو معلوم هو سيد الأولياء أجمعين.

﴿ وَلَا يَعَزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَّ الْمِنْ قَلِهِ جَيبِهَا هُوَ السَّيعِ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ عَلَى الْمَانِ وَمَن فِ اللَّرْضِ وَمَا يَسَّعِ الْلَيْكِ بَدعُوك مِن دُوبِ اللَّهِ شُرَكَاة إِن بَشَعْون إِلَّا الظَّنَ وَإِن هُم إِلَّا يَعْرُصُون ﴿ اللَّهِ شُرَكَاة إِن بَشَعْون إِلَّا الظَّنَ وَإِن هُم إِلَّا يَعْرُصُون ﴿ هُو اللَّهِ الطَّن وَإِن هُم إِلَّا يَسَكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُعِيمًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقُورِ يَسْمَعُون ﴿ قَالْوَا اتَّكَذَاللَّهُ وَلَكُا مُبْعِيمًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقُورِ يَسْمَعُون ﴿ قَالُوا اتَّكَذَاللَّهُ وَلَكُا مُنْ اللَّيْنَ اللَّهُ وَلَكُا اللَّهُ الْمُنْ إِنَّ الْمُعْرُونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِن عِندَكُم مِن مُنْ اللَّهِ اللَّهُ وَلَكُا اللَّهُ وَلَكُا اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّه

### شرح المفردات

العزة: الغلبة.

يدعون: يعبدون.

يخرصون: يكلبون.

لتسكنوا فيه: لتطمئنوا وتستقروا فيه بعد عناء العمل بالنهار.

والنهار مبصراً: أي مضيئاً لـــحركوا فيه وتهندوا في ضوئه إلى قضاء حوائجكم.

سلطان: حجة ويرهان.

# الكون ملك للَّه وتنزهه عن الولد

ثم تأتي الآيات التالية تواسي رسول الله من أحزانه بسبب ما كان يلاقيه من قومه من تكذيب واستهزاء وإعراض عن دعوته:

﴿ولا يَحْزُنكَ قَوْلُهُم﴾ أي لا تحزن يا محمد على تكذيبهم لك وتآمرهم على إبطال دعوتك، ووصفك تارة بأنك ساحر، وتارة أخرى بأنك شاعر أو مجنون. ويحسن الوقوف على كلمة (قولهم) لثلا يتوهم من يسمع ما بعدها من القرآن بأنها من أقوال الكفار. ثم يستأنف الله الكلام بقوله: ﴿إِنَّ العِرَّةَ لِلَّهِ جَمِيعاً﴾ أي أن الغلبة لله جميعاً في السماء والأرض لا ينازعه سبحانه في سلطته أحد من الناس، فهو القادر على أن يغلب الكفار ويقهرهم ويعصمك منهم ﴿هُوَ السَّمِيعُ العَلِيمُ﴾ فهو سبحانه السميع لاقوالهم، العليم بأحوالهم.

ثم بيّن القرآن جانباً من نِعَم الله على عباده:

﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّهُ لَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ ﴾ أي هو الله الذي جعل لكم

الليل \_ أيها الناس \_ لتسكنوا فيه وتستريحوا من عناء العمل وتستردوا فيه نشاطكم ﴿والنّهَارَ مُبْصِراً﴾ وجعل الله لكم النهار مضيئاً لتهتدوا في ضوئه إلى تحصيل معاشكم وقضاء حاجاتكم. وفي قوله سبحانه: ﴿والنّهار مُبْصِراً﴾ استعارة بلاغية لأن الناس هم الذين يصرون فيه لا النهار ﴿إِنَّ في ذَلِكَ لاَيَاتٍ لِقَوْمٍ يَسْمَمُونَ ﴾ والآيات هي الدلائل على وحدانية الله. وفي قوله سبحانه: لقوم يسمعون، تعريض بالذين لم يهتدوا لأنهم بمنزلة الصم فلا يقبلون الهداية، كقول الله تعالى في موضع آخر من القرآن مخاطباً رسوله محمداً ﷺ: ﴿ أَفَأَنتَ نُتُسِعُ ٱلصُّمَّ أَوْ تَهْدِى ٱلمُعْتَى وَمَن كَانَ

ثم شرع القرآن في تفنيد مزاعم من نسبوا الولد لله تعالى:

﴿ قَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَدا ﴾ الظاهر أن الضمير في (قالوا) يعود إلى المشركين العرب الذين تخصهم السورة بالذكر، فقد زعم المشركون أن الملائكة إناث وأنهم بنات الله، وقد تشمل الآية غيرهم ممن نسبوا الولد إلى الله ﴿ سُبْحَانَهُ هُوَ الْفَنِيُ ﴾ تزيهاً لله عن ذلك الزعم فهو الغني على الإطلاق المستغني عن كل معين، كما تستعينون أنتم البر بأبنائكم، وهو دائم الوجود فلا يحتاج إلى ابن لقضاء مصالحه وتنمية ثروته كما هو شانكم، والله سبحانه لا يحتاج إلى شيء من ذلك لأنه هو الغني عن كل شيء ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ والله سبحانه له ما في السماوات وما في الأرض خلقاً ومُلكاً وتصرفاً فلا يحتاج إلى إعانة ولد ﴿ إن عِندَكُم مِن سُلْطَانِ بِهَنَا ﴾ إن: هي نافية بمعنى هما والسلطان: هو الحجة والبرهان، والمعنى: ما عندكم دليل ولا برهان على ما زعمتم من أن لله ولداً ﴿ آتَـقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ أي أتقولون على على ما زعمتم من أن لله ولا دليل لكم به بنسبة الشريك والولد لله سبحانه، وهنا استفهام يراد به التوبيخ والتقريع، لأن كل قول لا دليل عليه فهو جهالة وليس من العلم في على على البرهان والحجة لا على التقليد للآباء.

﴿ قُلُ إِنَّ الَّذِينَ يَنْفَتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ ﴾ أي قل يا محمد إن الذين يختلقون على الله الكذب ويزعمون أن له ولداً لا يفوزون بخير عند الله، فالنار مصيرهم يوم القيامة والجنة محرّمة عليهم ﴿ مَتَاعٌ في اللَّذُنْيَا ﴾ أي إن ما يتمتعون ويتفعون به باق في الدنيا من السيادة والجاه ووفرة المال، كل ذلك لا ينفعهم عند الله في الآخرة ﴿ ثُمَّ مَ المِينَا مَرْجِعُهُم ﴾ ثم إلى الله مرجعهم يوم الفيامة ﴿ ثُمَّ مَ لَذِيقُهُمُ اللهَ المَّذَابِ الشديد بنار جهنم بسبب كفرهم وافترائهم عَلى الله بأن لله ولداً.

﴿ ﴿ وَاتِلُ عَلَيْهِم نَبَأَ نُوج إِذْ قَالَ لِقَويهِ بِنَقُودِ إِن كَانَ كُبُرُ عَلَيْكُم مَقَاي وَتَذَكِيرِي بِعَاينتِ اللّهِ فَعَلَ اللّهِ فَوَكَلْتُ فَأَجِمُواْ أَنْرَكُم وَشُرَكَا يَكُم ثُمَّ لَا يَكُن أَمْرَكُمُ عَلَيْكُم وَشُرَكَا يَكُم اللّهِ فَوَكَلْتُ فَمَا يَكُن أَمْرَكُمُ عَلَيْهُ وَلَي الشَّلِينَ اللّهِ وَأَمِرتُ أَن أَكُونَ مِن الْمُسْلِينَ اللّهِ مَا لَكُن مِن الْمُسْلِينَ اللّهُ مَا لَكُن مِن الْمُسْلِينَ اللّهُ اللّهِ وَجَعَلْنَهُم خَلَتْهِ فَ وَأَعْرَفُنا اللّهِ فَي كَلَنْهُم فَكَنَيْتُ وَمَن مَعَمُ فِي الفُلْكِ وَجَعَلْنَهُم خَلَتْهِ فَ وَأَعْرَفَنا اللّهِ فَلَى اللّهُ لِي وَجَعَلْنَهُم خَلَتْهِ فَوَالْمَا اللّهِ فَي اللّهُ اللّهِ وَجَعَلْنَهُم خَلَتُهِ فَوَالْمَا اللّهُ وَلَيْكُونَا فَانْظُور كَيف كَانَ عَنْهَا اللّهُ لَذِينَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمِهُم وَاللّهُ لَا لَا فَوْمِهُم وَاللّهُ لَا لَا فَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَمِن مَنْ اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

# شرح المفردات

واتل: واقرأ.

نبأ: النبأ هو الخبر اللي له شأن.

كُبُر عليكم مقامي: عَظُمَ وثَـقُـلَ عليكم قيامي ووجودي بينكم.

تذكيري: وعظي ونصحي.

أجمعوا أمركم: اعزموا عليه.

ثم لا يكن أمركم عليكم ضمّة: ثم لا يكن أمركم مستوراً عليكم بل أظهروه وجاهروني به.

اقضوا إليَّ: أدُّوا إليَّ ذلك الأمر الذي تريدون بي.

ولا تُنظِرون: ولا تمهلوني بل عجَّلوا أشدَّ ما تقدرون عليه.

من المسلمين: من المنقادين لحكم الله الخاضعين له.

فنجيساه: فأنقذناه.

وجعلناهم خلائف: وصيَّرنا الناجين يخلفون في الأرض من هلكوا بالطوفان.

نطبع: نختم.

#### قصة نوح عليه السلام

وبعد أن بين القرآن بطلان من يزعم بأن لله ولداً شرع بعد ذلك في الكلام على بعض رسل الله وما حلّ بأقوامهم الكافرين من هلاك، ونجاة رسل الله ومن معهم من المؤمنين، وفي ذلك تثبيت لقلب رسول الله محمد ﷺ ومن آمن معه وإنذار للمشركين:

﴿وَاتْلُ عَلَيْهِم نَبَأَ نُوحِ ﴾ أي واقرأ يا محمد على هؤلاء المشركين خبر نبي الله نوح عليه السلام ﴿إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ: يَا قَوْم إِن كَمَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَقَامي ﴾ أي حين قال نوح لقومه: إن كان عَظُمَ عليكم مقامي بينكم ﴿وَتَذْكِيرِي بِالَهَاتِ اللّه ﴾ وشق عليكم وعظي إياكم بحجج الله ، فعزمتم على قتلي أو طردي من بلدكم ﴿فَعَلَى اللّهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ هنا جواب الشرط، أي فعلى الله وحده فوضت أمري واعتمدت عليه ﴿فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُم وَشُركَاء كُم ﴾ أي فأحكموا أمركم واعزموا عليه في شأني واجعلوا معكم شركاءكم فيما تريدون بي من السوء . والشركاء يحتمل أن يكون المراد واجعلوا من كان على مثل مذهبهم في العقيدة ﴿فُمَ لا يَكُن أَمْرُكُم المراد من الشركاء من كان على مثل مذهبهم في العقيدة ﴿فُمَ لا يَكُن أَمْرُكُم المراد من الشركاء من كان على مثل مذهبهم في العقيدة ﴿فُمَ لا يَكُن أَمْرُكُم

عَلَيْكُم غُمَّةً ﴾ أي ثم لا يكن أمركم الذي تدبّرونه من الكيد بي خفيًا مستوراً ﴿ ثُمَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم أَدوا ما تريدون بي من الأذى والسوء وافرغوا لمخاصمتي ﴿ وَلاَ تُمُنْظِرُونِ ﴾ ولا تمهلوني بل عجلوا ذلك بأسرع ما تستطيعون من غير انتظار، وإنما خاطبهم نوح بذلك إظهاراً لعدم المبالاة بهم وأنهم لن يجدوا سبيلاً للإضرار به، كما أنه قال هذا الكلام ثقة بما وعده الله من حفظه.

﴿فَإِن تَوَلَّيْتُم فَمَا سَأَلْتُكُم مِنْ أَجْرٍ ﴾ أي فإن أعرضتم عما دعوتكم إلى الحق، وما بلّفتكم من رسالة ربكم إليكم، فهذا الإعراض منكم لا موجب له لأنني لا أطمع في أموالكم ولم أطلب أجراً على وعظي إياكم ﴿إِنْ أَجْرِي إِلاَّ عَلَى اللَّهِ ﴾ أي وما أجرى على وعظي إياكم ألله الذي أرسلني إليكم، فهو الذي يثيبني على ذلك. والوعظ إذا كان خالصاً لوجه الله خالباً من أي منفعة ذاتية كان أشد أثراً على القلوب ﴿وَأُمِرْتُ أَن أُكُونَ مِنَ المُسْلِمينَ ﴾ وأمرني ربي أن أكون من المذعنين له بالطاعة، المنقادين لأمره ونهيه، الخاضعين له.

﴿فَكَنَّبُوه فَنَجَيْنَاهُ وَمَنْ مَعَهُ فِي الفُلْكِ ﴾ أي إن نوحاً كذبه قومه فيما دعاهم إليه من عبادة الله وحده وترك عبادة الأصنام بعدما قضى دهراً طويلاً في وعظهم فعاقبهم الله بالطوفان ونجى الله نوحاً ومن آمن معه من الغرق حيث ركبوا في السفينة التي أمر الله نوحاً بصنعها ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ خَلاَتِفَ وَأَغْرَقْنَا اللَّذِينَ كَذَّبُوا بِلَيَاتِنَا ﴾ أي وجعل الله هؤلاء المؤمنين الناجين يخلفون في الأرض من هلكوا بالطوفان بسبب كفرهم وتكذيبهم بحجج الله المدالة على وحدانيته وأنه وحده الجدير بالعبادة ﴿فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ المُنْذَرِينَ ﴾ فانظر يا محمد وتأمل كيف كان عاقبة تكذيبهم نوحاً وما أنذرهم به من العذاب، حيث أهلكهم الله بسبب كفرهم، وهذا إنذار لكفار قريش من أن يحل بهم الهلاك كما حل بقوم نوح.

﴿ ثُمَّ بَعَنْنَا مِنْ بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِم ﴾ ثم أرسل الله من بعد نوح رسلاً منه إلى أقوامهم، منهم: هود وصالح وإبراهيم ولوط وشعيب ﴿ فَجَاءُوهُم بِالبَّئِسَاتِ ﴾ أي فجاء هؤلاء الأنبياء أقوامهم بالحجج الدالة على صدقهم بأنهم رسل من عند الله ، وبلّغوهم ما أرسلهم الله به إليهم من الهدى ﴿فَمَا كَانُوا لِيبُوْمِنُوا بِمِ مَنْ تَبْوُو بِهِ مِنْ قَبْلُ ﴾ أي فما كانت الأمم لتؤمن بما جاءتهم به رسل الله بسبب تكذيبهم إياهم أول ما أرسلوا إليهم، وكانت حالتهم بعد مجيء رسل الله كحالتهم قبل ذلك كأن لم يبعث الله إليهم رسولاً ﴿كَذَلِكُ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ الْمُعتَدِينَ ﴾ والطبع في اللغة معناه الختم، وقد استعمل هنا مجازاً عن عدم تأثير البينات من الهدى على قلوبهم. والمعنى: كما ختمنا على قلوب أولئك الكفرة السابقين لأنهم لم يقبلوا من أنباء الله ما دعوهم إليه من الهدى، كذلك يختم الله على قلوب المجاوزين الحد في الكفر وتكذيب رسل الله.

﴿ ثُمَّ بَعَثنا مِن بَعدِهِم مُّومَىٰ وَهَنُونَ ﴾ إِلَىٰ فِرَعَونَ وَمَلَإِنِهِ. يِعَايَنِنَا فَاستَكَبُرُواْ وَكَانُواْ فَوَمَا تَجْرِمِينَ ﴿ فَالمَا جَآءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ إِنَّ هَذَا لِسِحَّرُ مُمِينٌ ﴿ فَي قَالَ مُوسَىٰ اَتَعُولُونَ لِلْحَقِ لَمَا جَآةَكُمُ الْسِحَرُ هَنَا وَلَا يُعْلِعُ السَّنجُرُونَ ﴿ قَالُواْ أَجِنْتَنَا لِتَلْفِئنَا عَمَّا وَجَدِنَا عَلَيهِ مَاتِهَةَ نَا وَتَكُونَ لَكُمَّا الكِمِرِيَّةُ فِي الْأَرْضِ وَمَا خَنُ لَكُمَّا مِمُومِينِينَ ﴿ وَقَالَ فِرعَونُ الْتُولِ بِكُلِّ سَنجِرِ عَلِيدٍ ﴿ فِي الْأَرْضِ وَمَا خَنُ لَكُمَّا مِمُومِينِينَ ﴿ وَقَالَ فِرعَونُ النَّهُ فِي بِكُلِّ سَنجِرِ عَلِيدٍ ﴿ فَلَنَا جَلَةَ السَّحَرُهُ قَالَ لَهُم مُّومَى الْفُوامَا أَشَدُ مُلقُوبَ ﴿ فَلَمَا الْمُقَولِينَ ﴿ وَهُولَ الْمُولِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِينَ ﴿ وَيَعَلَى الْمُعَلِينَ اللَّهُ الْمُعَلِينَ اللَّهُ الْمُعَلِيدِينَ ﴿ وَمَا الْمُعَلِيدِينَ ﴿ وَهُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِيدِينَ ﴿ وَمَا لَمُنْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعِلَى اللَّهُ وَمُونَ الْمُعْلِيدِينَ ﴿ وَمَا لَمُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِقُ وَلَا لَلْمُؤْمِنَ الْمُعِلِيدِينَ اللَّهُ الْمُعْمِلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَ الْمُعَلِّى الْمُعْلِيدِينَ اللَّهُ الْمُعَلِّى اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُعُلِيمِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِنَا الْمُو

#### شرح المفردات

بعثنا: أرسلنا.

ومك: الملأ أشراف القوم .

يقلح: يقوز.

لطفتنا: لتصرفنا وتعدنا.

الكبرياء: العظّمة والمُلك.

لا يصلح: لا يُثبت ولا يؤيد.

ويحق الحق بكلماته: يشبّت ويظهره بأوامره ووحيه.

#### قصة موسى عليه السلام مع فرعون

ثم تشقل بنا الآيات إلى الكلام عن جانب من قصة موسى وما جرى بينه وبين فرعون من أحداث:

﴿ نُم اَرسل الله موسى وهارون بعد أولئك الرسل الذين تقدّم ذكرهم، أرسلهما الله إلى فرعون وَمَلَيْهِ بِآياتِنا ﴾ أي ثم أرسل الله موسى وهارون بعد أولئك الرسل الذين تقدّم ذكرهم، أرسلهما الله إلى فرعون وأشراف قومه مؤيّدين بالمعجزات الدالّة على أنهما رسولان من عند الله. ولقد طلب فرعون من موسى عصاه من يله فإذا هي ثعبان يتحرك، وأخرج يده من جيبه (١) فإذا هي ناصعة البياض تتلألاً للناظرين. ﴿ فَاسَتَكْبُرُوا وَكَانُوا قوماً مُجْرِمِينَ ﴾ أي استكبر فرعون وأشراف قومه عن ما دعاهم موسى وهارون للإيمان برب العالمين. والسين والتاء في (استكبروا) للمبالغة في التكبر، وكانوا قوماً راسخين في الإجرام وهو الظلم والفساد في الأرض والذنوب العظام.

﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ الْحَقُّ مِنْ صَنْدِنَا ﴾ أي فلمّا جاءهم موسى بالدين الحق مدعوماً بالمعجزات الدالة على أنه رسول من عند الله ﴿ قَالُوا إِنَّ هَـَلَا لَسِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ قالوا: إن الذي جثت به يا موسى هو سحر مؤكد واضح، قالوا ذلك عناداً منهم، وتعبيراً منهم عن رفضهم الانصياع إلى الحق.

﴿قَالَ مُوسى: النَّقُولُونَ لِللَّحَقِّ لَمَّا جَاءَكُمْ أُسِحْرٌ هَـذَا﴾ قال لهم موسى مستنكراً قولهم وموبخاً إياهم: أتصفون الحق الذي جشتكم به من عند الله بأنه سحر، وهي معجزات أيدني الله بها؟ ﴿وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرُون﴾ ولا ينجح الساحرون ولا

<sup>(</sup>١) جيه: فتحة القميص الذي يدخل منه الرأس.

يفوزون بخير، هذا لو أن موسى ساحر لما طعن في أحوال السحرة إذ صاحب الصنعة لا يطعن في صناعته.

أجاب القوم موسى على ما دعاهم إليه من الإيمان برب العالمين ﴿قَالُوا: أَجِنْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا﴾ أي أجتنا يا موسى بهذا الدين لتصرفنا عما وجدنا عليه آباءنا من عبادة فرعون وسائر الآلهة لكي نعبد إلّهك؟ ﴿وَتَكُونَ لَكُمَا الكِبْرِيَاءُ فِي الأَرْضِ﴾ ولكي تكون لك يا موسى ولأخيك هارون السلطة والحكم وتتوليا المُلكَ علينا؟ ﴿وَمَا نَحْنُ لَكُمَا بِمُؤْمِنِنَ﴾ وما نحن بمصدقين بالدين الذي تدعونا إليه من عبادة الله وحده.

لقد كان رفض فرعون وأشراف قومه دعوة موسى قائماً على أمرين:

أولاً: إصرارهم على تقليد آبائهم في معتقداتهم والتي بسببها يقوم عليه نظامهم السياسي.

أما تقليد الآباء في معتقداتهم الدينية من دون فكر ولا تمحيص فهو آفة العقل الإنساني، لأن العقيدة الدينية يجب أن تأخذ حظها من الدراسة وأن تكون قائمة على الاقتناع التام بصحتها، والغريب أن كثيراً من الأديان المتشرة في العالم تقوم على تعدد الآلهة كما أن بعضها يشتمل على كثير من الخرافات والأساطير.

أما السبب الثاني لرفضهم نبوة موسى فهو الخوف من الانتقاص من سلطتهم الدنيوية، وهو من الأسباب الرئيسية للطغاة في كل عصر لمقاومة كل حركة إصلاحية لأنها تقضي على كثير من الامتيازات التي هي في حوزتهم. وهذا يتمثل أيضاً في كفار قريش الحريصين على عقائدهم الموروثة ودوام سلطتهم الدنيوية.

وبعد أن رأى فرعون إصرار موسى ومثابرته على الدعوة إلى عبادة الله وحده وما قدّم من المعجزات التي تؤيد دعوته، توجه فرعون إلى خاصته وخاطبهم:

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ أَنْتُونِي بِكُلُّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ ﴾ أي اجمعوا لي من جميع أنحاء

مملكتي كل ساحر واسع العلم بفنون السحركي يعارض ما جاء به موسى.

﴿فَلَمَّا جَاءَ السَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُوسَى أَلْقُوا مَا أَنْتُم مُلْقُونَ ﴾ هنا كلام فيه حذف، والتقدير: امثل خاصة فرعون فيما دعاهم إليه وأسرعوا في إحضار السحرة فلما جاء السحرة والتقوا بموسى خيروه إما إن يلقي سحره أولاً على ما يظنونه في موسى من أنه ساحر، وإما أن يكونوا هم البادين، وهذا ما ذكره القرآن في موضع آخر: ﴿ قَالُواْ يَسُمُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تُكُونَ يَحُنُ ٱلْمُلقِينَ ﴾ [الاعراف: ١١٥]، فقال لهم موسى على سبيل التحدي: ألقوا ما بأيدكم من السحر، وذلك لإعطائهم فرصة كاملة لإظهار ما في طاقتهم من السحر باطمئنان كامل.

﴿ فَلَمَّا الْفَوْا قَالَ مُوسَى: مَا جِنْتُم بِهِ السِّحْرُ ﴾ أي فلما ألقوا ما بأيديهم من العصيّ والحبال سحرت أعين الناس، عندنذ قال لهم موسى: إن الذي جتم به أيها السحرة هو السحرة هو السحر بعينه، وهذا ما ذكره القرآن عن السحرة في سورة الأعراف: ﴿ قَالَ الْمُوافَلُكَا ٱلْقَوْا شَكَرُوا أَعْرُكُ ٱلنَّاسِ وَاسْتَرْهُمُ وَبَالَهُ و بِسِحِ عَظِيمٍ ﴾ آية: ١١٦].

أمام مرأى هذا السحر تابع موسى قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ سَيُبُطِلُهُ إِنَّ اللَّهَ لا يَصلح يُصلِحُ عَمَلَ الْمُفْسِلينِ ﴾ أي إن الله سيبطل هذا السحر ويُنهبه إن الله لا يصلح عمل من سعى في الأرض فساداً وعمل فيها بعصيان الله ﴿وَيُحِقُ اللَّهُ الْحَقَ بِكَلِمَاتِهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ﴾ ويثبت الله الحق ويقويه بأوامره وكلماته التشريعية التي أنزلها على أنبياته ولو كره المجرمون إحقاق الحق ومنهم فرعون وخاصته.

ولم يذكر القرآن في هذه السورة ما جرى بعد ذلك اكتفاء بما ذكره في سورة الأعراف حيث قال سبحانه: ﴿ ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُومَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ [آية: ١١٧]. وجاء في سورة الشعراء: ﴿ فَٱلْفَىٰ مُومَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴾ [آية: ١١٧]. وجاء في سورة الشعراء: ﴿ فَٱلْفَىٰ مُومَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ . فَالْقِي السّعرة عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ الله على العصا التي كانت في يد موسى انقلب إلى ثعبان وابتلعت جميع أدوات السحرة.

﴿ فَمَا مَامَنَ لِمُوسَى إِلَا دُوِيَةً مِن فَوْمِهِ عَلَى خَوْ مِن فِرعُونَ وَمَلَإِنهِهِ أَن يَقْنِهُ وَإِنّ فِيمَا اللّهُ وَمِنَ يَقَوْمِ لِنَا اللّهُ مِن الْمُسْرِفِينَ ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَقَوْمِ إِنّ كُنُمُ مُسلِينَ ﴿ فَقَالُوا عَلَ اللّهِ وَوَكَمَا اللّهُ وَوَلَمَ اللّهُ وَمِن وَأَخِهِ أَن تَوْقا المَوْمِن فَي وَالْحَمَلُوا اللّهُ مِن اللّهُ وَمِن وَأَخِهِ أَن تَوْقا المَوْمِن فَي وَقال مُومَى وَالْحِمَلُوا اللّهُ وَمِن وَأَخِهِ أَن تَوْقا اللّهُ وَمِن وَقال مُومَى وَالْحِمَلُوا اللّهُ وَمِن وَاللّهُ وَمَن وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِن وَاللّهُ وَمَن وَاللّهُ وَمِن وَاللّهُ وَمِن وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَمِن وَمَا اللّهُ وَمِن وَاللّهُ وَمَن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِن اللّهُ وَمُن اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّ

### شرح المفردات

ذريّة من قومه: جماعة من قومه، والذرية في أصل اللغة صغار الأولاد وتُستعمل عرفاً للصغار والكبار.

أن يفتنهم: أي يبتليهم ويعذبهم ليحملهم على الرجوع عن الإيمان.

لَمَالٍ في الأرض: أي عات متكبر.

لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين: أي لا تجعلنا موضع عذاب لهم بأنْ تـــلّطهم علينا.

تبوَّءًا: اتَّخِذًا، والمباءة هي المكان الذي ينزل به الإنسان ويسكن فيه.

واجعلوا بيوتكم قِبلة: أي اجعلوها أماكن للصلاة.

اطمس على أموالهم: الطمس هو المحوء أي أهلكها واجعلها غير صالحة للانتفاع بها. .

اشلُدُ على قلوبهم: أي اختم عليها واجعلها قاسية لا تنشرح للإيمان.

#### خوف المؤمنين من بطش فرعون

وبعد أن ابتلعت عصا موسى حبال السحرة وعصيتهم التي استخدموها في سحرهم، آمن قسم من بني إسرائيل بعد أن رأوا معجزة موسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿ فَمَا آمَنَ لِسمُوسَى إِلاَّ ذُرِيةٌ مِنْ قَوْمِهِ ﴾ أي فما آمن بالله وصدّق بنبوة موسى إلاَّ دُرِيةٌ مِنْ قَوْمِهِ ﴾ أي فما آمن بالله وصدّق بنبوة موسى إلاً بمان هؤلاء مصحوباً بخوف شديد من فرعون وأشراف قومهم الجبناء، المرائين لفزعون، من أن يعذبوهم ويفتنوهم عن دينهم. هذه الآيات فيها مواساة لرسول الله محمد على المنافق من الإيمان باستثناء القليل معمد الذين يلاقون الأذى والاضطهاد من كفار قريش بسبب إيمانهم، فيتن الله لرسوله محمد بأن له أسوة بما جرى لموسى عليه السلام ﴿ وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَمَالٍ في الأَرْضِ ﴾ والعلم مصر أوابَّه لَينَ الله الناس قاهر لهم في والعلم مصر ﴿ وَإِنَّهُ لَينَ الله الماء في المُسْرِفِينَ ﴾ وإنه من جملة من دأبوا على تجاوز الحد في الظلم والفساد وسفك الدماء.

﴿ وَقَالَ مُوسَى يَا قَوْمٍ إِنْ كُنْتُم آمَنْتُم باللّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُم مُسْلِمِينَ ﴾ أي قال موسى لأولئك الذين أظهروا إيمانهم: يا قوم إن كنتم أقررتم بوحدانية الله وربوبيته للكون فلا تخشوا سواه وفوضوا الأمر إليه واعتمدوا عليه إن كتم خاضعين له مستسلمين له، فحصول التوكل على الله متوقف على حصول إيمانهم وإسلامهم.

أجاب المؤمنون موسى: ﴿ فَقَالُوا عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا ﴾ أي على الله وحده اعتمدنا وفوضنا أمورنا إليه، لأن كل من اعتقد بأن كل ما في الكون ملك لله يصرفه حسب مشيته امتنع أن يتوكل على غيره. ثم توجهوا إلى الله بالدعاء: ﴿ رَبَّنَا لا تَجْمَلُنَا وَشَنَةً لِلْقَوْمِ الظَّلِمِينَ ﴾ أي لا تجعلنا يا رب موضع عذاب للظالمين بأن تسلطهم علينا فيعذبونا أو يفتنونا عن ديننا ﴿ وَنَجُّنا بَرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الكَافِرِينَ ﴾ وأنقذنا برحمتك يا رب من شرور القوم الكافرين بك إن أرادونا بسوه.

﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبَوّاً لِقَوْمِكُما بِمِصْرَ بُيُوتا﴾ أي أمر الله تعالى موسى وأخاه هارون عن طريق الوحي أن يتخذا لقومهما الذين آمنوا بمصر بيوتاً يسكنون فيها (١) ﴿وَاجْعَلُوا بُيُوتَكُم قِبْلَةٌ ﴾ وأن يجعلوا بيوتهم مساجد يصلون فيها إلى جهة القبلة (٢) بعيداً عن أعين فرعون وقومه حتى يأمنوا على أنفسهم من بطش فرعون ﴿وَآقِيمُوا الصَّلاة ﴾ وأن يؤدوا الصلاة لله كاملة ، والصلاة عماد الدين بها يخضع الإنسان لربه ويتذلل له ويدعوه ويشكره ويطلب المعونة منه ﴿وَبَشِرُ المؤمنينَ ﴾ وبشر يا موسى المؤمنين بأن الله سيحفظهم من أذى فرعون وينجيهم من كيده.

وهنا نلحظ أن الأمر بالتبرّ هو لموسى وهارون حيث أمرهما الله باتخاذ البيوت لقومهما لأن ذلك من شأن الرؤساء والقادة وهذا ما جاء بصيغة المثنى، أما جعل هذه البيوت مصلى والدعوة إلى إقامة الصلاة فيها فجاءت بصيغة الجمع لأنها أمر مطلوب من الجميع. وأما البشرى فقد جاءت بالمفرد على لسان موسى لأنه الأصل في رسالة لبنى إسرائيل.

وبعد أن يشس موسى من إيمان فرعون وأشراف قومه توجّه إلى ربه بالدعاء:

﴿ وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْحَوْنَ وَمَلاً أَزِينَةً وَأَمُوالاً في الحياةِ الدُّنِيا﴾ والزينة هي ما زاد عن ضروريات الحياة الدنيا كالحلي والثياب المزركشة والرياش الفاخرة والقصور الفخمة، تلك الزينة كانت من مظاهر الترف التي كان يرتع فيها فرعون وأشراف قومه، أما الأموال التي كانت في حوزة فرعون وأشراف قومه فتشمل الذهب والفضة والزروع والأنعام. ولقد أثبت التنقيب في آثار الفراعنة ما يؤكد ذلك حيث عثر

<sup>(</sup>١) يقول صاحب تفسير (التحوير والتنوير): فالذي يظهر أنّ هذه اليوت خيام أو أخصاص أمرهم الله باتخاذها تهيئة للارتحال وهي غير ديارهم التي كانوا يسكنونها في (جاسان) قرب مدينة فرعون، وقد جاء في النوراة ما يشهد بهذا التأويل في الفصل الرابع من سفر الخروج: إن الله أمر موسى أن يخرج ببني إسرائيل إلى البادية ليحملوا عيد الفصح ثلاثة أيام . . .

 <sup>(</sup>٢) القِبلة: هي اسم لجهة الكعبة، وكانت قِبلةَ موسى وقِبلة كل الأنبياء.

على الكثير من أنواع الزينة والحلي والذهب، فالزينة تلهيهم عن اتباع ما يعظهم به موسى، والأموال التي في حوزتهم يسخرون بها الرعية لطاعتهم وإذلالهم.

وتابع موسى دعاءه: ﴿ رَبَّنَا لِيُضِلُوا (١) عَنْ سَبِيلِكَ ﴾ أي أعطيتهم يا رب هذه النعم ليشكروك عليها ويتبعوا سبيلك فكان عاقبة أمرهم أنهم كفروا وضلوا عن سبيلك، وهم لم يضلوا فقط بل أضلوا غيرهم، لذلك حملوا إثم ضلالهم وإثم إضلال غيرهم. ومن جملة دعاء موسى عليهم: ﴿ رَبَّنَا ٱطْمِعْ عَلَى أَفُوَلِهِمْ ﴾ الطمس هو المحو والإزالة، أي ربنا أهلِكُ هذه الأموال التي استعبدوا الناس بها، أهلِكها يا رب ليزول سلطانهم ويذلوا، وقد قال بعض الرواة: إنها مسخت فمن كان يملك بعضاً من سبائك الذهب وجدها حجارة ﴿ وَاشْلُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ أي اختم عليها واجعلها قاسية لا تشرح للإيمان لاختيارهم الكفر وإصرارهم عليه ﴿ فَلا يُدْوِمُوا حَتَى يَروا الْهَذَابِ الأليم الذي هو عاقبتهم الكِونا عبرة لغيرهم.

﴿قَالَ قَدْ أُجِيتَ دَعُوتُكُمَا﴾ أي قال الله تعالى: قد أجيب دعاؤكما، مع أن موسى هو الذي دعا عليهم، وفُسر ذلك بأن هارون كان يقول عند دعاء موسى: آمين، أي استجب يا رب، فيكون الدعاء منه أيضاً ﴿فَاسْتَقِيمَا وَلا تَسْبِعَانَ سَبِيلَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ﴾ أي استمرًا في سلوك الطريق المستقيم ـ طريق الحق ـ الذي رسمه الله لكما ولا تسلكا طريق الجهلة الذين لا يعلمون الأمور على وجهها الصحيح ولا يذعنون للحق.

<sup>(</sup>١) ليضلُّوا: اللام الناخلة على يضلوا هي لام العاقبة.

﴿ وَجَوَرُنَا بِنِينَ إِسْرَهُ بِلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدَّوًا حَتَّىٰ
إِذَا أَدْرَكُهُ ٱلْفَرَقُ قَالَ مَامَنتُ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا الَّذِيّ مَامَنتْ بِدِبْوَّا إِسْرَّهِ بِلَ وَأَنَّا
مِنَ الْمُسْلِدِينَ ۚ إِنَّ مَاكْنَ وَقَدْ عَصَيْتَ فَبَـٰلُ وَكُنتَ مِنَ المُفسِدِينَ ۚ إِنَّ الْيَوْمَ
مِنَ الْمُسْلِدِينَ ۚ إِنَّ كَالَكُ مِنَ الْمُفْلِدِينَ ۚ إِنَّ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ مِنْ عَلَيْكُ مَايَةً وَإِنَّ كَثِيرًا قِنَ النَّاسِ عَن مَايَئِنَا
لَمُنْفِلُونَ إِنِّ كُورًا قِنَ النَّاسِ عَن مَايَئِنا لَمُنْفِلُونَ النَّاسِ عَن مَايَئِنا لَمُنْفِلُونَ ﴿ اللَّهُ الْمَالِمُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمِثْمِلُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُشْلِيقِينَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِينَ إِلَى الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا لَهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَا لِمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنَا الْمِؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَالْمُؤْمِنَا الْمِنْ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِينَا لِمُؤْمِنَا الْمِؤْمِنَا الْمُؤْمِنِينَا لِمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا لِمُؤْمِنَا الْمِؤْمِنِينَا الْمِنْ الْمِؤْمِنِينَا الْمِؤْمِنِينِ الْمُؤْمِنَ الْمِؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا لِمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِينَا لِمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِينَا لِمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمِنْ الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنَ الْمِنْ الْمُؤْمِنَ الْمِؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنِينَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُومِ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِلُم

## شرح المقردات

وجاوزنا ببني إسرائيل البحر : قطعناه بهم وخلَّفناه وراءهم.

فأتبعهم فرعون: أي تبعهم حتى انترب منهم.

بغياً وَعَدُواً: ظلماً واعتداه.

حتى إذا أدركه الغرق: أي حتى إذا أوشك على الغرق.

آلآن وقد عصيت: آلآن تؤمن حين أيقنت بالهلاك.

لمن خلفك: لمن بعدك من الناس.

آية: عبرة.

## معجزة للقرآن

وبعد أن أخبر الله تعالى موسى وهارون باستجابة دعائهما على فرعون وقومه، أمرهما الله بأن يُخرجا بني إسرائيل من مصر، فخرجو سرّاً، ولمّا علم فرعون بخروجهم جمع جنده ولحق بهم إلى أن وصلوا إلى شاطىء البحر الأحمر على خليج السويس، فأدركهم فرعون وجنوده مع شروق الشمس، عندتذ أيقن بنو إسرائيل بالهلاك، فأوحى الله لموسى بأن يضرب بعصاه البحر ففعل، فانشق الماء وصار فيه اثنا عشر طريقاً يبساً على عدد أسباط بني إسرائيل، ووقف الماء بين هذه الطرق كالجبال العالية، وسار بنو إسرائيل في الطرق المفتحة لهم في البحر.

وصل فرعون إلى شاطىء البحر وأشرف على الموضع الذي عبر منه بنو إسرائيل فرأى طرقاً سالكة في البحر فسار فيها هو وجنوده خلف بني إسرائيل، ولما وصل موسى ومن معه من بني إسرائيل إلى البر أطبق الله البحر على فرعون وجنده فغرقوا جميعاً. هذه خلاصة ما جاء في القرآن في مواضع منه. وهنا في هذه السورة إشارة إلى بعض ذلك للاختصار بناء على ما سبق ذِكْرُهُ، قال تعالى:

﴿وَجَاوَزْنَا بِنِي إِسْرائِيلَ الْبَحْرَ ﴾ أي جعل الله بني إسرائيل يقطعون البحر ويخلفونه وراءهم ﴿فَأَتْبَعَهُم فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْياً وَعَدُوا ﴾ أي تبعهم فرعون وجنوده رغبة في الظلم والاعتداء عليهم ﴿حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ ﴾ حتى إذا أدرك الغرق فرعون وعاين الموت وأدرك أنه لا نجاة له منه ﴿قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلاَّ الذّي آمَنْتُ أَنِهُ لا إِلَّهَ إِلاَّ الذّي آمَنْتُ بيهِ بَنُو إِسْرَائيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ أي قال فرعون: آمنت بأن لا معبود بحق سوى الإله الذي آمنت به بنو إسرائيل، وأنا من المعترفين له بالعبودية، وأنا من الخاضعين له المستسلمين له.

لقد بالغ فرعون في إيمانه بربه والاعتراف بربوبيته حيث كرره بثلاث عبارات: (١) آمنت (٢) أن لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل (٣) وأنا من المسلمين.

اعترف فرعون بذلك طمعاً في نجاته، ولكن لم ينفعه إيمانه عند حلول أجله، وهنا يأتي الجواب الإلهي له: ﴿الآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾ وهنا يأتي الجواب الإلهي له: ﴿الآنَ وَاقَدْتَ الموت، والحال أنك كنت في حياتك ألدنيا من العصاة المفسدين في الأرض؟ لقد آمنت بعد فوات الأوان حين لا ينفعك الإيمان.

والتوبة لا تنفع عند معاينة الموت، وهذا ما ذكره القرآن في موضع آخر حيث جاء فيه و وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَمْ المُوتُ السَّيِّعَاتِ حَقَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوتُ فَلِهِ : ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَ اللَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمَّ كُفَّارُ أُوْلَتَهِكَ أَعَتَدْنَا لَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ قَالَ إِنِي تُبُتُ الْشَمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ [الساء: ١٨].

ويتابع الله خطابه لفرعون ﴿فَالْمَيْوَمَ نُنَجِّمِكَ بِبَدَنِكَ﴾ أي اليوم ننقذ جسمك من الغرق ونطرحه على ناحية من الأرض بعد أن نسلب منه الروح دون سائر قومك المغرقين، والبدن هو الجسم بلا روح، وذكر البدن احتراس من أن يُظنّ بنجاته من الغرق حيًّا ﴿لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً﴾ أي لتكون لمن وراءك من أهل عصرك وممن يأتي بعدهم عبرة لما ينتظر الطغاة ومن يدّعي الألوهية من مصير سيى، وهلاك.

وَفِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿فَالْبُـوْمُ نُـنَّجِّيكَ بِبَدَنِكَ﴾ معجزة للقرآن وإليكم البيان:

أولاً: أريد أن أوضح أن (فرعون) هو لقب يطلق على كل من تولى العرش على . مصر القديمة .

ثانياً: يُستخلص من التوراة ومن التاريخ ومن الاكتشافات الأثرية في الأهرامات وغيرها أن هناك فرعونين في زمن موسى عليه السلام: الأول هو (رمسيس الثاني) ويطلق عليه (رعمسيس الثاني) الذي يمكن أن يسمى فرعون الاضطهاد، الذي اضطهد بني إسرائيل والذي ولد موسى عليه السلام في عهده وتربى في قصره، وقد مات حين هرب موسى من مصر واستقر في مِدْين.

وبعد موت (رمسيس الثاني) خلفه على عرش مصر ابنه (منفتاح) وهو المسمى فرعون الخروج، وهو الذي أمر الله موسى أن يبلّغه رسالة ربه بأن يؤمن به ويكف عن طغيانه وادعائه الألوهية، فكفر بما جاء به موسى، وعذب من آمن من بني إسرائيل، فأمر الله موسى أن يخرج بني إسرائيل من مصر، فلحق بهم فرعون هذا فأغرقه الله وجنده وطرح ماء البحر جثه على البر، فعثر عليه ممن بقوا بعده بعاصمة مُلكه ودفنوه في وادي الملوك والذي جاء في حقه كما ذكره القرآن: ﴿فَالْيَوْمُ نُنَجُّيكُ بِبِلَدُنِكُ لِبِبَدُنِكُ لِبِبَدُنِكُ لِبِبَدُنِكَ المِبْكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آية﴾ وكلمة آية معناها عبرة ويمكن أن تفسّر بمعنى معجزة في اصطلاح القرآن.

وفي العصر الحديث تم اكتشاف جثث بعض الفراعنة المحنّطة ومن ضمنها جثة

فرعون الخروج المسمى (منفتاح)، وقد ظهر من آثار قبر منفتاح أنه لم يكن مهيأ كما يجب لدفن ملك مثله لأن موته لم يكن متظّراً فلم يهــــــاً له قبر خاص.

يقول البروفسور بوكاي: «لقد اكتشف عالم الآثار «لوريت» جثة منفتاح المحنط ابن رمسيس الثاني سنة ۱۸۹۸ الذي يتضافر كل شيء على إقناع الفكر بأنه فرعون الخروج، وقد عثر على جثته في طيا في وادي الملوك وقد نقل من هناك إلى القاهرة وحلّ عالم الآثار «إليوت سميث» عصابته في الثامن من تعوز سنة ١٩٠٧. ومن تاريخ ١٩١٨ أصبحت المومياء معروضة على الزائرين في متحف القاهرة مكشوفاً منها الرأس والعنق، ويقية البدن مغطاة بإحكام بقطعة قماش، (١٠).

ومن هنا نقف بإجلال أمام حقيقتين لا مجال للشك فيهما تشهدان بأن القرآن وحي من عندالله وأنّ محمداً رسول الله حقًا.

أولاً: من أين عرف محمد وهو الأمي الذي لا يقرأ ولا يكتب أن فرعون الغريق لم يبتلعه البحر، وإنما نجى الله جثته وألقى ببدنه على الشاطىء؟

ثانياً: ومن أين عرف محمد أن قوم منفتاح أخذوا بدنه ووضعوه في مقبرة وادي الملوك ليأتي بعد ثلاثة آلاف سنة من موته وبعد ثلاثة عشر قرناً من نزول القرآن من يكشف عن تلك الجثة المحنطة وهي جثة منفتاح لتوضع أمام الزوار في متحف القاهرة.

هذه الحقيقة القرآنية عن نجاة جنة فرعون (منفتاح) من أن تأكلها الأسماك ليراها من بعده من يراها للعبرة والعظة هي معجزة قرآنية تضاف إلى كثير من معجزاته الأخرى.

ومما يؤكد ذلك أن هذه الحادثة عن بقاء بدن فرعون سليماً لم يأت ذكرها في التوراة ولم يذكرها الإنجيل أصلاً ولم تكن معلومة لدى المؤرخين قديماً حتى يقال إن محمداً نقلها عن غيره.

<sup>(</sup>١) عن كتاب: التوراة والإنجيل والقرآن والعلم تأليف موريس بوكاي. ترجمة الشيخ حسن خالد.

ثم يختم الله هذه الآية بقوله: ﴿وَإِنْ كَثِيراً مِنَ السَّاسِ عَنْ آياتِنَا لَـفَافِـلُـونَ﴾ نعم إن أكثر الناس غافلون عن الآيات الكونية وعن المعجزات التي أوردها الله في القرآن، ولا يعلم ذلك إلاّ من بحث عن الحقيقة بتجرد وكان على علم واسع وثقافة شاملة يميز بهما الصواب من الخطأ والحق من الباطل.

﴿ وَلَقَدْ بَوْأَنَا بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ مُبَوَّا صِدْقِ وَرَزَفَنَهُم مِنَ الطَّيِبَتِ فَمَا اَخْتَلَقُواْ حَقَى بَاهُمُمُ الطِرُ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْبَمُ يَوْمَ القِينَمَة فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِقُونَ ﴿ فَإِن كُمْتُ فَي اللّهِ يَعْتَلِقُونَ ﴿ فَإِن كُمْتُ فَي اللّهِ يَمْتَا أَوْلَنَا إِلَيْكَ فَسَيْلِ اللّهِ يَكَ يَقْمُونَ الكَّيْتِ مِن قَبِكَ لَقَد جَاهَ اللّهِ عَنْ مَن اللّهِ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللّهُ عَنْ مَن اللّهِ عَنْ مَرُولًا الْمُدَانِ اللّهِ عَنْ مَرُولًا الْمُدَانِ فَي وَلَوْ جَاءَتُهُمْ عَلَى اللّهِ عَنْ يَرُولُ الْمُدَانِ اللّهِ عَنْ مَرُولًا الْمُدَانِ اللّهِ عَنْ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

## شرح المفردات

بوَأْنَا بني إسرائيل مبوأ صدق: أي أنزلناهم مكاناً صالحاً آمناً أسكــُناهم فيه.

الممترين: الشاكّين.

فلولا: لولا كلمة تفيد الحث على الفعل بمعنى هلاً.

كشفنا عنهم: رفعنا عنهم.

عذاب الخزي: عذاب الذل والهوان.

ومتعناهم إلى حين: أي أطال الله حياتهم في عافية وخير إلى انقضاء آجالهم.

#### اختلاف بنى إسرائيل

وبعد أن ذكر القرآن النعمة العظمى التي أنعمها على بني إسرائيل حيث أنجاهم من طغيان فرعون وجّـه اللوم لهم على اختلافهم حول دينهم:

﴿وَلَقَدُ بُواْنَا بني إِسْرَائِيلَ مُبُواً صِدْقِ ﴾ (١) أي ولقد أنزل الله بني إسرائيل وأسكنهم مكاناً محموداً، ومنزلاً صالحاً مُرضياً وهو ما فتح عليهم من بلاد فلسطين وما فيها من خصب وثراء ﴿وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ ﴾ ورزقهم الله ما لذّ من المآكل والمشارب وطيب العيش ﴿فَمَا اخْتَلَقُوا حَتَّى جَاءَهُمُ المِلْمُ ﴾ أي فما اختلفوا في أمر دينهم إلا من بعد ما قرأوا التوراة وعرفوا أحكامها فاختلفوا في فهمها وانقسموا فرقاً في تأويلها. وقيل: المراد بعن اختلفوا اليهود المعاصرين لمحمد ﷺ فبعضهم صدّق برسالته الإلهية وبعضهم كذّب بها، وقد كان اليهود قبل بعثة محمد نبيًا عالمين بقرب مجيء نبي تنطبق صفاته على محمد ﷺ لما قرأوا من بشارات في كتبهم للني الموعود ﴿إِنَّ رَبِّكَ يَفْضِي بَيْنَهُم يَوْمَ القِيامَةِ فِيمًا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ إن ربك يا محمد يقضي بين الذين اختلفوا في دينهم يوم القيامة، وبين المختلفين في شأن نوتك يا محمد بعا يستحقون، فيجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته.

﴿ فَإِنْ كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنْزَلْنَا إلَيْكَ ﴾ الخطاب هنا للنبي ﷺ والمراد به غيره من أهل الشك الذين يرتابون في صحة ما جاء به القرآن من قصص الأنبياء وغيرها، لأن النبيّ يستحيل عليه الشك فيما أنزل عليه من الوحي. وقد روي عن النبي ﷺ أنه قال: لا أشك ولا أسأل بل أشهد أنه الحق. وعن ابن عباس أنه قال: ما شك النبي طرفة عين ولا سأل أحداً منهم. بناء على ذلك فإن المعنى: وإن كنت أيها المكلف أو أيها السامع في ريب مما أنزل الله من الوحي الذي يروي قصص الأنبياء

 <sup>(</sup>١) وإنما وصف المبوراً بكونه صدقاً من باب المدح لأن من عادة العرب أنها إذا مدحت شيئاً أضافته إلى الصدق.

﴿فَاشَأَكِ الَّذِينَ يَقْرَأُون الكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ فاسأل علماء أهل الكتاب الذين أسلموا كعبد الله بن سلام، وتعيم الداري وغيرهما عن صدق ما أخبر به القرآن من سيرة الأنبياء مع أقوامهم، فإنهم سيخبرونك بأن القرآن كتاب الله حقًّا ﴿لَهَدُ جَاءَكَ الْحَقُ مِنْ رَبِّكَ ﴾ لقد جاءك أيها المكلف الحق من ربك ﴿فَلا تَكُونَى مَن الْمُمْتَرِينَ ﴾ فلا تكونن من أصحاب الشكوك والأوهام، بل كن من ذوي الإيمان الثابت.

﴿وَلا تَكُونَنَ مِنَ الَّذِينِ كَذَّبُوا بِآياتِ اللَّه فَتَكُونَ مِنَ الخَاسِرِينَ﴾ ولا تكن أيها المكلف من الذين كذبوا بآيات القرآن فتكون في عداد الخاسرين الذين خسروا تحمة الإيمان بالإسلام وما فيه من سعادة للأنفس، وخسروا الآخرة وما فيها من نعيم دائم. وهذه الآية فيها ما يؤكد بأن الخطاب موجه إلى من يرتابون في صحة ما جاء به رسول الله من الوحي من عند ربه، لأن من المستحيل أن يكون رسول الله ﷺ من المكذبين بآيات الله.

﴿إِنَّ الَّذِين حَقَّتُ عَلَيْهِم كَلِمَةُ رَبُّكَ لا يُوْمِنُونَ ﴾ أي إن الذين ثبتت وجبت عليهم كلمة ربك، أي حكمه وقضاؤه بأنهم لا يؤمنون، بل يموتون على الكفر ويخلدون في النار بسبب إصرارهم على تكذيب رسوله محمد ﷺ تكبراً وعناداً ﴿وَلَوْ جَاءَتُهُمْ كُلُّ آيَةٍ ﴾ ولو جاءهم كل بيان وكل حجة وكل معجزة لأن طبعتهم غير قابلة لحقائق الإيمان ﴿حَتَّى يَرَوُ الْمُلَابَ الألبيم ﴾ أي يؤمنون حين لا ينفع نفساً إيمانها وذلك عند معاينة العذاب ونزوله فيهم لمجازاتهم على كفرهم، وليس بعد نزول العذاب فيهم من عفو عنهم.

## نجاة قوم يونس بسبب إيمانهم

وبعد أن ذكر القرآن أن الإيمان لا ينفع من الكفار عند معاينة العذاب بيّن بعد ذلك أن من الكفار من كشف عنهم العذاب عندما رأوا أماراته، قال تعالى:

﴿ لَلُولًا كَانَتْ قَرْبَةٌ آمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا ﴾ أي فهلاً كان أهل كل قرية

أرسل الله إليهم رسولاً فبادروا إلى الإيمان قبل أن يحيط العذاب بهم فيقبله الله منهم ويتبعه من الهلاك، لكن لم يبادروا بالإيمان قبله فهلكوا ﴿إِلاَّ قَوْمَ يُوسُنَ لَمَّا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُم عَذَابَ الخِرْي في الحياة النُّنْيَا﴾ أي لكن قوم يونس لما آمنوا عندما رأوا أمارات العذاب<sup>(۱)</sup> وتابوا إلى الله، ولم يوخروا إيمانهم وتوبتهم كما أخرها فرعون، أزال الله عنهم عذاب الذل والهوان في الدنيا بعدما أظلهم وكاد ينزل بهم ﴿وَمَتَعْنَاهُم إلى حِينِ ﴾ أي وأخر الله في آجالهم ولم يعاجلهم بالعقوبة بل تركهم في الدنيا يستمتعون بها إلى الوقت الذي كتبه لانتهاء أعمارهم.

روي أن يونس عليه السلام أرسله الله إلى أهل نينوى من أرض الموصل في العراق وكانوا أهل كفر وشرك بالله فدعاهم إلى عبادة الله وحده فكذبوه فأوحى الله إليه أن أنذرهم أن العذاب سيحلّ بهم بعد ثلاث ليالي فأخبرهم بذلك، فلممّا قرب موعد الإنذار غامت السماء غيماً أسود هائلاً ذا دخان شديد فهبط حتي غشي مدينتهم فاستولى عليهم الخوف والفزع فطلبوا يونس فلم يجدوه فأيقنوا صدقه فلبسوا المسوح<sup>(٢)</sup> وخرجوا إلى العراء بأنفسهم ونسائهم وصبيانهم ودوابهم وفرقوا بين كل والدة وولدها من الناس والدواب، فحنّ بعضها إلى بعض، فحنّت الأولاد إلى الأمهات، والأمهات والضجيج وأخلصوا النية، وأعلنوا إيمانهم، وتضرعوا إلى الله فاستجاب دعاءهم فرحمهم، وكشف عنهم العذاب بعدما أظلهم.

 <sup>(</sup>١) قال الزجّاج: إنهم لم يقع بهم العذاب وإنما رأوا العلامة التي تدل على العذاب، ولو رأوا العذاب لما نفعهم الإيمان.

<sup>(</sup>٢) المسوح: جمع مِنْح وهو الكساء من الشعر.

﴿ وَلَوْ شَآةَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَن فِي آلأَرضِ كُلُهُمْ جَبِيمًا آفَأَتَ تُكُوهُ النَّاسَ حَقَىٰ يَكُونُواْ مُوْمِينِ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ وَيَجْمَلُ يَكُونُواْ مُوْمِينِ إِلَّا بِإِذْنِ اللّهِ وَيَجْمَلُ الرَّحِثَ عَلَ اللّهِ يَكُونُوا مَاذَا فِي السّمَنُوتِ وَآلاَرْضِ وَمَا تَعْنِي الْإَبْتُ وَاللّهُ مِنْ وَمَا تَعْنِي اللّهِ يَعْنِي اللّهِ مِنْ اللّهُ وَيَعْمَلُ اللّهِ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ

## شرح المفردات

الرجس: العذاب الذي يقع بسبب ما يُستقبّح.

تُغنى: تنفع.

المنذَّر: جمع نذير وهو الإنذار بمعنى الإعلام بالشيء المخوف.

**بنتظرون**: يترقبون ويتوقعون.

خلوا من قبلهم: مضوا قبلهم.

## لا إكراه في الدين

كان النبي ﷺ حريصاً على إيمان قومه ولكن الكثير منهم في بدء دعوته أعرضوا عنه وكذّبوه وهذا ما سبب له الألم والحزن فجامت الآيات التالية مواسية له، مبينة أن قضية الإيمان والهداية هي بيدالله سبحانه:

﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لآمَنَ مَنْ في الأَرْض كُلُّهُمْ جَمِيماً ﴾ أي ولو شاء ربك يا محمد لخلق هذا الجنس البشري على طبيعة واحدة وتفكير واحد فجعله لا يعرف إلا

طريقاً واحداً هو طريق الإيمان كالملائكة مثلاً، ولكنه لم يشأ ذلك لأن حكمته اقتضت أن يكون الجنس البشري مختاراً، ولديه استعداد للميل نحو الإيمان أو الكفر، ومنحه القدرة على اختيار طريق الحق أو الضلال. فالناس فريقان: فريق شاء الله أن يؤمنوا وهم الذين اختاروا الهدى ورجعوا إلى الله، وفريق شاء الله أن يكفروا لسوء طويتهم وفعلهم واختيارهم طريق الضلال، وفي هذا جاء في القرآن: ﴿ يُمُيِّتُ اللهُ الذَينَ مَامَنُوا بِاللهَ مَا يَشَاهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاهُ اللهُ مَا يَشَاهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا يَشَاهُ اللهُ مَا يَشَاهُ اللهُ ال

﴿ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسِ حَتَى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ أي أفأنت مطلوب منك يا محمد أن تكره الناس وتجبرهم على دين الله حتى يصيروا مؤمنين به؟ كلا ليس ذلك مطلوباً منك ولا داخلاً تحت قدرتك وإنما عليك إبلاغهم شرع الله.

هذه أول آية نزلت في حرية المعتقد، وأن الإيمان لا يكون بالإكراه وإنما بالإقناع. وقد جاء في القرآن في هذا المعنى أيضاً: ﴿ لَاۤ إِكِرَاهَ فِي ٱلدِّينِ فَدَ تَبَيِّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْفَيِّ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]. وجاء في القرآن أيضاً: ﴿ وَقُلِ ٱلحَقُّ مِن نَيَبِكُمْ فَمَن شَآةَ فَلَيُومِن وَمَن شَآةً فَلَيُومِن وَمَن شَآةً فَليُومِن وَمَن شَآةً فَليُومِن

فالإكراه يفرض التسليم بقضية دون الرضا بها، فهل يقبل الإسلام من إنسان أن يوافق دون اقتناع على ما جاه به رسول الله من عند ربه? لا ليس ذلك من صلب مبادئه، لأن الذي الذي لا يقوم على الاقتناع به لا يكون له أثر على صاحبه ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُوْمِىنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ وما كان لنفس ولا من شأنها مما أعطاه الله لها من العقل أن تصدق بوجود الله ووحدانيته وبرسوله محمد على والدين الذي جاء به إلا بإرادته ومشيئته وتوفيقه، فلا تجهدن نفسك يا محمد في هداية الكافر بل عرَّفْهُ بما أنزله الله عليك من الهدى ثم دعه فإن هدايته بيد خالقه ﴿وَيَجْعَلُ الرَّجْسَ عَلَى الذينَ لا يَعْقِلُونَ ﴾ أي ويجعل الله سخطه وعذابه على الذين لا يستعملون عقولهم في التفكّر في حجج الله ومواعظه الدالة على توحيده ونبوة رسوله محمد على ...

ثم يرشد الله الناس إلى المنهج الفكري للإيمان بوحدانية الله وهو التأمل في الكون وما يحتويه من مصنوعات تدلّ على الصانع ووحدته وكمال قدرته وحكمته، يقول تعالى: ﴿قُلِ أَنظروا مَاذَا في السَّمُوات والأَرْضِ﴾ المراد بالنظر هنا التفكر: أي قل يا محمد للكفار: تفكّروا بما تحتويه السماء من نجوم وكواكب، وتفكّروا في الأرض التي تعيشون عليها وما تشتمل عليه من جبال وسهول وأنهار وبحار وكائنات حية، وصنوف النبات وأنواع المعادن، كل هذا يشهد بوجود الله ووحدانيته وحكمته. هذا المنهج الذي دعا إليه القرآن للوصول إلى الإيمان بالخالق لم تعرفه الديانات السابقة، فبعضها يقول آمِن ثم فكّر وبعضها يقوم إيمانها على العجائب والمعجزات التي صدرت من الأنبياء ﴿وَمَا تُخْنِي الآيَاتُ والنَّذُرُ عَنْ قَوْم لا يُوهِينُونَ﴾ الآيات: المراد بها هنا الدلائل والبراهين الكونية، والنَّذُر: جمع نذير، والمراد الآيات الكونية وتحذير الرسل بأمثال هؤلاء الممعنين في الضلال، المصرين على الكفر، المعاندين للحق؟

﴿فَهَلْ يَنْتَظِرُونَ إِلاَّ مِثْلَ أَيَّامِ الَّذِين خَلَوْا مِنْ قَبْلِهِم﴾ أي فهل يترقب ويتوقع هؤلاء الكفار المعاصرون لرسول الله محمد ﷺ إلا مثل أيام الله التي انقم فيها من الأمم الماضية قبلهم كأيام الله مع عاد وثمود ﴿قُلْ فَانْتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِنَ الْمُنْتَظِرِينَ﴾ أي قل يا محمد للكفار من قومك: فانتظروا العذاب الذي نزل بالأمم قبلكم بسبب كفرهم، إني معكم من المتظرين لوعد ربي، وهذا تهديد ووعيد لهم من الله. ﴿قُلْمَ نُنتَجِي رُسُلَنَا واللّهِينَ آمَنُوا﴾ أي ثم ينجّي الله رسُله والذين آمنوا معهم من ذلك العذاب ﴿كَذَلِكَ حَقّاً عَلَيْنَا نُسْتِعِ المؤمنين إلى أي كما أنجى الله ومن آمن معهم من العذاب كذلك اقتضت عدالة الله ورحمته أن ينجي عدقًا المؤمنين برسالة محمدﷺ من العذاب الذي سينزل بالكفار.

﴿ قُل يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُم فِي شَكَّ مِنْ ديني ﴾ أي قل يا محمد للمشركين

وفي الآية لفتة كريمة وتعريض بالمشركين فكأنه يقول لهم: إن كنتم في شك من ديني فلا ينبغي أن تشكّوا فيه وإنما ينبغي أن تشكّوا فيما أنتم عليه من عبادة الأصنام التي لا تسمع ولا تنفع ولا تضرّ، فأما ديني فلا مجال للشك فيه لأني أعبد المخالق الرازق الذي يحيى ويميت.



﴿ وَأَن أَقِد وَجَهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُسْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَلَعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلَتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ وَإِن يَمْسَسَكَ اللَّهُ بِشَرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَإِلَا هُو وَإِن يُرِدُكَ بِعَيْرِ فَلَا رَآذَ لِفَضَّلِهِ، يُصِيبُ بِهِ، مَن يَشَآهُ مِن عِبَادِهِ، وَهُو ٱلفَقُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَآهَ كُمُ ٱلْحَقُّ مِن تَرْيَكُمْ فَمَنِ آهَ تَدَىٰ فَإِنَّا يَهْتَدِى لِنَفْسِهِ، وَمَن صَلَّ فَإِنَّا يَضِلُ عَلَيْهًا وَمَا أَنَا عَلَيكُم بِوَكِيلِ ﴿ وَالَّيْعِ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَأَسْمِ حَقَى يَعْكُمُ ٱللَّهُ وَهُو خَيْرُ ٱلمُعْكِمِينَ ﴿ ﴾

#### شرح المفردات

أقم وجهك للدين: أي أظهِر دين الله واعمل بتعاليمه وأخلِص له.

حنيفاً: الحنيف هو المخلص الذي أسلم لأمر الله.

يمسك: يُصِبُك.

فلا كاشف له: فلا مُزيل له.

وما أنا عليكم بوكيل: ولـت بحفيظ أحفظ عليكم أعمالكم.

#### كشف الضر بيد الله وحده

ثم تختم هذه السورة بتوجيهات كريمة من الله لرسوله محمد ﷺ وللمؤمنين:

﴿وَأَنْ أَوْمَ وَجُهَكَ لَلدَّينِ حَنيفا ﴾ يقول الفخر الرازي في تفسيره: «إقامة الوجه كناية عن توجيه العقل بالكلية إلى طلب الدين، لأنّ من يريد أن ينظر إلى شيء نظراً بالاستقصاء، فإنه يقيم وجهه في مقابلته بحيث لا يصرفه عنه لا بالقليل ولا بالكثير، والحنيف: هو المسلم المخلص لله الذي أسلم أمره لله، وكل من أسلم أمره لله فهو حنيف. وقيل: الحنيف هو الذي يستقبل قبلة البيت الحرام على ملة إبراهيم وهي توحيد الله، ومن كان على دين إبراهيم فهو حنيف لعدوله عن الشرك بالله وميله عن الضلال

﴿ولا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ ولا تكونن ممن يشرك في عبادة ربه أحداً من خلقه كأتباع بعض الديانات الذين يجعلون بينهم وبين الله حجاباً من الوسطاء والأولياء والقديسين والشفعاء يوجهون قلوبهم إليهم عند الشدة بالدعاء ليقضوا لهم حاجتهم (١٠) بدل أن يوجهوا قلوبهم إلى الله مباشرة بالدعاء الذي بيده كل شيء ولا يملك غيره إجابة الدعاء.

﴿ وَلا تَمْعُ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَسَفَّمُكَ ولا يَضُرُكَ ﴾ هنا نهي عن الاتجاه في الدعاء والعبادة إلى غير الله لأنهم لا يملكون استجابة الدعاء وجلب النفع ودفع الضر، فكل من يتوجه بالدعاء والعبادة إلى غير الله لكشف الضر فقد أشرك بالله وضل سواء السيل ﴿ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ أي إن توجهت إلى غير الله بالدعاء كائناً من كان فإنك تكون في عداد الظالمين. والظالمون يمكن أن يراد بهم الكافرون كما جاء في القرآن: ﴿ وَالْكَلْمِينَ هُمُ الظّلِمُنَ ﴾ [البقرة: ١٥٤].

﴿ وَإِنْ يَمْسَسُمُكُ اللهُ بِضُرُّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلا هُوَ﴾ أي وإن يصبك الله بما تراه يضرك من فقر أو مرض أو مصية فإن أحداً لن يستطيع أن يزيل عنك ما اصابك إلا الله وحده، والناس يتعرضون للضر امتحاناً من الله لهم أو تكفيراً لذنوبهم أو رفعة لمنزلتهم عنده سبحانه. وقد يكون الضر بسبب ما جنت يد الإنسان كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمْ مِن مُصِيبَةٍ فَيْمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الدورى: ٣٠].

﴿وَإِنْ يُسِرِ مُكَ بِخَيْرٍ فَلاَ رَادً لِفَصْلِهِ ﴾ أي وإن يرد ربك بك الخير: من رخاء ونعمة وعافية فلا يقدر أحد أن يحول بينك ويين ما أراده الله بك ﴿يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِن عِبَادِهِ أي يصيب ربك بالرخاء والسرّاء أو البلاء والضرّاء من يشاء ويريد من عباده، وعبّر الله سبحانه بلفظة (الفضل) بدل لفظة الخير للإشارة إلى تفضّله على

 <sup>(</sup>١) وكما يفعل بعض المسلمين الجهلة الذين يقصدون قبور الأولياء والصالحين ويطلبون منهم قضاء حاجاتهم وهذا حرام لا يجوز شرعاً.

عباده بأكثر مما يستحقون ﴿وَهُـوَ الغَـهُـورُ الرَّحِيمُ ﴾ وهو كثير المغفرة لذنوب من تاب من عباده وهو الرحيم بمن آمن وأطاعه .

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ ﴾ والحق إما أن يكون المقصود به الإسلام أو القرآن أو كليهما. وكلمة (من ربكم) للتنويه بأنه حتى واضح لا يخالطه باطل ﴿ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدي لِنَفْسِهِ ﴾ فمن يستقم على الهدى ويتبع ما جاء به القرآن من الوصايا فإنه يجلب الخير والثواب لنفسه ﴿ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ صَلَّعِهِ مَا عَن كتاب الله وأعرض عن هديه فإن ضلاله يعود عليه بما يفوته من فوائد العمل به ﴿ وَمَا أَنّا عَلَيْكُم بِوَكِيل ﴾ وقل يا محمد لقومك : وما أنا بحفيظ أحفظ أعمالكم وأجازيكم عليها ولا أنا مسيطر عليكم فأكرهكم على الإيمان.

﴿وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ ﴾ واتبع يا محمد بالعمل بما يوحي إليك ربك من القرآن الكريم ﴿وَاصْبِرْ حَتَّى يَحْكُمُ اللَّهُ وَهُوَ خَيْرُ الحَاكِمينَ ﴾ واصبر على طاعة الله وما يؤذيك قومك حتى يحكم الله بنصرك على أعدائك وهو أعدل الحاكمين. وقد صدق الله وعده ونصر رسوله محمداً على أعدائه، وانتشر دين الله وجعل المؤمنين خلفاء في الأرض ما داموا سائرين على منهج الله، جعلنا الله من المتمسكين بكتابه سائرين على هديه.



#### تعريف بسورة هلود

هذه السورة مكية أي أنها نزلت بمكة، وسميت بسورة هود لاشتمالها على قصة هود وتخليداً لذكرى كفاحه المرير مع قومه الطغاة حيث دعاهم إلى عبادة الله وحده وترك عبادة الأوثان والرجوع عن طغيانهم، فرفضوا دعوته فأهلكهم الله بربح شديدة عاتية.

وقد روي أن أبا بكر الصديق رضي الله عنه قال لرسول الله ﷺ: قما شيبك؟ قال: شيبتني هود وأخواتها، وفي رواية أخرى: قشيبتني هود والواقعة والمرسلات وعم يتساءلون، والمراد ما فيها من ذكرٍ لما أصاب الطغاة ومكذّبي رسل الله من هلاك في الدنيا، وما يتظرهم من عذاب شديد في الآخرة.

وسورة هود تشتمل على كثير من الموضوعات نشير إلى بعضها فيما يلي:

ـ الحديث عن القرآن الكريم وما خصه الله من مزايا، ودعوة الناس للعمل به، ودعوة الناس للاستغفار والتوبة ليمتعهم الله في الدنيا متاعاً حسناً.

ـ الدعوة إلى إقامة الصلوات المفروضة، وبيان أن الحسنات يذهبن السيئات.

ـ بيان إحاطة علم الله بكل الكاثنات، وتكفّله برزق كل دابة في الأرض وعلمه بأحوالها.

ـ بيان إعجاز القرآن وعجز البشر عن الإتيان بعشر سور مثله، مما يثبت أنه وحي من عند الله .

ـ كما ذكرت هذه السورة طائفة من قصص بعض الأنبياء فبالإضافة إلى قصة هود التي سميت هذه السورة باسمه: ـ ذكر قصة النبي نوح عليه السلام مع قومه الذين تمادوا بالكفر والضلال فأغرقهم الله بالطوفان ونجى نوحاً ومن آمن معه بالسفينة .

- ـ قصة النبي صالح عليه السلام مع قومه قبيلة ثمود الذين أهلكهم الله بالصيحة بسبب كفرهم ونجاة صالح ومن معه من المؤمنين.
- ـ قصة النبي إبراهيم عليه السلام مع الملائكة حيث بشرته بولد له اسمه اسحق وحفيد له اسمه يعقوب.
- ـ قصة النبي لوط عليه السلام وما جرى له مع الملائكة، وإهلاك الله لقوم لوط حيث جعل قراهم عاليها سافلها بسبب شذوذهم الجنسي وعصيانهم لله، ونجاة لوط ومن آمن معه.
- \_ قصة النبي شعيب عليه السلام وهلاك قومه جزاء تطفيفهم الكيل والميزان وفسادهم ونجاة شعيب ومن آمن معه.
  - ـ مصير فرعون وقومه الطغاة في الآخرة.
  - بيان أن الظلم من أسباب هلاك الأمم وتدميرها.



# 

﴿ الر كِننَبُ أُخِكَتَ اَبِنَكُمُ ثُمَّ فَصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ ۞ أَلَّا مَهُدُوّا إِلَا اللهَ إِنَّ لَكُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ ۞ أَلَّا مَهُدُوّا إِلَا اللهَ إِنَّى لَكُوْ يَعَ نَوْلُوا إِلَيهِ يُمَيْعَكُم مَنَعَا حَسَنًا إِلَى لَكُوْ يَنعُ لَيْكُمْ مَنَعَا حَسَنًا إِلَى اللهَ أَجَلِ شُسَمًى وَيُونِ كُلُّ ذِى فَصْلِ فَصْلَهُ وَإِن تَوَلَّواْ فَإِنْ أَخَافُ عَلَيَكُمْ عَذَابَ إِلَى أَلَى وَيُعِرِ كَلِيرٍ ۞ إِلَى اللهَ مَرْجِعْكُم وَهُوَ عَلَى كُلِ شَى و قَيدُ ۞ أَلَا إِنَهُمْ يَنْفُونَ صُدُودَهُورَ لِيَسْتَخْفُوا مِنهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ شِيَابَهُمْ مَ يَشِلُمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا مَعُلُولُ فَيْكُولُ مِنْ اللهُ مُعَلِيمٌ لِيَا اللهُ مُعَلِيمٌ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

#### شرح المقردات

أُحكمت آياته: أُتقنت آياته ونُظَّمت تنظيماً محكماً لا خلل فيها ولا اضطراب.

فُصّلت: ذُكرت فيها الأمور التي يحتاج إليها الناس في عقائدهم وسلوكهم مفصلة.

من لملن حكيم: من عند الله مبدع الكون على خير وجه.

نذير: محدَّر الناس ومخوفهم من عاقبة الكفر والضلال.

بشير: مخبر الصالحين من الناس بما ينتظرهم من ثواب الله.

إلى أجل مسمى: إلى الموعد المحدد لانتهاء أعمارهم.

تولُّوا: تعرضوا أصلها (تتولوا) حذفت إحدى التاءين تخفيفاً.

إلى الله مرجعكم: أي إلى الله رجوعكم ومصيركم بعد الموت.

يتنون صدورهم: يخفون ما في صدورهم من العداوة والبغضاء.

ليستخفوا منه: الاستخفاء الخفاء، والسين والتاء للتأكيد.

يستغشون ثيابهم: يتغطون بثيابهم مبالغة في الاستخفاء.

ما يسرون وما يعلنون: ما يخفون في قلوبهم وما يضمرون وما يظهرون.

### الدعوة إلى عبادة الله وحده والتوبة من المعاصي

يستهل الله تعالى هذه السورة ببيان ما يتحلى به القرآن من مزايا:

﴿الرّ(١) كِتَابٌ أُحكِمَت آياتُهُ المراد بالكتاب هنا القرآن الكريم، ومعنى أُحكمت آياته: أي أُتفنت وأُجيلت، فهي متناسقة موضوعاتها ليس فيها نقص ولا خلل ولا تناقض فهي كالبناء المحكم ﴿فُمَّ فُصِّلَت مِنْ لَـكُنْ حَكيم خَبيرٍ وهذه الآيات بيّنت أحكام الحلال والحرام والمواعظ والعبادات والعقائد والثواب والعقاب، كما أن هذه الآيات هي مُنزلة من عند الله الحكيم في أقواله وأفعاله، الخبير بأحوال الناس وما يصلحهم.

والغاية الأساسية من إنزال القرآن: ﴿أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ﴾ أي لا تعبدوا إلا الله وحده واتركوا عبادة سواه، وعبادة الله هي طاعته والخضوع له مع غاية التذلل له.

فعبادة الله وحده تحرّر الإنسان من الأوهام والخرافات والعبودية للآلهة الزائفة التي اخترعتها أوهام البشر، وتخلّصه من الوسطاء من رجال الدين الذين يدّعون بأن لهم سلطة من الله وقُربة منه، كما أن عبادة الله تُنضفي على القلب السكينة والاطمئنان إلى الغد، وتنزع منه الخوف مما يخبّه له القدر من مصائب لأن المؤمن يعتمد على ركن قوي وهو الله القادر على كل شيء.

ثم أمر الله رسوله محمداً أن يبين لقومه مهمته: ﴿إِنِّنِي لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ وَبِشيرٌ ﴾ أي إني نذير لكم من الله ومخوفكم من عقابه إذا أصررتم على كفركم كما أني مبشر المؤمنين بما يسرهم من الثواب الجزيل في الآخرة، والحياة الطيبة في الدنيا.

<sup>(</sup>١) الرّ: هذه الأحرف التي وردت في مطلع هذه السورة هي من باب التحدي لكفار العرب، فكأن القرآن يخاطب هؤلاء الذين يزعمون أن القرآن من تأليف محمد: ها هي بعض هذه الأحرف التي تتألف منها كلمات القرآن، وهي نفس الأحرف التي تصوفون منها كلامكم ومع ذلك عجزتم عن أن تأثوا بمثل هذا القرآن عندما تحداكم بللك، فمجزكم دليل على أن القرآن وحي من عند الله. وهنالك أقوال أخرى ذكرناها في مطلع سورة يونس.

﴿وَأَنِ اَستَغْفِروا رَبَّكم ثُمَّ تُوبوا إلَيْهِ ﴾ أي أسألوا الله أن لا يؤاخذكم على ذنبٍ مضى ثم توبوا إليه، والتوبة هي أن يكف الإنسان عن عمل السيئات مع الندم على ما صدر منه من ذنوب، والعزم على عدم العودة إلى معصية الله، وذكر التوبة عقب الاستغفار يدل على أنه لا سبيل إلى طلب المغفرة من الله إلا مقرونة بالتوبة، لأن المذنب ما لم يرجع عن ذنوبه ويندم على ما فعل لا يمكن أن يطلب الغفران من الله، فالتوبة مطلوبة لأنها من متممات الاستغفار.

ثم بين القرآن ما ينجم عن الاستغفار والتوبة من خيرات: ﴿يُسَمَتُ عُكُم مَنَاعاً حَسَنا﴾ والمتاع: ما يقتيه الإنسان ويتفع به، ووُصف المتاع بالحسن: أي متاع خالص من المكدرات، أي يهيى الله لكم ما تحبون وما تتفعون به في الحياة الدنيا من سعة في الرزق، ورغد في العيش ﴿إلَى أَجَلٍ مُسَمِّى﴾ أي إلى الوقت الذي قضى فيه عليكم بالموت، فلا يستأصلكم بالعذاب والهلاك كما استأصل الأمم الكافرة قبل الوقت الذي قدّره الله لانتهاء أعماركم ﴿وَيُونِ كُلَّ ذِي فَضَلٍ فَضْلَ فَضْلَله ﴾ المراد بالفضل الأول ما يصدر من الإنسان من عمل صالح، والمراد بالفضل الثاني: الثواب الجزيل من الله، والمعنى: ويعطي الله في الآخرة كل صاحب عمل صالح ثواب عمله وفضله ﴿وَإِن تَعرضوا عمّا دعوتكم إليه من عبادة الله وحده والتوبة من المعاصي، فإني أخاف عليكم عذاب يوم القيامة، ووصف عبادة الله وحده والتوبة من المعاصي، فإني أخاف عليكم عذاب يوم القيامة، ووصف هذا اليوم بالكبير لزيادة تهويله ولشدة ما يقع فيه من العذاب.

﴿إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُم وَهُـوَ عَـلَى كُـلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ﴾ إلى الله وحده رجوعكم ومصيركم بعد الموت حيث يعثكم من قبوركم ليجازيكم على أعمالكم، وهو سبحانه بالغ القدرة على كل شيء لا يعجز عن فِعْل أي أمر.

ثم يتحدث القرآن عن الكفار والمنافقين وما يضمرون من العداء لرسول الله ﷺ: ﴿ أَلا إِنَّهُم يَشْنُونَ صُلُورَهُم لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُ ﴾ ثني الصدر إذا مال وانحرف عن الشيء وهنا كناية عن إعراضهم عما يدعوهم إليه رسول الله ﷺ من الهدى، كما يأتي الثني بمعنى الطي، يقال ثنيت الشيء إذا طويته وجعلته جزأين متصلين أحدهما فوق الآخر، والمراد أنهم يطوون صدورهم على الكفر وعلى العداوة والبغضاء لرسول الله على بحيث يكون ذلك مخفيًّا مستوراً. يُروى أن هذه الآية نزلت في أحد المنافقين وهو الأحنس بن شريق وكان رجلاً حلو المنطق يظهر لرسول الله الألفة والمحبة، ويضمر له في قلبه البغض والكراهية ﴿ألا حِينَ يَسْتَغْشُونَ ثِيبَابَهُم﴾ ألا إنهم في الوقت الذي يغطون وجوههم بثيابهم حتى لا يراهم النبي على إذا مروا به ﴿يَعْلَمُ ما يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ أَي يعلم الله ما يضمرونه في قلوبهم وما يعلنونه بأفواههم ﴿إنَّه عَليمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ﴾ إنه سبحانه عليم بما تضمره نفوسهم وما تعلنه السنتهم. وقد رُوي أن بعض المنافقين كان إذا مر برسول الله ثني صدره وظهره وطأطأ رأسه وغطى وجهه لئلا يراه النبي على.

وتأمل كيف بدأ الله الآية بحرف التنبيه (ألا) وكرره للاهتمام بمضمون الكلام، وبيان ما بلغه المنافقون والكفار من جهل وحماقة وكُره للنبي ﷺ.

﴿ وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللّهِ رِزْقُهَا وَيَعَلَّرُ مُسْنَقَرَّهَا وَمُستَودَ عَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُّهِينِ ﴿ وَهُو اللّهِ خَلَقَ السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيْتَامِ وَكَانَ عَرِشُهُم عَلَى ٱلْمَآهِ لِيَبَلُوكُمُ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا وَلَهِنَ قُلْتَ إِنْكُمْ مَبعُوثُونَ مِنْ بَعدِ الْمَوْتِ لِيَقُولَنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا إِن هَذَا إِلَّا سِحَّ مَنْ مِنْ ﴿ وَلَهِنَ أَخَرًا عَنْهُمُ ٱلْعَدَابَ إِلَى أَمْتَةٍ مَعدُودَةٍ لِيَقُولُ مَا يَقِيشُهُ: أَلَا يَوْمَ يَانِيهِد لَيسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَمَافَى بِهِم مَا كَانُوا بِدِيسَتَهْ فِرْ وُونَ ( ﴿ )

## شرح المقردات

هابة: اسم لكل حيوان يدت على الأرض ذكراً كان أو أنثى، عاقلًا أو غير عاقل، وغلب اسم الدابة على غير العاقل.

رزقها: طعامها.

مستقرها: موضع استقرارها وإقامتها.

مستودعها: موضع استيداعها بعد الموت.

ليلوكم: ليختبركم ويمتحنكم.

أمّة معدودة: فترة قليلة من الزمان.

ما يحبمه: أيّ شيء يمنع هذا العذاب من الوقوع.

ليس مصروفاً عنهم: ليس مدفوعاً عنهم.

وحاق: نزل بهم وأحاط.

#### من مظاهر القدرة الإلهية

ثم يبين القرآن عظمة القدرة الإلهية المتعثلة بإيصال الرزق إلى كل دواب الأرض: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأرض إِلاَّ عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا﴾ أي ما من حيوان على وجه الأرض يمشي على رجلين أو يمشي على أربع أو يمشي على غير هذه الصور، إلا تكفّل الله برزقه اللائق به. وكلمة ﴿إِلاَّ عَلَى اللهِ رِزْقُهَا﴾ تفيد أن الرزق عطاء من الله للدابة لكنها لم تفرضه هي على الله سبحانه، لأنه عطاء منه تفضلاً وإحساناً. وتقديم (على الله) قبل (رزقها) لإفادة القصر، أي على الله وحده الرزق لا على غيره ﴿وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّمَا﴾ ويعلم الله المكان الذي تأوي إليه وتستقر فيه ليلاً أو نهار ﴿وَمُسْتَودَصَهَا﴾ ويعلم الله سبحانه المكان الذي تُودَع فيه بعد مماتها ﴿كُلُّ فِي كِتَابِ مُبِينٍ ﴾ أي كل شيء من ذلك مسجّل عنده سبحانه في كتاب واضح جليّ ثابت في علم الله وهو اللوح المحفوظ.

هذه الآية تدخل الطمأنينة إلى قلوب الناس، فإذا كان الله قد تكفّل بالرزق لكل دواب الأرض فبالأحرى أن يكون رزق الإنسان مقدماً على جميع دواب الأرض، لأن الله قد كرّم بنى آدم وفضّلهم على جميع مخلوقاته، حيث قال سبحانه:

وَلَقَدْ كُرِّمَنَا بَنِيَ مَادَمُ وَحَمَلَنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَصْرِ وَوَلَفَنَنَهُم مِنَ ٱلطَّيِبَاتِ
 وَفَضَّ لَنَهُ مُرْعَلُ كَثِيرٍ مِّمَّن خَلَقنَا تَفْضِيلُا﴾ [الإسراء: ٧٠].

والله إذ تكفل بأرزاق الناس إلا أنه أمرهم بالأخذ بالأسباب والسعي في الحصول على وسائل العيش كما قال سبحانه:

﴿ هُوَ الَّذِى جَمَـٰلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا فَآمَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن زِنْقِهِ وَ إِلَيْهِ ٱلنُّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥].

كما ألهم الله كل دابة في الأرض إلى الوسيلة التي تحصل بها على طعامها، فما أُعدّ لدواب الأرض من رزق فمن الله، وربما أمسك عنها الرزق فتموت جوعاً.

ثم تتحلث الآيات عن عظمة الإبداع الإلهي في خلق هذا الكون:

﴿وَهُو اللّه عَلَى خَلَقَ السّموات وَالأَرْضَ فِي سِتّةِ أَيّامٍ ﴾ فالله سبحانه خلق الكون في ستة أيام، والعراد بالأيام: أيام الله لا أيامنا نحن وهي التي تفسر بستة أطوار من الزمن. فاليوم بالنسبة إلى البشر يعرف بشروق الشمس وغروبها بسبب دوران الأرض حول نفسها، وقبل أن يخلق الله الشمس لم يكن هناك ليل ولا نهار، فالأيام الستة التي خلق الله فيها الكون تُفسر على أنها مدة من الزمن هي في علم الله وحده. والله قادر على خلق الكون بفترة زمنية كلمح البصر لما جاء في القرآن عن وصف قدرة الله ﴿ إِنَّمَا آمْرُهُ إِذَا آرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَكُم كُن فَيَكُونُ ﴾ [بَن: ١٨]. أما خلق الكون في ستة أيام فهو لحكمة اختص بها سبحانه بما أودع في الكون من أسرار بحسب علمه.

﴿وَكَانَ صَرْشُهُ عَلَى المَاء﴾ أي وكان عرش الله على الماء ولم يكن بينهما حاثل قبل أن يخلق الله السموات والأرض. واختلف في المراد من عرش الله الذي كان على الماء، فمن العلماء من يفهمه على أنه جسم كوني عظيم خلقه الله أول ما خلق، وجعله مصدر أوامره في الكون، وعرش الله ما لا يعلمه البشر إلا بالاسم فهو من عالم الغيب لا ندركه بحواسنا ولا نستطيع تصوره بأفكارنا. ومن العلماء من ذهب إلى أن العرش كناية عن الملك والسلطان ورمز له، أي أنه مركز نظام الملك ومصدر التدبير له، وعلى هذا الرأي يكون المعنى: وكان ملك الله قبل خلق السماوات والأرض ملكاً

على الماء ليخلق منه ما يريد خلقه من المخلوقات الحية وهي التي أشار إليها القرآن بقوله سبحانه:

﴿ أَوَلَرْ بَرِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضَ كَانَنَا رَبْقًا فَفَنَقْنَهُمَا وَجَعَلَنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الانباء: ٣٠].

وقد خلق الله السموات والأرض ﴿لِيَبْلُوكُم أَيُّكُم أَحْمَنُ عَمَلاً﴾ أي ليختبركم ويمتحنكم أيكم أتقى لله ، وأكثر شكراً له ، وأورع عن محارم الله ، وأسرع في طاعته . من هذه الآية نفهم مكانة الإنسان التي خصه الله بها من سائر المخلوقات حيث خلق السماوات والأرض ليبتليه ويختبره ، كما نفهم منها أيضاً بأن الله أراد من الإنسان أن تكون لَذَيْه نزعة التنافس مع غيره في الأعمال الحسنة وهذا ما يفهم من قوله سبحانه : ﴿ أَيْكُم أَحْمَنُ عَمَلاً ﴾ وأعمال الإنسان هي سبب سعادته أو شقائه في الأرض كما أنها تكون سبب عذابه في الآخرة أو النعيم فيها .

ويتابع الله قوله: ﴿وَلَيْنَ (١٠ قُلْتَ إِنَّكُم مَبْعُونُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ ﴾ ولئن قلت يا محمد لهؤلاء الكافرين مؤكداً لهم: إنكم ستبعثون من قبوركم أحياء يوم القيامة لتجازوا على أعمالكم ﴿لَيَقُولُنَّ الَّذِين كفروا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ أي يقول الذين كفروا على سبيل الإنكار: إن هذا الذي تقوله يا محمد ما هو إلا سحر واضح.

ثم يحكي لنا القرآن ما قاله الكفار إنكاراً للعذاب الذي أنذرهم به رسول الله ﷺ: ﴿ وَلَئِينْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ الْمَذَابَ إلى أُمّةٍ مَعْدودَةٍ ﴾ (٢) فالأمة هنا بمعنى: الحين والزمان، أي ولئن أخر الله عنهم العذاب إلى مدة من الزمان قليلة ﴿لَيَعُولُنَّ مَا يَخْبِسُهُ ﴾ أي ليقول الكفار على سبيل التهكم: ما الذي حبس هذا العذاب عنا وجعله غير نازل بنا ﴿ أَلاَ يَوْمَ يَأْتِسِهِم لَيْسَ مَصْرُوفاً حَنْهُمْ ﴾ ألا إن ذلك العذاب الذي

 <sup>(</sup>١) ولئن: اللام المداخلة على إن هي اللام الموطئة للقسم وجواب القسم ليقولن.

<sup>(</sup>٢) كلمة معدودة تفيد القلة لأن ما يحصره العد فهو قليل.

استعجل الكفار وقوعه سيأتيهم، ويوم ينزل بهم العذاب لن يدفعه عنهم دافع، وافتتح الكلام بحرف التنبيه (ألا) للاهتمام بالخبر ولإدخال الروع في قلوبهم ﴿وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَمُهُ زِنُونَ﴾ أي وأحاط بهم العذاب الذي كانوا يسخرون به ويستعجلون وقوعه، وعبر القرآن بلفظ (حاق) بصيغة الفعل الماضي مع أنه لم ينزل بهم للإشارة إلى تحقق وقوعه.

﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ مَزَعْنَهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَتُوشُ كَفُورٌ ۞ وَلَهِنْ أَذَقَنَهُ نَعْمَاةً بَعْدَ صَرَّاةً مَسَّتَهُ لَبَعُولَنَ ذَهَبَ السَّيِّنَاتُ عَنِي إِنَّهُ لَفَرَحٌ فَخُورٌ ۞ إِلَّا ٱلَذِينَ صَبَرُواْ وَعَبِلُوا الصَّلِحَتِ أُولَتِهَكَ لَهُم مَغْفِرَةً وَأَجْرٌ كَيْرٍ ۞ فَلَمَلُكَ تَارِكُ بَعَضَ مَا بُوحَى إِلَيْكَ وَصَابِقُ بِدِ. صَدُرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوَلَا أَنْزِلَ عَلِيهِ كُنزُ أَوْ جَمَاةً مَعَهُ مَلَكُ إِنْمَا أَنتَ نَذِيرٌ وَلَلّهُ عَلَى كُلِ فَنَى وَوَكِيلً ۞ ﴾

#### شرح المفردات

رحمة: كل نعمة من الله في الدنيا هي رحمة كالصحة والغنى والأمان.

نزعناها: سلبناها وحرمناه منها.

كفور: كثير الجحود لنعم الله.

نمماه: هي النعمة التي يظهر أثرها على صاحبها.

ضراء: نائبة، مصيبة، نكبة.

مسته: أصابته.

ذهب السيئات: ولَّت المصائب عني من فقر ومرض وسواهما.

لفرح فخور: شديد الفرح والبطر بالنعمة متفاخر بما أعطي منها.

لولا أنزل عليه كنز: هلا أنزل عليه مال كثير.

وكيل: رقيب، حفيظ للأمور.

#### طبيعة الإنسان عند البلاء وعند النعمة

ثم يصف القرآن حالة الإنسان عندما يبتليه ربه بالشدة:

﴿وَلَشِنْ أَذَقْنَا الإِنْسَان مِنَّا رَحْمَةٌ ﴾ أي ولو أن الله أعطى الإنسان بعض النعم وأذاقه حلاوتها فصار في سعة من الرزق، ورخاء في العيش، وسلامة في الصحة ﴿فُمَّ نَرَعْنَاهَا مِنْهُ ﴾ ثم سلبها الله منه بما يبتليه بالمرض، والمصائب، والعسر في العيش ﴿إِنَّهُ لَيَوُوسٌ كَفُورٌ ﴾ هاتان الكلمتان من صيغ المبالغة في اللغة، أي صار شديد اليأس من رحمة الله عندما ينزع الله عنه هذه النعم، عظيم الكفران لما سلف مما أعطاه الله من النعم.

هذا حال الكافر، أما المؤمن فلا ييأس أبداً كما قال الله سبحانه: ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْتِسَنُ مِن رَقِّجِ اللهِ إِلَّا ٱلْفَوْمُ ٱلْكَنْفِرُونَ﴾ [بوسف: ١٨] لأن الذي ييأس هو الذي لا يركن إلى الله ولا يلجأ إليه عند الضر، أما المؤمن فصلته بالله تخفف عنه كل مصائب الحياة، وتُلقي في نفسه الأمل والرجاء في رحمة الله.

﴿وَلَشِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَتَنهُ أَي وإذا أنعم الله على الإنسان بما تطيب به حياته، ويلذ به عيشه، بعد ضركان يقاسيه ويعانيه كفقر أو مرض ﴿لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّتَاتُ عَنّي ﴾ أي لقال عند ذلك ذهب الضيق والعسر عني، وزالت الشدائد والمكاره ﴿إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَحُورٌ ﴾ إنّه فرح بهذه النعم، مسرور بها متفاخر (١٠) بها على عباد الله، وغاب عن ذهنه شكر الله عليها ﴿إلاَّ اللَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ إلاّ الذين صبروا على ما أصابهم إيمانا بالله واحتساباً للأجر عنده، كما صبروا على النعمة فلم تبطرهم ولم تخرجهم عن طاعة الله ﴿وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ أي وعملوا الأعمال الصالحة تقرّباً إلى الله في حالتي النعمة والمحنة ﴿وَلَوسُكَ لَهُم مَغْفِرَةٌ وَأَجَرٌ كَبِيرٌ ﴾ أي أولئك الموصوفون بتلك الصفات الحميدة لهم مغفرة من الله تعالى لذنوبهم، ولهم ثواب كبير في الآخرة على أعمالهم الحسنة وهو الجنة.

<sup>(</sup>١) الفخر هو تباهى المره على غيره بما له من الأشياء المحبوبة للناس.

ثم يواسي الله رسوله محمداً ويخفف من أحزانه بسبب إعراض قومه عن دعوته بقوله: ﴿فَلَ مَدُلُكُ لَعَلَ: للترجِّي بقوله: ﴿فَلَ مَدُلُكُ لَعَلَ: للترجِّي والتوقع ولا يلزم من توقع الشيء وقوعه فقد يمتنع لمانع، والمانع هو ما عصمه الله لا سوله محمد رضي الشيء وقوعه فقد يمتنع لمانع، والمانع هو ما عصمه الله يوحى إليك وهو ما يثير غضب المشركين من التنديد بآلهتهم، وضائق صدرك مخافة تكذيبهم واستهزائهم بقولهم: ﴿أَنْ يَقُولُوا لَوْلا أَنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْرُ ﴾ أي يقولوا: هلا أعطي محمد مالاً كثيراً يغتني به ﴿أَو جَاءَ مَعَهُ مَلَكٌ ﴾ وهلا جاء معه ملك من الملائكة في يصدقه ويشهد له بالنبوة، فئابر يا محمد على تبليغهم ما أمرك الله بتبليغه مما أوحاه الله إليك ولا يضق صدرك بما يطلبون منك من المعجزات. والآية هنا فيها تنديد بالمشركين وحث لرسول الله على عدم الانصياع لرغباتهم ﴿إنَّما أَنْتَ مَنْفِيلٌ ﴾ إنما رسالتك يا محمد هي إنذار قومك وتخويفهم من عاقبة كفرهم ﴿وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيءٍ وَكِيلٌ ﴾ والله محمد هي إنذار قومك وتخويفهم من عاقبة كفرهم ﴿وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيءٍ وَكِيلٌ ﴾ والله سبحانه هو الموكل بأمور خلقه يحصي عليهم أعمالهم ويجازيهم بها أتم الجزاء.

أَمْ يَقُولُونَ آفَتَرَنهُ قُلْ فَأَنُّوا بِعَشْرِ سُورٍ قِفْلِهِ. مُفْتَرَيْتِ وَآدَعُوا مَنِ
 آستَطَعْتُد مِن دُونِ آللَهِ إِن كُنْتُدْ صَدِيقِنَ ﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِيمُوا لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنْدَ مِثْلَةً لَيْ إِلَهُ إِلَّا هُوَ فَهَلَ أَنْتُد مُتُسلِمُونَ ﴿ ﴾
 أَنْمَا أَنْزِلَ بِعِلِمِ ٱللَّهُ وَأَلُلًا إِلَّهُ إِلَّا هُو فَهَلَ أَنْتُد مُتُسلِمُونَ ﴿ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

## شرح المفردات

افتراه: اختلقه من عند نفسه.

يستجيبوا: الاستجابة هي الإجابة والتلبية.

# القرآن معجزة محمد ﷺ

ثم ينتقل القرآن إلى الرد على الكفار الذين زعموا أن القرآن من تأليف محمد، وهذه شبهة يرددها الآن كثير من أتباع الديانات الأخرى. يقول الله تعالى: ﴿ أُمُّ (١٠) يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ﴾ بل أيقولون إن محمداً قد اختلق القرآن وألَّفه من عند نفسه ونسبه إلى الله كذباً، والاستفهام للتوبيخ والتقريم ﴿قُلُّ فَـٰأَتُمُوا بعَشْر سُورِ مِثْلِهِ مُفْتَرَبّاتٍ ﴾ أي قل لهم يا محمد على سبيل التحدي: فأتوا بعشر سور مماثلة له في البلاغة وحسن النظم وجزالة اللفظ وفخامة المعاني مختلقات من عند أنفسكم إن صح أنى اختلقتها من عندي كما تزعمون، فإنكم أقدر على ذلك منى لأن منكم من زاول أساليب النثر والخطب والأشعار ﴿وَٱدْعُوا مَن اسْتَطَعْنُهُم مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُم صَادقينَ﴾ أي واستعينوا على ذلك بمن تجدون عنده البلاغة والفصاحة في الكلام من غير الله إن كتم صادقين أنى قد اختلفت هذا القرآن وليعنكم هؤلاء للإتيان بعشر سور مثله مختلفات كما تزعمون ﴿فَإِلَّمْ يَسْتَجِيُوا لَكُم﴾ فإن لم يستجيبوا لكم من دعوتموهم ليعينوكم في الإتيان بعشر سور مثل القرآن وعجزوا عن ذلك ﴿فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَنْمَوْلَ بِعِلْمَ اللَّهِ﴾ فاعلموا أيها الناس أن هذا القرآن أُنزل بِعِلْم الله وحده ولا يقدر الله هو المتفرد بالألوهية لا شريك له ﴿فَهَلْ أَنْتُم مُسْلِمُونَ﴾ فهل أنتم أيها المشركون وقد أدركتم إعجازه، وعدم القدرة على الإتيان بمثله، وأنه ليس من عمل البشر، هل بعد ذلك كله أنتم داخلون في الإسلام متبعون لأحكامه؟ والاستفهام هنا مقصود به الحض على الفعل وعدم تأخيره.

هذا التحدي ذكره القرآن في مواضع شتى وقد مضى عليه خمسة عشر قرناً حتى يومنا هذا ولم نسمع أو نقرأ أنه حصل خلال هذه القرون الماضية أن أديباً، أو شاعراً، أو مجموعة من الأدباء والشعراء والبلغاء من سائر الملل في الأرض قدّموا لنانصًا أدبياً يوازي روعة القرآن وبلاغته وفصاحته، بالإضافة إلى ما يحتويه القرآن من الحكم والآداب والشرائع وقصص الأنبياء المتضمنة المدوس والمبر، إن ذلك كله يقدم لنا البرهان القوي، والحجة القاطعة، على أن القرآن هو وحيٌ من عندالله، وأن محمداً رسول الله حقًا.

<sup>(</sup>١) أم: بمعنى بل، ويل هي للإضراب وهو انقال المتكلم من غرض إلى آخر.

هذا وإن حياة محمد قبل النبوة تشهد بصدق نبوته، فقد نشأ أمياً لا يقرأ ولا يكتب، ولم يزاول الشعر والخطابة والنثر ولم يتلمذ على أحد من رجال الدين، ولم يشارك قومه في لهوهم ومجونهم ومساوئهم، وقد بقي هذا شأنه حتى بلغ سن الأربعين من عمره، ثم أخبر قومه أن الوحي نزل عليه من السماء ثم أيد دعواه بأنه نبي بهذا القرآن الذي أوحاه الله إليه.

وليس ما تحدى به القرآن العرب وغيرهم من الأمم مقصوراً على الآية السابقة فلقد جاء التحدي أيضاً بأن يأتوا بمثل القرآن، قال تعالى: ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِثْلِهِ عَلِي كَانُواْ مَكْدِيقِكِ ﴾ [الطور: ٣٤].

كما تحداهم بأن يأتوا بسورة من مثله: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِتَّازَلُنَا عَلَى عَبِونَا (١٠) فَأَثُوا بِسُورَةٍ مِن مِشْلِهِ وَادْعُواشُهَدَاءَكُمْ مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُرْ صَدِيقِينَ ﴾ (الغره: ٢٣].

فلما عجزوا عن معارضته والإتيان بسورة تماثله على كثرة البلغاء منهم أعلن عجزهم وأظهر إعجاز القرآن بهذه الآية ﴿ قُل لَهِن ٱجتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَاتُواْ بِمِشْلِ عَجزهم وأظهر إعجاز القرآن بِعِشْلِهِ. وَلَو كَاكَ بَعَشُهُم لِيَعْضِ ظَهِيرًا﴾ [الإسراء: ٨٨].

# من مظاهر إعجاز القرآن

صورة نظمه العجيب وأسلوبه الفريد المخالف لأساليب العرب، وليس من شيء في أسلوب القرآن يدخله في ما يشبه من كلام الناس أو يردّه إلى طبع معروف من طباع البلغاء، وما من عالم أو بليغ إلا وهو يعرف ذلك ويعد خروج القرآن على أساليب الناس كافة دليلًا على إعجازه، وعلى أنه ليس من كلام البشر، فلو كان القرآن من تأليف محمد لجاء على طريقة تشبه أسلوباً من أساليب البلغاء والشعراء في عصره.

ومن مظاهر إعجاز القرآن ما أنبأ به من أخبار القرون السالفة والأمم البائلة

<sup>(</sup>١) عبدنا: هو رسول الله محمد 森.

والأخبار عن المغيبات في المستقبل، فمن ذلك ما وعد الله به رسوله محمداً ﷺ من النصر على أعدائه وأن دينه سيظهر على كل الأديان، وقد تحقق ذلك بعد فترة وجيزة من هذا الوعد الإلهي.

ومنها: ما تضمّن القرآن من المعارف الدينية من توحيد الله وتنزيه لذاته عن مشابهة الخلق، والدعوة إلى عبادته وطاعته، وبيان الحلال من الحرام، ودعوته إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإرشاده إلى محاسن الأخلاق وزجره عن مساوتها.

ومنها: ما اشتمل عليه القرآن من علوم كونية لم تكن معروفة في زمن نزوله ثم ظهرت حقائقها في العصر الحاضر.

ومن مظاهر إعجاز القرآن وقعه الأخّاذ على السمع وتأثيره في النفس من اختيار ألفاظه العذبة وتآلف حروفها في النغم بحيث لو سقط حرف واحد منها أو أبدل بغيره أو أقحم معه حرف آخر لكان ذلك خللاً بيّناً أو ضعفاً ظاهراً في نسق الوزن وانسجام النغم، هذا مع الابتعاد عن الغريب والوحشي من الكلام، واطراد الفاصلة(۱) في آياته على نسق خاص يؤلف مجموعها كلاماً جميلاً عذباً يجذب السامع إلى ما فيه من روعة وبيان.

هنا أوجه كلامي إلى الذين يشكّون في وجود الله ووحدانيته وإلى الذين يعتقدون بأن القرآن من تأليف محمد ﷺ.

وإلى الذين ينشلون برهاناً جلياً على أن الإسلام دين من عند الله.

أدعو هؤلاء جميعاً أن يدرسوا القرآن بتجرد وعقل منفتع، ويقارنوا أسلوبه بجميع ما أنتجه بلغاء العرب وفصحاؤهم من إنتاج أدبي قديماً وحديثاً.

<sup>(</sup>١) الفاصلة:هي اصطلاح قرآني يطلق على الكلمة التي تختم بها الآية القرآنية، وتنتهي هذه الكلمة بحرف خاص يتكرر في آيات السورة وفي الفاصلة مراعاة للمعنى وللنظم الفني للآية. وهذه الفاصلة هي من خصوصيات القرآن لا نجلها في كلام العرب، وهي تُظهر إعجاز القرآن وعظمة بلاغته وعدم القدرة على مجاراته. هذا وأكثر فواصل القرآن يتهي بالنون أو الديم أو الآلف لما لهذه الحروف من وقع خاص على الأذن.

كما أدعوهم ليقارنوا مبادىء الإسلام بكل مبادىء الأديان الحاضرة، فإن اعتقدوا بعد الدراسة والتمحيص بأن القرآن ليس من كلام البشر، فحري بهم أن يصلوا إلى التيجة الحاسمة التي خَلُصَ إليها القرآن عندما تحدى العرب بأن يأتوا بعشر سور مثل القرآن وعجزوا عن ذلك وهي: أنه مُنزل من عند الله، وأن الله هو الذي لا إلّه غيره، فهل أنتم بعد هذه البراهين المقنعة داخلون في الإسلام؟ وهذا معنى قوله تعالى: ﴿ فَهِلَ أَنْ مَنْ اللهِ وَأَن لا إلّه إلاّ هُو فَهَلُ ﴿ وَإِن لَهُ مِنْ اللهِ وَأَن لا إلّه إلاّ هُو فَهَلُ أَنْ مُسْلِمُونَ ﴾ .

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّبَا وَزِينَهَا نُوْفِ إِلَيْهِمْ أَعَمَلَهُمْ فِهَا وَهُر فِهَا لَا يُخْوَنَ إِلَيْهِمْ أَعَمَلَهُمْ فِهَا وَهُر فِهَا لَا يُخْوَنَ إِلَّا النّارُ وَحَيِظَ مَا صَنعُواْ يُبَعَلُونَ ﴿ الْآَخِرَةِ إِلَّا النّارُ وَحَيطُ مَا صَنعُواْ فِيهَا وَبَطِلٌ مَّا حَكَاثُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اَفَهَن كَانَ عَلَى بَيْنَةِ مِن رَبِيهِ وَبَتَلُوهُ صَاعَةً أُولَتِهِكَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمَن صَاعِدٌ مِنَا اللّهُ وَمِن مَلِهِ كِنبُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةُ أُولَتِهِكَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكُمُ بِهِ مِن ٱللّهُ وَمِن اللّهُ إِلَيْهِمْ أَلَا لَكُ فِي مِن يَقِيعَ مِنهُ إِنّهُ المَقَى مِن رَبِّكَ يَكُمُ بِهِ مِن اللّهِ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللل

#### شرح المقردات

الحياة الدنيا وزمتها: هي المال والجاه والمنصب وغير ذلك من متع الحياة الدنيا. نوف إليهم أحمالهم: نعطيهم جزاءها وافياً كاملاً في الدنيا.

لا يخسون: البخس، النقصان. أي لا يُستقصون شيئاً من الجزاء على أعمالهم.

حبط: بطل في الآخرة وذهب نفعه.

وباطل ما كانوا يعملون: أي لا قيمة لعملهم حيث لم يعملوا لوجه الله.

بيّــة: حجة واضحة ويرهان ظاهر.

يتلوه: يتبعه، يقرأه.

إماماً ورحمة: أي كتاباً يؤتم به في الدين، ورحمة للقوم الذي ينزل عليهم. .

الأحزاب: الأقوام والجماعات الذين تحزّبوا لمحاربة رسول الله 纏.

فالنار موعده: مصيره إلى جهنم يوم القيامة.

فلا تك في مرية منه: فلا تشكّ في أن هذا القرآن هو من عند الله.

# مصير الذين لا يبتغون بأعمالهم وجه الله

ويتابع القرآن فيحذّر من ينساق إلى شهوات الدنيا ولا يلتفت إلى ثواب الآخرة: ﴿ مَنْ كَانَ يُريدُ الحياة الدُّنيا وَزِينَتها ﴾ أي من كان يريد بعمل الخير الحياة الدنيا وزيتها من مال وجاه ومنصب وغير ذلك من المتع الدنيوية وملذاتها ﴿ نُوفَ لَ إلَيْهِمِ أَعْمَالَهُمْ فِيها ﴾ أي يعطيهم الله ثمرة جهودهم \_ حسب مثيثته \_ دون أن يظلموا شيئاً من حقوقهم فيها ﴿ وَهُمْ فِيهَا لا يُبْخَسُونَ ﴾ وهم في هذه الدنيا لا ينقصون شيئاً من نتائج أعمالهم وجهودهم فيها. فكل من أتى بعمل من الأعمال لطلب الأحوال الدنيوية فإنه يجد تلك المنفعة الدنيوية اللائقة بذلك العمل.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِين لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرة إِلاَّ النَّارُ ﴾ أي أولئك الذين يريدون الحياة الدنيا وزيتها ولا يبتغون بأعمالهم وجه الله، ولا يسعون إلى ثوابه ليس لهم حظ في الآخرة إلا عذاب النار ﴿ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيها ﴾ وبطل ما صنعوه في الدنيا من أعمال الخير لأنهم لم يقصدوا بها وجه الله ﴿ وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَمْمَلُونَ ﴾ وباطل في ذاته ما كانوا يعملونه في الدنيا لأنهم لم يعملوه لوجه الله فلا نفع ولا خير لهم فيه، ولا ثواب لهم عليه من الله لأن الأعمال بالنيات وإنما لكل المرىء ما نوى، فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله ومن كانت هجرته الى ما هاجر إليه (١).

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

فالإسلام لا يثيب على الأعمال الصالحة في الآخرة إلا إذا كانت خالصة لوجه الله لا يشوبها رياء ولا سمعة ولا أي مطلب دنيوي، ولا أي غرض سوى رضاء الله، وبهذا ترتقي أعمال الإنسان إلى السمو والرفعة لأنه لا يخالطها حظ من حظوظ النفس وشهواتها، وبهذا يكون نفعها أعم، أما أعمال الخير التي تقوم على الرياء وابتغاء الشهرة والجاه، فيذهب نفعها في خضم أهواء النفس ورغباتها وأهوائها وشهواتها.

ثم يبين القرآن من كان على بصيرة من ربه فاهتدى بذلك إلى الحق:

﴿ أَفَ مَن كَانَ عَلَى بِيُسَةً مِنْ رَبِّهِ ﴾ والمراد بالبينة: الحجة والبيان والبرهان من الله الذي يدل على الحق والصواب، والبينة هي القرآن، والذي كان على بيئة من ربه هو الرسول محمد ﷺ وأتباعه المؤمنون. والمعنى: أفمن كان على حجة واضحة وبرهان من عند ربه يدل على أن القرآن مُنزل من عند الله فاتبع هداه، وجواب الاستفهام محذوف لدلالة الكلام عليه وهو: كمن هو في ضلال وكفر ﴿وَيَسْتُلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ فهو أي يتبعه شاهد من الله هو إعجاز القرآن الذي عجز جميع البلغاء عن الإتيان بمثله فهو الذي يشهد بصحة نبوة محمد ﷺ.

وقد يكون الشاهد جبريل كما ذهب بعض المفسرين، ويتلوه: من التلاوة بمعنى القراءة فيكون المعنى: أفعن كان على برهان جلي من ربه يدل على أن الإسلام حق وهو القرآن، ويتلو هذا القرآن على رسول الله و القرآن كان الكتاب الذي أنزله الله على موسى وهو التوراة ﴿ إِمَاماً وَرَحْمَةً ﴾ وهذه التوراة كانت إماماً لبني إسرائيل يرجعون اليها في أمور الدين والأحكام والشرائع، كما أنها كانت رحمة لهم لأنها الهادي إلى الحق والصواب ﴿ أُولَئِكَ يُدُومِنُون بِهِ ﴾ أي أولئك الذين وصفهم الله على بينة من ربهم يؤمنون بأن الإسلام هو الدين الحق وبأن محمداً رسول الله حقاً ﴿ وَمَن يَحْفُرُ بِهِ مِنَ الأَخْرَابِ فَالسَّارُ مَوْمِكُ ﴾ والأحزاب: جمع حزب، وهم الذين تحزبوا و تجمعوا من أهل مكة وغيرهم لمحارية رسول الله ودعوته، أي من يكفر بهذا القرآن من هؤلاء

وبما جاء به رسول الله ﷺ من الهدى فإن نار جهنم هي التي جعلها الله موعداً لهم في الآخرة.

﴿فَلا تَكُ في مِرْيَة مِنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ ﴾ أي فلا تكن أيها العاقل في شك من أن هذا القرآن من عند الله ومن أن ما جاء به محمد هو الحق الثابت من عند ربك ﴿وَلَكِنَ أَكُنْرَ النَّاسِ لا يؤمنون بذلك إما لقصور عقولهم أو لعنادهم أو لاستكبارهم وإيثارهم الدنيا على الآخرة.

﴿ وَمَن أَظْلُمُ مِتَنِ أَفَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبُّا أُولَئِهِ كَ يُعرَضُونَ عَلَى رَبِهِم وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ مُعَنَّةُ اللّهِ عَلَى الظّلِيدِينَ ﴿ الْأَشْهَادُ مُعَنَّةُ اللّهِ عَلَى الظّلِيدِينَ ﴿ الْأَشْهَادُ مُعْتَلُونَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَيَبغُونَهَا عَوْبَا وَهُم بِالْآخِرَةِ مُ كَفِرُونَ ﴿ اللّهِ مِن أُولِيّاتُهُ يَعْمَعَتُ لَمَ يَكُونُواْ اللّهِ مِن أُولِيّاتُهُ يَعْمَعَتُ لَمَ يَكُونُواْ اللّهِ مِن أُولِيّاتُهُ يَعْمَعَتُ لَمْ يَكُونُواْ اللّهِ مِن أُولِيّاتُهُ يَعْمَعُهُ اللّهَ مَن اللّهِ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ مَن اللّهُ عَلَى اللّهِ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

## شرح المقردات

ومن أظلم: أي لا أحد أشد ظلماً.

افترى على الله: تعمّد الكذب على الله.

يعرضون على ربهم: أي يحاسبهم ربهم على أعمالهم.

الأشهاد: جمع شاهد أو شهيد وهم من يشهد على كفرهم من الملائكة والنيين.

يصلون عن سبيل الله: يمنعون غيرهم ويصرفونهم عن دين الله.

ويبغونها عوجاً: يطلبون لدين الله العوج ويصفونه بذلك تنفيراً للناس منه .

لم يكونوا معجزين في الأرض: غير قادرين على الإفلات من عقاب الله بالهرب.

**أولياء:** نصراء.

لا جرم: أي لا محالة.

وضل عنهم ما كانوا يفترون: وغاب عنهم في الآخرة ما كانوا يفترون من أكاذيب.

اخبتوا إلى ربهم: خضعوا له واطمأنوا إليه وأطاعوه.

هل يستويان: هل يتماثلان.

## من صفات الكافرين

ويتابع القرآن فيحذر الكافرين من سلوكهم المناويء لدين الله:

﴿وَمَنُ أَظْلَمُ مِمَّنَ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبا﴾ أي لا أحد أشد ظلماً ممن تعمّد الكذب على الله بأن زعم أن الأصنام تشفع لمابديها، أو نسب إلى الله ما لا يليق به من وجود شريك له أو ولد، أو وصف الله بما لا يجوز وصفه به، أو تقوّل على الله ما لم يُثرّل على رسله ﴿أُولَشِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبّهِم ﴾ أولئك الكاذبون يعرضون على ربهم ليحاسبهم على افتراءاتهم ﴿وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَوُلاءِ اللّذِين كَذَبُوا عَلَى رَبّهِم ﴾ والله على المتراءاتهم ﴿وَيَقُولُ الأَشْهَادُ هَوُلاءِ اللّذِين كَذَبُوا عَلَى رَبّهِم كانوا يحصون أعمال كل إنسان في الدنيا وكذلك الأنبياء والمؤمنون. هؤلاء يشهدون على من افتروا الكذب على الله، وفي هذه الشهادة فضيحة للكاذبين وخزي وذل لهم أمام الخلائق وتشهير بهم ﴿ألا لَعْنَةُ اللّهِ عَلَى الظّالِمينَ ﴾ هذا من تمام كلام الأشهاد أو من كلام رب العالمين. والمعنى ألا بعداً وطرداً من رحمة الله لهؤلاء الظالمين المفترين على الله كذياً.

ومن صفات هؤلاء الكافرين ﴿اللَّذِينَ يَصُـلُونَ عَـنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ وسبيل الله طريقه الموصل إلى رضائه وهو دين الإسلام، والصد عنه هو منع الناس وصرفهم عن الدخول فيه كما صرفوا أنفسهم عنه ﴿وَيَسْغُونَهَا عِوَجا﴾ أي ويريدون أن يكون سبيل الله معوجاً حسب أهوائهم بإلقاء الشبهات عليه لينفروا الناس عن الدخول فيه ﴿وهم بالآخرة هُم كَافِرونَ﴾ وهؤلاء الكافرون يجحدون وجود الحياة الآخرة وما فيها من حساب على أعمالهم وما يتبع ذلك من ثواب أو عقاب من الله.

﴿ أُولَئِكَ لَمْ يَكُونُوا مُعْجِزِينَ فِي الأَرْضِ ﴾ أي هؤلاء الذين صدوا عن سبيل الله لن يخرجوا عن قدرة الله على عذابهم في الدنيا إذا أراد تعجيل العذاب لهم ولا قدرة لهم على الفرار من الله لانهم في قبضته وملكه ﴿ وَمَا كَانَ لَهُم مِنْ دُونِ اللّهِ مِنْ أُولِمَا اللّهِ مِنْ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الكُذِن اللهِ اللهُ الله

## مصير المؤمنين يوم القيامة

وبعد أن بين الله مصير الكافرين أتبع ذلك ببيان حسن عاقبة المؤمنين:

﴿إِنَّ الَّـٰذِينَ آمَـٰتُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمِ﴾ الإخبات في اللغة هو الخشوع والخضوع وطمأنية القلب، أي إن الذين صدّقوا بوجود الله ووحدانيته وعملوا الأعمال الصالحة التي ترضيه واطمأنوا إليه وانقطعوا إلى عبادته بالخشوع والتواضع ﴿أُولِئِكَ أَصْحَابُ الجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدونَ﴾ أي هؤلاء هم أهل الجنة وأصحابها هم فيها خالدون لا يبرحونها ولا يخرجون منها.

ثم ضرب الله مثلاً لفريق الكافرين ولفريق المؤمنين بقوله: ﴿مَشَلُ القَرِيقَيْنِ كَالأَعْمَى والأَصمَ والبَصِيرِ والسَّميعِ ﴾ أي مثل الكفار كمثل الأعمى الذي لا يبصر والأصم الذي لا يسمع، فهم لا يتفعون بما بين أيديهم من الهدى، وأما المؤمنون فحالهم وصفاتهم كحال من جمع بين البصر السليم والسمع الواعي فاهتدى إلى ربه، وميّز الحق من الباطل، والصواب من الخطأ، فسلك سبيل الخير وتجنب الشر ﴿هَلْ يَسَوِيانِ مَشَلاً ﴾ أي هل يتساوى الفريق المؤمن الذي استفاد من سمعه وبصره في إدراك الحق مع الفريق الآخر الذي اختار الكفر فكان كمن طمس على قلبه فلا يرى ولا يسمع ما يلقى إليه من الهدى ﴿أَفَلا تَذَكّرُونَ ﴾ أي أفلا تتذكرون بما بينهما من التفاوت والتباين فتعتبروا به وتبتعدوا عن طريق الضلال وتسلكوا الطريق المستقيم؟

﴿ وَلَقَدَ أَرَسَكَا ثُوسًا إِلَى تَوْمِهِ إِنِ لَكُمْ نَذِيرٌ مُّيِبُ ۞ أَن لَا نَمَبُدُوا إِلَّا اللهَ إِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَومِ أَلِيهِ ۞ فَقَالَ الْمَكُلُّ اللَّينَ كَثَرُوا مِن قَوْمِهِ. مَا نَرَنكَ إِلَّا اللّهِينَ هُمْ أَرَادِلْتَ ابَادِي مَا نَرَنكَ إِلَّا اللّهِينَ هُمْ أَرَادِلْتَ ابَادِي مَا نَرَنكَ إِلَّا اللّهِينَ هُمْ أَرَادِلْتَ ابَادِي اللّهِ عَلَى إِلّهُ اللّهِينَ هُمْ أَرَادِلْتَ ابَادِي أَلْكُمْ كُذِيبِينَ ۞ قَالَ بَعَوْمِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى مَنْ عَنْ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّ

### شرح المقردات

نذير: محذَّر ومخوَّف من عذاب الله .

مبين: واضح.

الملا: الأشراف والقادة وأصحاب الجاه والغني.

أراذلنا: سفلتنا وأقل الناس شأناً (جمع أرذل).

بادي الرأي؛ ما يبدو من الرأي للوهلة الأولى دون تعمق وإمعان نظر .

أرأيتم: أخبروني.

على بينة: على بصيرة وحجة وبرهان.

فعميت: خفيت والتست عليكم.

أنلزمكموها: أنكرهكم على اتباعها ونجبركم عليها؟

#### قصة نوح عليه السلام مع قومه

وبعد الكلام عن مظاهر قدرة الله في الكون ومصير الكافرين والمؤمنين في الآخرة تذكر السورة طائفة من قصص بعض الأنبياء مع أقوامهم مبينة مآل المكذبين لهم، وما حلّ بهم من هلاك في الدنيا لبيان العظة والعبرة لمن جاء بعدهم من الأمم.

وفي مقدمة هؤلاء الأنبياء نوح عليه السلام، وقد جاء ذكره في القرآن في عدّة سور(١).

وكان قوم نوح يعبدون الأصنام فأرسل الله إليهم نوحاً ليرشدهم إلى طريق الحق والصواب، وليحذّرهم مما سيصيبهم من عذاب إن استمروا على عبادتهم للأصنام معرضين عن عبادة الله وحده، قال تعالى:

﴿وَلَـقَدُ أَرْسَلْمَنَا نُوحاً إِلَى قَـوْمِهِ إِنِي لَـكُمْ نَدِيرٌ مُبِين﴾ أي ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه ليقول لهم: إني محذركم تحذيراً واضحاً من غضب الله وعقابه إن بقيتم على كفركم، والإنذار هو الإعلام بالشيء مع بيان عاقبة من خالفه ﴿أن لا تَـمْبُـدُوا إِلاَّ اللهِّ﴾ أي أرسلناه ليدعو قومه لأن لايعبدوا إلاَّ الله وحده ولا يشركوا به شيئاً ﴿إِنّي أَخَافُ عَلَيْكُم عَذَابَ الله يوم القيامة وهو عذاب شديد الألم.

 <sup>(</sup>١) منها سورة الأعراف، وسورة المؤمنون، وسورة نوح.

أجاب القوم نوحاً بعد إنذاره إياهم ﴿فَقَال الملاُ الَّذِين كَفَرُوا منْ قَوْمِهِ: مَا نَسَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الذين كذبوا برسالة نوح: ما أنت يا نوح إلا بشر مثلنا في الخلق والصورة والجنس ليست فيك مزية علينا بما تدّعيه من النبوة فكيف نستجيب لك؟ وقولهم هذا يدل على جهلهم، فكونه من البشر عامل فعّال يتيح له هدايتهم والقدرة على التفاهم معهم، كما يكون سلوكه قدوة لهم، ولو كان رسول الله من الملائكة لالتبس عليهم أمره ولم يستطيعوا اتخاذه قدوة لهم.

ثم أضاف أشراف قومه قاتلين: ﴿ وَمَا نَراكَ اتَّبَعَكَ إِلاَّ الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلُنَا ﴾ أي وما نرى في الذين اتبعوك يا نوح إلا أقلنا شأناً من الفقراء وأصحاب الحرف الوضيعة والعمال ﴿ بَادِي الرَّأْي ﴾ ظاهر الرأي، أي اتبعوك دون روية أو تفكير ﴿ وَمَا نَرَى لَكُم عَلَيْنَا مِنْ فَضْلٍ بَلُ نَظَنَّكُمْ كَاذِبِينَ ﴾ أي لا نعلم لك يا نوح ولمن اتبعك مزية وفضلاً علينا حتى ننقاد لكم، بل إننا نعتقد بأنكم كاذبون في دعواكم أنكم على الحق، والظن هنا بمعنى الاعتقاد اليقيني.

أمام هذا الرفض الذي لقيه نوح من قومه ردّ عليهم برفق:

﴿قَالَ يَا قَوْمٍ أَرَأَيْتُم إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِّي﴾ أي يا عشيرتي: أخبروني إن كنت مؤيداً بحجة واضحة من ربي ﴿وآتاني رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ﴾ وأعطاني رحمة من عنده وهي النبوة وما أنزل عليَّ من الشرائع التي هي سبب رحمة الله لمن اتبعها ﴿فَعُمُيْت عَلَيْكُم﴾ فأُخفي عليكم أمرها، وحجبها عنكم جهلكم وكبرياؤكم ﴿أَنَّكُمُ هَا إِنَّكُمُ لَهَا كَارِهُونَ﴾ أي أنلزمكم إياها بالجبر والإكراه والحال أنكم كارهون لها نافرون منها إنكاراً وجحوداً واستكباراً؟ هذا أول نص في دين الله يلك

<sup>(</sup>١) أنلز مكموها: هذه الكلمة تصور جو الإكراه بإدماج ضمير المتكلم وضمير الغائب وضمير المخاطب في النطق وشد بعضها على بعض كما يدمج الكارهون مع ما يكرهون، إضافة إلى ما يحمل هذا اللفظ من وقع شديد على الأذذ مصوراً حالة من يُكرّه على شيء.

على أنه لا يصح أن يكون الدين بالإكراه، فإن الدين لا يصح اتباعه إلا عن يقين واقتناع، وهذا النص جاء تأكيده في القرآن بقوله تعالى: ﴿ لَاۤ إِكَرَاهَ فِي ٱلدِّينَ فَدَ تَبَيَّنَ ٱلرُّشَـُدُمِنَ ٱلْهَٰئَ﴾ [البقرة: ٢٥٦].

﴿ وَيَنفَوْرِ لَا أَسْنَاكُمُ عَلَيْهِ مَا لَا إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللّهِ وَمَا أَنَا بِطَادِدِ الّذِينَ مَا مَنْوَا إِنْهُم مُلَنقُوا رَبِّهِمْ وَلَئِكِنِى أَرْدَكُمْ قَوْمًا جَهَهَ لُوت ﴿ وَيَنفَوْرِ مَن يَنصُمُنِي مِنَ اللّهِ إِن كَلَمْ أَهُمَ أَفَلَا نَذَكَرُونَ ﴿ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَلِينُ اللّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْفَيْبَ وَلَا أَقُولُ إِنِي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ لِلّذِينَ تَرَدَرِى آعَيْنَكُمْ لَن يُونِهُمُ اللّهُ عَيْرًا اللّهُ أَعَلَمُ مِنا فِي أَنفُسِهِم إِنِي إِذَا لَينَ الظَّلِينِ فَنَهُمُ

### شرح المفردات

ملاقو ربهم: أي يلقون الله يوم القيامة فيجازيهم على أعمالهم.

تجهلون: أي تجهلون القيم الحقيقية التي يتفاضل بها الناس عند الله.

تَذَكِّرون: تتعظون. أصلها تتذكرون حذفت تاء منها تخفيفاً.

ملك: أي ملك من الملاتكة.

تزدري أعينكم: تنظرون إليهم باحتقار .

# نوح ينصح قومه

ويتابع القرآن فيذكر ما قاله نوح لقومه من نصح وإرشاد مجرداً من أي غرض مادي:

﴿وَيَا قَومِ لا اسْأَلْكُم عَلَيْهِ مَالاً إِن الْجَرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ ﴾ أي يا قومي لا أطلب منكم مالاً على تبليغ رسالة الله إليكم، إن أجري وجزائي إلاّ على الله. إن ما قاله نوح قد قاله رُسُل الله جميعاً لأقوامهم فهم لم يتغوا الثروة والجاه في دعوتهم إلى الله، بل كان همهم الأوحد تبليغ رسالة الله إلى الناس مهما صادفوا من أذى واضطهاد وحرمان، وكان ثمرة ذلك أن أيدهم الله بنصره. هذا الإخلاص في الدعوة إلى الله، المجرد من أي غرض مادي، يجب أن يكون الوازع والهدف لجميع الدعاة والمصلحين في كل زمان ليكون لدعوتهم النفاذ إلى القلوب.

ويظهر أن طبقة الأشراف قد وعدت نوحاً الاستجابة إلى دعوته في حال طرده المساكين والفقراء المؤمنين من مجلسه ومعيَّته ولكن نوحاً رفض طلبهم وقال: ﴿وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الذين آمَنُوا﴾ أي لست بطارد المؤمنين كما أردتم من مجلسي لمجرد احتقاركم إياهم لأنهم ليسوا في منزلتكم كما تدعون ﴿إِنَّهُم مُلاَقُوا رَبُهم﴾ إن هؤلاء الذين تسألوني طردهم سيلاقون ربهم يوم القيامة فيشكونني إليه إن طردتهم لفقرهم ﴿وَلَكِني أَرَاكُمْ قَوْماً تَجْهَلُونَ﴾ ولكني أراكم قوماً تجهلون ما ينبغي أن يتفاضل به الناس عند الله حيث الكرامة للذين يتقون ربهم، أو بمعنى: أراكم قوماً فيكم جهالة وحمق دفعكم إلى التعالى على هؤلاء المؤمنين الفقراء.

وتابع نوح قوله: ﴿وَيَا قَـوْمٍ مَنْ يَنصُرُني مِنَ اللَّهِ إِن طَرَدتُهُم﴾ أي ويا قومي من ينجيني من عقاب الله إن طردت هؤلاء الفقراء من مجلسي وهم على ما هم عليه من الإيمان والاستقامة ﴿أفلا تَلكَرُونَ﴾ الاستفهام هنا للتوبيخ والزجر، أي أفلا تتذكرون أن لهم ربّاً ينصرهم إن طردتهم ويتقم لهم؟

﴿وَلاَ أَقُولُ لَكُم عِندِي خَرَائِسُ اللّهِ ﴾ ولا أقول لكم إن النبوة التي خصني الله بها تجعلني أملك خزائن أرزاقه أتصرف فيها كما أشاء فأجعل من يتبعني غنياً ﴿وَلاَ أَعْلَمُ الفَيبُ ﴾ ولا أعلم ما يغيب عن علم الناس من الأمور التي ستحصل في المستقبل فإن ذلك لا يعلمه إلا الله ﴿وَلاَ أَقُولُ إِنِّي مَلكٌ ﴾ ولا أقول لكم إني ملك من الملائكة بل أنا بشر مثلكم اختصني الله بالنبوة ﴿وَلاَ أَقُولُ لِلّذِين تَنزُدَدِي أَعُهُنُكُ كَم لَن يُوقِينَهُم اللّهُ خَيْراً ﴾ ولا أقول في شأن المؤمنين الفقراء الذين تنظرون إليهم نظرة احتقار لن يؤتيهم الله خيراً إرضاء لرغباتكم ﴿اللّهُ أَعْلَمُ مِنا في أَنفُسِهِم ﴾ الله حو الأعلم بما في نفوسهم الله خيراً إرضاء لرغباتكم ﴿اللّهُ أَعْلَمُ مِنا في أَنفُسِهِم ﴾ الله هو الأعلم بما في نفوسهم

من خير أو شر، أما أنا فلا أعلم إلا ظاهراً من سلوكهم الذي يدل على إيمانهم ﴿إنِّي إذاً لَجِنَ الظَّالِمِينَ﴾ إني لو قلت بأنهم لن ينالوا خيراً أكون من الظالمين لأنفسهم لأني حكمت على شيء لا سبيل لي إلى معرفته.

لقد أراد الله أن يبين من تلك الآيات على لسان رسوله نوح أنه ليس لطبقة الأغنياء والأشراف أي امتياز على من سواهم، فالمجتمع الإنساني الذي يريده الله هو مجتمع المساواة بين الناس في الحقوق والواجبات، والتفاضل بينهم يجب أن يقوم على أساس تقوى الله والعمل الصالح وقد جاء في القرآن: ﴿ يَكَأَيُّمُ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأَنْفَى وَجَمَلَنكُمْ شُعُوكًا وَهَا إِنَّا اللهِ عَلَى أَحْدَرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَنْقَدَكُمُ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَيِيرٌ ﴾ وَجَمَلَنكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمٌ خَيِيرٌ اللهِ المحبوبات: ١٣].

﴿ قَالُوا يَكُنُوحُ قَدَ جَلَدَ لَتَنَا فَأَحَفَرَتَ جِدَالَنَا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن حَنْتَ مِنَ الصَّندِ قِينَ ﴿ قَالُوا يَكُمُ مِهِ اللّهُ إِن شَاءَ وَمَا أَنتُد بِمُعِيزِينَ ﴿ وَلَا يَنَفَكُمُ وَاللّهِ نَصْحِى إِنْ أَدَتُ أَن أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيكُمْ هُوَرَبُّكُمْ وَ لِلّهِ نُصْحِى إِنْ أَنْ مَنْ يَعُولِكُمْ مُورَدُكُمُ وَلِلّهِ مُرْدَدُ فُلُ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ فَعَلَى إِجرَامِي وَأَنَا بَرِينَ \* مُورَدُكُ فُلُ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ فَعَلَى إِجرَامِي وَأَنَا بَرِينَ \* مُورَدُكُ فُلُ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ فَعَلَى إِجرَامِي وَأَنَا بَرِينَ \* مُورَدُكُ فَلَ إِن أَفْتَرَيْتُهُ فَعَلَى إِجرَامِي وَأَنَا بَرِينَ \* مُورَدُكُ فَلَى إِنَا أَنْ مَا لَهُ مُولَى إِلَيْهِ مِنْ اللّهُ مُولِكُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### شرح المفردات

**جادلتنا**: الجدال هو المناقشة على سبيل المنازعة وتغليب رأي على رأي آخر .

بمعجزين: بمفلتين وهاربين من عذاب الله .

يغويكم: يضلكم.

افتراه: اختلفه من عند نفسه ونسبه إلى الله تعالى.

إجرامي: الإجرام اكتساب اللنب.

# إصرار قوم نوح على الكفر

وبعد أن أفحم نوح قومه بالحجج القاطعة التي تبين جهلهم وعنادهم ولم يجدوا مجالاً للرد عليه لجأوا إلى أسلوب التحدي وطلبوا من نوح أن ينفّذ ما أنذرهم به من العذاب إن استمروا على كفرهم.

﴿قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْفَرْت جِدَالَنَا﴾ أي يا نوح قد ناقشتنا وخاصمتنا وبالغت في ذلك ﴿فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ﴾ فأتنا بما أوعدتنا من العذاب الذي هددتنا به إِن كنت صادقاً في دعواك أنك نبي وأن الله يعاقبنا على عصيانه، أرادوا بذلك تعجيل العذاب وعدم إمهاله.

أجاب نوح قومه على تحديهم له: ﴿قَالَ إِنَّمَا يَـأْتِيكُم بِهِ اللَّهُ إِن شَاءَ﴾ أي إنما يأتيكم الله بالعذاب الموعود إن شاء إهلاككم ﴿وَمَا أَنْتُم بِمُعْجِزِينَ﴾ وما أنتم بمستطيعين الهروب من عذاب الله والإفلات منه إن شاء إنزاله بكم.

وتابع نوح مخاطبة قومه: ﴿وَلاَ يَنْفَكُمُ نُصِحِي إِن أَرَدتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمْ ﴾ أي لا ينفعكم ما أبذله لكم من نصح لمجرد إرادتي الخير لكم ﴿إِنْ كَانَ اللَّهُ يريدُ أن يُغوِيكُم ﴾ أي إن كان الله يريد أن تضلوا عن طريق الحق لعلمه فساد قلوبكم وإصراركم على الكفر، وفُسِّر الإغواء هنا بالإهلاك لأن الضلال يفضي إلى الهلاك ﴿مُوَ رَبُّكُم وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ هو الله مالك أمركم ومربّيكم وإليه مرجعكم بعد الموت ليحاسبكم على أعمالكم.

﴿ أَمْ يَتُولُونَ افْتَرَاهُ ﴾ الكلام هنا صادر عن قوم نوح والمعنى: بل أيقول قوم نوح عن نبيهم إنه اختلق هذا الدين الذي يزعم أنه من عند الله ، لأن الكلام يدور على قصة نوح. وقد تكون الآية (أم يقولون افتراه) جملة معترضة وأنها من كلام مشركي قريش، فيكون المعنى: بل أيقول المشركون من قومك يا محمد إنك قد اختلقت هذا القرآن ﴿ قُلُ إِنْ افْتَرَيْتُهُ فَعَلَى إِجرامي ﴾ أي قل لهم يا نوح - أو يا محمد إن كنت قد

اختلقت ما أبلغتكم إياه من رسالة الله لكم فعليّ إثم إجرامي بالافتراء على الله ﴿وَأَنَــا بَـرِيءٌ مِمَّا نُـجُـرِمُونَ﴾ وأنا بريء من آثامكم وإجرامكم.

﴿ وَأُوحِ إِلَى ثُوجِ أَنَّمُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوِمِكَ إِلَّا مَن فَدْ مَامَنَ فَلَا بَنْتَهِسْ مِمَا كَانُوا بَفْمَلُونَ ﴿ وَأُوحِينَا وَلَا شَخْطِنِي فِي الَّذِينَ طَلَمُوا إِنَّهُم مُّ مُعْرَقُونَ ﴿ وَاصْنَعَ الفُلُكَ وَكُلًما مَرْ عَلَيْهِ مَلاَ فِينَ فَومِهِ طَلَمُوا إِنَّهُم مُّ مُعْرَقُونَ ﴿ وَمَعْنَعُ الفُلُكَ وَكُلًما مَرْ عَلَيْهِ مَلاَ فِينَ فَومِهِ سَخِرُوا مِنهُ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِنَا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُم كُمَا تَسْخَرُونَ ﴾ فَسَوفَ سَخِمُوا مِنهُ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِنا فَإِنَا نَسْخَرُ مِنكُم كُمَا تَسْخَرُونَ ﴾ فَسَوفَ مَمْمُونَ مَن يَأْنِيهِ عَذَاتُ يُحْزِيهِ وَعِلَى عَلَهِ عَذَاتُ مُعْتَى إِذَا جَآةً مَنْ وَاللّهُ الْمَالَ وَهَا مَا مَن مَعْهُ إِلّا فَيلِلْ ﴿ وَهِلَا الْمَوْلُ وَمِنْ ءَامَنَ وَالْمَلْكَ إِلّا مَن سَبِي عَلَيْ وَالْمَلْكِ إِلَّا مَن مَنْهُ إِلّا فَيلِلْ ﴿ وَهِ اللّهُ اللّهِ الْمَلْكَ إِلَّا مَن مَنْهُ اللّهِ فَلِيلًا لَهُ اللّهُ وَالْمَالَ وَاللّهُ الْمُؤْلُ وَمِنْ ءَامَنَ وَالْمَلْكَ إِلّا مَن مَنْهُ عَلَيْ الْفَلِلْ ﴾ وَهُولُونُ وَمِنْ ءَامَن وَمُا آمَنَ مَعُهُ إِلّا فَيلِلْ الْمَالَ الْمَالَكُ الْمُلْكَ إِلّا مَن مَنْهُ اللّهُ فَلُولُ وَمِنْ ءَامَنُ وَمَا مَانَ مَعَهُ إِلّا فَيلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ مُنْهُ اللّهُ وَقُولُ وَمِنْ ءَامَنُ وَمَا مَانَ مَعَهُ إِلّا فَيلِلْ الْمِنْ الْمُعَلِّلَةُ مُنْ الْمُؤْمِلُونَ وَمُولَى اللّهُ الْمُؤْمِلُهُ مَنْ عَلَيْهِ مَلْكَ الْمُؤْمِلُهُ وَمُؤْلِ الْمُؤْلُ وَمِنْ ءَامْنَ وَمَا مَانَ مَعَهُ إِلّا فَلِكُ اللّهُ مَنْ مُؤْمِلُكُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُولُ وَمُنْ مَالْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُولُ وَمُنْ مَا مَنْ وَمُؤْمِلُكُ الْمُؤْمِلُونَ مِنْ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَمُنْ مَا مَنْ وَمُؤْمِلُكُ الْمِؤْمِلِهُ الْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُكُ الْمُؤْمِلُولُ وَمُنْ مَا مِلْ وَالْمُؤْمِلُكُ الْمُؤْمِلُكُ الْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُكُ الْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلِكُ الْمُؤْمِلُكُ الْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ اللّهُ مُؤْمِلِكُ الْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمِلْمُ الْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُولُولُ وَالْمُؤْمِلُولُ وَالْمُؤْمِلُول

### شرح المفردات

فلا تبتس: فلا تحزن ولا تغتم.

الفلك: المنينة، ويستعمل الفلك للمذكر والمؤنث والواحد والجمع.

بأعينتا: تحت رعايتنا وتوجيهنا.

ملاً: جماعة من الأشراف.

يخزيه: يذله ويهينه.

علَّاب مقيم: علَّاب دائم خالد.

جاء أمرنا: جاء وقت تنفيذ أمر الله بعذابهم.

فار التنور: نبع الماء بشدة من التنور وهو الموقد الذي يخبز فيه الخبز.

زوجين: اي ذكراً وانش.

سبق عليه الغول: حق قضاء الله عليه بالهلاك.

# نوح يصنع السفينة بامر ربه

وبعد هذه الفترة الطويلة الشاقة التي قضاها نوح مع قومه وهو يحاول باستمرار هدايتهم بكل الوسائل وهم يرفضون دعوته ويصرون على عنادهم، عندئذ نزل عليه الوحي من ربه ينير له السبيل:

﴿وَأُوحِيَ إِلَى نُوحِ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلاَّ مَنْ قَدْ آمَنَ﴾ أي أوحى الله إلى نوح: أنه لن يستجيب لدعوتك أحد من قومك بعد الآن غير من سبق منه الإيمان قبل ذلك ﴿فَلاَ تَبْقَشِى بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾ فلا تحزن عليهم ولا يضق صدرك بكفرهم وانغماسهم في الآثام لأننا سننتقم منهم قريباً.

﴿وَاصْنَعِ الْفُلْكَ بِأَعْبُنَا وَوَحْيَا﴾ أي واصنع يا نوح السفينة بحفظنا إياك حفظ من يراك، وتحت رعايتنا وإرشادنا عن طريق وحينا لك بكيفية صنعها ﴿وَلا تُخَاطِبْنِي فِي الَّذِين ظَلَمُوا إِنَّهُم مُغْرَقُون﴾ ولا تخاطبني يا نوح في شأن هؤلاء الظالمين بأن تطلب مني أن أرحمهم أو دفع العذاب عنهم، فقد صدر قضائي بإغراقهم فلا مجال للرحمة بهم.

أما بشأن دعاء نوح على قومه بالهلاك كما جاء في سورة نوح: ﴿ وَقَالَ ثُومٌ رَبِّ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلكَفْفِرِينَ دَيَارًا ﴾ [نوح: ٢٦]، فقد صدر هذا الدعاء منه بعد يأسه من إيمان قومه.

﴿وَيَصْنَعُ النَّهُ لَكَ وكلَما مَرَّ عَلَيْهِ مَلاً مِنْ قَوْمِهِ سَخِروا مِنْهُ ﴾ أي ويشرع نوح بصنع السفينة التي ألهمه الله صنعها وكلما رآه جماعة من أشراف قومه وهو يقوم بقطع الاشجار وتهيئة الألواح وضم بعضها إلى بعض استهزأوا به وسخروا منه، وقالوا له على سبيل التهكم به: يا نوح صرت نجاراً بعد أن كنت نبياً، ولم يدركوا السر في هذا التغيير ؛ هنا يرد عليهم نوح بقوله: ﴿قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِشًا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُم كَمَا تَسْخَرُونَ مِنْ فَإِنَا عَن قريب سنسخروا منا أنا ومن اتبعني من المؤمنين فإننا عن قريب سنسخر

منكم لما سيحل بكم من هلاك ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ﴾ أي فسوف تعلمون عن قريب من هو جدير بالسخرية حين يأتيه عذاب من الله يجلب له الذل والهوان في الدنيا ﴿وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ سُقيمٌ ﴾ ويحل عليه في الآخرة عذاب خالد دائم.

ويتهي نوح من صنع السفينة ويتنظر الوقت المحدد في علم الله لركوب السفينة وقد أعلمه الله بذلك الوقت بقوله: ﴿ حَتّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا﴾ أي حتى إذا جاء حلول وقت نزول العذاب بهم بحصول الطوفان ﴿ وَقَارَ السَّنُّورُ ﴾ أي نبع الماء بقوة من جوف التنور، والتنور هو الشيء الذي يخبز فيه الخبز، وقيل التنور هو وجه الأرض، أي نبع الماء بشدة من الأرض كما قال تعالى في وصف بده الطوفان: ﴿ فَفَنَحْنَا آلْوَبَ السَّمَاةِ مَنْهُ اللَّهُ عَلَى أَمْرٍ فَلَدَ فَدَدَ ﴾ [القمر: ١١ - ١٢].

حتى إذا حدث هذا كله ﴿ قُلْنَا آخُولُ فيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ آتُنَيْنِ ﴾ أي أوحى الله إلى نوح أن احمل في السفينة من كل صنف من المخلوقات التي أنت بحاجة إليها زوجين اثنين: ذكراً وأنثى، أما الأنواع التي أمره الله بحملها معه في السفينة فلم يرد في تحديدها نص صريح ﴿ وَالْهَلَكَ إِلاْ مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ اللّهَوْلُ ﴾ أي واحمل معك في السفينة من آمن من أهلك إلا من حق عليه قضاؤنا بهلاكه وهما ابنه وإحدى زوجاته التي ورد ذكرها في القرآن ﴿ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَمَهُ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴾ أي واحمل معك الذين استجابوا لدعوتك وآمنوا من قومك، ولم يكونوا من حيث عددهم إلا قلة.



﴿ هُوَقَالَ اَرَكِبُواْ فِيهَا بِسَدِ اللّهِ بَعرِنهَا وَمُوْسَنَهَا إِنَّ رَقِى لَنَفُودٌ رَّحِمٌ ﴿ وَهَلَ بَعَرِيهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ بَعرِنهَا وَمُوسَنَهَا إِنَّ رَقِى لَنَفُودٌ رَّحِمٌ ﴿ وَهَلَ بَعْنَى بِهِمْ فِي مَعْدِلِ بَنْبُنَى اللّهِ اللّهِ فَي اللّهِ اللّهُ وَسَالَ بَينَهُمَا اللّهِ مُثَالَ اللّهُ مَن رَحِمَ وَسَالَ بَينَهُمَا اللّهِ مُثَالَ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ مَن رَحِمَ وَسَالَ بَينَهُمَا اللّهِ مُثَالَ اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ وَمَن اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَمِن اللّهُ اللّهُ وَمُن اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### شرح المقردات

مجراها: أي وقت جري السفينة في الماء.

مرساها: وقت إرسائها على اليابسة.

وكان في معزل: وكان في مكان منفرد.

سآوى: سألتجيء.

يعصمني: يحميني من ماء الطوفان.

لا عاصم: لا مانع ولا حافظ.

ويا سماء أقلعي: ويا سماء أمسكي عن إنزال المطر.

وفيض الماء: نقص الماء وذهب في الأرض.

واستوت على الجودي: واستقرت السفينة على جبل الجوديّ بالقرب من الموصل.

بعداً للقوم الظالمين: هلاكاً وبعداً لهم عن رحمة الله.

# حصول الطوفان والوصف البليغ لانحساره

وبعد أن ظهرت علامات بدء الطوفان قال نوح عليه السلام لأهله والمؤمنين الذين أمره الله بحملهم معه: ﴿وَقَالَ أَركبُوا فِيهَا بِسْمِ الله مَجْراهَا وَمُرسَاهَا﴾ أي اركبوا فيها متيمنين بذكر اسم الله تعالى قاتلين باسم الله وقت جريها فوق الماء ووقت

إرسائها ووقوفها عند المكان الذي شاء الله أن يوقفها ويثبتها عنده، فجري السفينة وإرساؤها هو بإذن الله وحمايته فلا داعي للخوف من ركوبها ﴿إِنَّ رَبِّي لَــَـَـفُورٌ رَحِيمٌ﴾ إن ربي لعظيم الغفران لذنوب المؤمنين رحيم بالمؤمنين فهو ينجيهم من كل سوء.

ثم بين الله حال السفينة وهي تمخر بهم عباب الماء ﴿وَهِمِيَ تَحْرِي بِهِم فِي مَوْجِ كَالْجِبَالِ﴾ أي وهي تجري بهم بعد ركوبهم فيها في موج مرتفع كالجبال لشدة العواصف التي يتأثر بها الموج.

﴿وَنَادَى نُوحٌ آبَنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ﴾ وقبل إبحار السفينة وقبل ارتفاع الماء نادى نوح ابنه بداعي الشفقة وكان في مكان منفرد منعزل عنه ﴿يَا بُنَيُ (١٠ أَزْكَبُ مَعَنَا وَلا تَنكُن مَعَ الكَافِرِينَ ﴾ أي يا بني اركب معنا نحن المؤمنين في السفينة وَدَغ ما أنت عليه من الكفر لتنجو من الغرق ﴿قَالَ سَآوي إلى جَبَلٍ يَعْصِمُني مِنَ الماء ﴾ أي قال الابن: سألجأ إلى جبل مرتفع يحميني من الماء ، فرد عليه أبوه قائلاً: ﴿قَالَ لا عَاصِمَ الْبَيْوَمُ مِنْ أَفْرِ الله إلا قَلْ إلا عَالَم الله بلطفه وإحسانه وقدّر له النجاة ، وعبر نوح عن العذاب بأمر الله تهويلاً لشأنه لأن أمر الله لا مرد له ، وأمرُ الله هو حكمه القاضي بهلاك الكافرين من قوم نوح ﴿وَحَالَ بَيْنَهُ مَا الْمَوْجُ الله بين نوح وابنه فكان الابن من جملة من أغرقهم . الله بسبب كفرهم .

ثم يصف القرآن انتهاء الطوفان بتلك الآية التي ترتقي إلى أعلى درجات البلاغة:

﴿وَقِيلَ بَسَا أَرْضُ ٱبْسَلَمِي مَاءَكِ وَيَسَا سَمَاءُ أَقْـلِمِي وَفِيضَ المَاءُ وَقُفِسِيَ الْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى الجُودِيِّ وَقِيلَ بُسُعْداً للْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾.

المتأمل في هذه الآية يراها تصف انتهاء الطوفان وهلاك الظالمين بأوجز لفظ

<sup>(</sup>١) يا بني: تصغير ابن مضافاً إلى ياء المتكلم وتصغيره هنا تصغير شفقة وحنان.

وأبلغه، فترى فيها حسن النسق (١) حيث أتى بجملها معطوفة على بعضها على الترتيب الذي تقتضيه البلاغة، فقد بدأ الله بذكر الأهم وهو إطلاق أهل السفينة إلى البر، ولا يحصل ذلك إلا بانحسار الماء عن الأرض فلذلك أمر الله الأرض بأن تبلع ماءها لأن الطوفان ابتدأ منها. وقد أضاف القرآن الماء إلى الأرض لاتصال الماء بالأرض ولأن أصله من الأرض تبخره الشمس فيصير غيوماً ثم يهبط مطراً إلى الأرض. ولفظة أصله من الأرض تبخره الشمس فيصير غيوماً ثم يهبط مطراً إلى الأرض. ولفظة المتصي مثلاً لأن البلع حقيقته انزال الطعام والشراب إلى الجوف بدون مضغ في القم، وهو هنا استعارة لإدخال الماء في باطن الأرض بسرعة.

ثم إن الأرض لو ابتلعت الماء ولم تنقطع الأمطار المنهمرة فإنه سيكون معوضاً لما تبتلعه الأرض من الماء لذلك أمر الله السماء بقوله: ﴿وِيا سَمَاءُ أَقْلِمي﴾ أي أمسكي عن إرسال المطر، وإقلاع السماء مستعار لكفّ نزول المطر منها.

ثم تأمّل التجانس والإيقاع الموسيقي بين (ابلعي) وبين (أقلعي).

وتأمل كيف أن القرآن لم يقل فيا أرض ابلعي ماءك فبلعت، بل قال فقط (يا أرض ابلعي ماءك) لأن الأمر الإلهي لا يُردّ والكون خاضع لكلمته وهي ﴿كُنْ فيكون﴾.

ثم أشار الله إلى التيجة التي ترتبت على ذلك بقوله: ﴿وَفِيضَ المَاءُ﴾ أي نقص الماء ونضب فإن غيض تشير إلى انقطاع مادة الماء من نبع الأرض ومطر السماء ولولا ذلك لما غاض الماء(٢٠).

ثم بيّن الله الغاية التي توخاها الطوفان بقوله: ﴿ وَقُضِيَ الأَمْرُ ﴾ وحقيقة معناها: هلك من قضى الله هلاكه ونجا من قدّر له النجاة، وإن الإهلاك والإنجاء كانا بأمر الله المطاع وقضائه الذي لا يُردّ.

<sup>(</sup>١) حسن النسق: هو عبارة عن أن يأتي المتكلم بالكلمات من النثر والأبيات من الشعر متاليات متلاحمات تلاحماً سليماً مستحسناً لا معياً ولا مستهجناً.

٢) هو ما يعرف في علم البلاغة باسم (الإشارة) وهو أن يكون اللفظ القليل دالاً على المعنى الكثير.

وأخيراً ينهي الآية بقوله ﴿وَقِيلَ بُعْداً لِلْقَوْمِ الظّالمينَ﴾ وهذا دعاء على الهالكين أي هلاكاً وطرداً لهم من رحمة الله، وتبّا لهؤلاء القوم الذين ظلموا أنفسم بإيثارهم الكفر على الإيمان، ووصفهم بالظلم ليعلم الذين جاءوا من بعدهم أن هلاكهم كان بسبب الظلم احتراساً لما قد يتوهم أن الهلاك بعمومه لهم قد شمل من لا يتحق العذاب. وجاءت كلمة (بُعداً) دون (هلاكاً) إشارة إلى أن الهلاك لهؤلاء الظالمين إنما قصد به إبعادهم عن الفساد في الأرض.

# الطوفان شمل قوم نوح

الظاهر في القرآن يدل على أن الطوفان قد شمل قوم نوح فقط وهم الذين عصوا الله وكذبوا رسول الله وهذا لا يقتضي أن يكون الطوفان عامًّـا للكرة الأرضية كلها إذ لا دليل على أن البشر كانوا يقطنون الأرض كلها .

وقد أدت الحفريات التي قام بها السير وولي في العراق سنة ١٩٢٠ إلى اكتشاف آثار للطوفان من أوانٍ فخارية وأدوات صوانية مما كان يستعمل في العصر الحجري، وكذلك آثار من نبات المستنقعات جرفتها المياه من المنطقة الوسطى لنهر الفرات.

وقد سجل السكان الذين عمروا الوادي بعد الطوفان قصة ذلك الطوفان على اثني عشر لوحاً ذكروا فيها غرق سكان هذه المنطقة باستثناء رجل ورع بنى سفينة ركب فيها وأخذ معه أفراد أسرته وبعض الحيوانات والدواب وهؤلاء وحدهم هم الذين كتبت لهم النجاة (۱).

وما ذكره القرآن من أن الله أمر نوحاً بأن يحمل معه في السفينة من كُلِّ زوجين اثنين من الحيوانات يدل على قلة الحيوانات في تلك البقعة ولو كان الطوفان عاشًا للأرض لاستلزم عشرات بل مئات السفن لاستيعاب أنواع الحيوانات الموجودة على الأرض مع استحالة جمعها في ذلك الزمن.

<sup>(</sup>١) نقلاً باختصار عن كتاب (الأرض التي نعيش عليها) تأليف: روث مور ـ ترجمة اسماعيل حقى.

### شرح المفردات

أحكم الحاكمين: خير الحاكمين حكماً لأنك لا تحكم إلا بالحق.

إنى أعظك: إنى أنصحك وأرشدك.

أعوذ بك: ألتجيء إليك وأحتمي بك.

بسلام منا: بسلامة وأمن من الله.

وبركات: خيرات ثابتة دائمة.

أمم: جمع أمة والأمة الجماعة الكثيرة من الناس التي يجمعها نسب واحد أو لغة أو موطن أو دين. سنمتمهم: يقال تمتع: إذا عاش في رغد وسلامة فيما يحب.

يمسهم: يصيبهم.

أنباء الغيب: الأخبار الغيبية التي هي خافية عن البشر.

العاقبة: خاتمة الشيء والمصير الأخير فيه.

# نوح يطلب من الله النجاة لابنه

تقدم في الآيات السابقة أن الموج حال بين نوح وبين ولده، وهنا يصور لنا القرآن نفسية نوح وقد أخذته عاطفة الأبوة والشفقة على ابنه فسأل ربه: ﴿وَنَادَى نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ ربُّ إِنَّ اَبْنِي مِنْ الْهَلِي﴾ أي إنّ ابني كنعان هو من أهلي الذين وعَدْتَ أن تنجيهم من الغرق ﴿وَإِنَّ وَعُدَكَ الْحَتَّ وَأَنْتَ أَخْكُمُ الحَاكِمينَ﴾ أي وإنّ كل وعد يصدر عنك يا رب هو الحق الذي يتحقق وأنت أعلم الحكام وأعدلهم.

لقد سأل نوح ربَّه ذلك لأنه لم يكن قد رأى ابنه يغرق، أو أنَّ كفره لم يكن مؤكداً لديه، ويجوز أن يكون الدعاء بعد غَـرَقِ من غَـرِقَ أي نادى ربه أن يغفر لابنه وأن لا يعامله معاملة الكافرين فى الآخرة.

لقد اكتفى نوح بقوله ﴿ربُّ إنّ ابني مِنْ أهلي﴾ دون أن يصرّح بمطلوبه وهو نجاة ابنه تأدباً مع الله واعتقاداً منه بأنه خبير بما يجول في نفسه.

فأجابه الله سبحانه ﴿قَالَ يَا نوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ الْهَلِكَ﴾ أي إنّ ابنك هذا ليس من أهلك الذين وعدتك بنجاتهم من الطوفان ﴿إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحِ﴾ إنّ عمله لا صلاح فيه حيث اختار الكفر على الإيمان فخرج بذلك عن كونه من أهلك لانقطاع الصلة بين المؤمن والكافر، ولأن نجاة أهلك هي بسبب إيمانهم لا بسبب نسبهم إليك، والله لا يحابي أحداً إكراماً للآباء الصالحين، ولو كانوا من الأنبياء ومن يغتر بنسبه ولا يعمل بما يُرضى الله فهو جاهل بدين الله.

وقريب من هذا المعنى هو ما نهى الله المؤمنين بأن يخصّوا غيرهم بالود إذا كانوا يعصون الله ولو كانوا من أقرب الاقرباء إليهم نسباً، فقال الله سبحانه: ﴿ لَا يَجِمُدُ فَوْمَا يُؤمِنُونَ إِلَا يُوالِيُومِ ٱلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوا ءَابَاءَهُم أُو أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنْهُمْ أُو عَشِيرَتُهُمُ السجادلة: ٢٢].

وبعد أن أخبر الله نوحاً بأن ابنه ليس من أهله بسبب كفره نهاه عن أن يطلب منه ما

لا يعلم وجه الصواب فيه فقال سبحانه ﴿ فَلاَ تَسْأَلُنِ مَا لَيسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعِظُك أَن تَكُونَ مِنَ الجَاهِلينَ ﴾ والجهل هنا كناية عن الذنب، أي إني أحذرك وأنهاك أن تكون من جملة الآثمين بسبب سؤالك إيانا ما لا تعلم يقيناً أنه حق وصواب، وهنا يعترف نوح بأنه أذنب وعصى ربه بسؤاله هذا فقال:

﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي أُعوذُ بِكَ أَن أَشْأَلُكَ مَا لَبَسَ لِي بِهِ عِلمُ ﴾ أي يا رب إني ألتجىء إليك وأحتمي بك أن أسألك ما ليس لي به علم أنه جائز وصواب ﴿وَإِلاَّ تَغْفِرْ لِي وَتَرْحَمْنِي أَكُنْ مِنَ الخَاسِرِينَ ﴾ أي وإن لم تنفضل عليّ بمغفرتك وترحمني برحمتك الواسعة أكن من الخاسرين الذين ضلوا عن سبيلك.

ويعد أن ابتعلت الأرض ماء الطوفان واستقرت السفينة على الجبل جاء النداء الرباني لنوح:

﴿قِيلَ يَا نُوحُ ٱهْبِطْ بِسَلامٍ مِنّا وَبَركَاتٍ عَلَيكَ﴾ أي قالت الملائكة بأمر الله تعالى، أو قال الله تعالى: يا نُوح الزل من السفينة على الأرض مصحوباً بسلام منا مع بركات وخيرات دنيوية وأخروية عليك ﴿وَعلَى أُمّمٍ ممّن مَعَكَ ﴾ وعلى أمم ناشئة ممن معك من المؤمنين وهم المتشعبون من أولادهم وذريتهم، وقد تشغب كثير من الأجناس من أولاد نوح ﴿وَأُمّمٌ سَنُم تَتُم هُم مُ ثُم يَمسُهُم مِنّا عَذَابٌ ألِيم ﴾ أي وأمم ستشأ من ذريتهم ليسوا على طريقتهم في الإيمان والعمل الصالح، سنمتعهم في الذنيا فينغمسون في شهواتها المحرمة وينصرفون عن هدى الله، ثم يصيبهم في الآخرة عذاب شديد الإيلام.

ثم اختتم الله قصة نوح عليه السلام مع قومه بقوله :

﴿ يَلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيها إِلَيكَ ﴾ أي تلك القصة عن نوح قصصناها عليك يا محمد عن طريق وحينا إليك وهي من أنباء الغيب الماضية ﴿ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلا قَوْمُكَ مِنْ قَبلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ المَاقِبَةَ لِلمُتَّقِينَ ﴾ ما كنت تعلمها بهذه الصورة الصادقة ولا يعلم تفاصيلها قومك من قبل، فاصبر كما صبر نوح

على إعراض قومه عنه وإيذائهم له، إنّ العاقبة المحمودة بالظفر في الدنيا والفوز في الآخرة هي للمتقين الذين يتّقون ما حرَّم الله .

ولقد صدق الله وعده ونصر رسوله محمداً ﷺ على أعدائه كما نصر نوحاً من قبل، وهذا من أعظم الأدلة على أن القرآن وحي من الله وأن محمداً رسول الله حقاً.

هذه السورة نزلت بمكة وجاءت بهذه التفاصيل عن نبي الله نوح عليه السلام حيث لم يكن هناك أحبار ولا رهبان ولا نرجمة للتوراة إلى العربية ليتلقى محمد هذه الأحداث عن حياة نوح كما أن التوراة لم تذكر كل هذه الوقائع عن نوح. مع العلم أن محمداً على النيرا ولا يكتب، كما كان قومه يجهلون هذه الحقائق عن نوح عليه السلام، وهذا ما أشار إليه القرآن من قبل ﴿مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلا قَوْمُكَ مِنْ قَبْل هَذَا ﴾.

فلو كان قوم محمد يعلمون قصة نوح ونقلها رسول الله عنهم لكذبه الكافرون وادعوا أن هذه القصة مشهورة بينهم ولكان لهم حجة قوية في القضاء على دعوته وتنفير الناس من حوله وهذا ما لم يحصل قط، لأن جلّ علمهم أنه كان في الزمن الغابر نبي يقال له نوح أصاب قومه طوفان فأغرقهم. كما نرى في قصة نوح دروساً إلهية وعبراً اجتماعية أشرنا إليها مما يشهد بمصدرها الإلهي، بالإضافة إلى البلاغة القرآنية في سرد هذه القصة والتي عجز كل بلغاء الأرض عن مجاراتها والإتيان بمثلها.



﴿ وَإِلَىٰ عَادِ أَخَاهُم هُودًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعَبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهُ غَيْرُهُ إِن أَخْرِي إِلّهُ غَيْرُهُ إِن أَخْرِي إِلّا عَلَى أَلَتُمْ إِلّا مُفْتُرُونَ فَي يَقَوْمِ لاَ أَسْتَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِن أَخْرِي إِلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ أَمْ اللّهُ عَلَيْهِ أَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

### شرح المفردات

مفترون: كاذبون.

فطرني: خلقني وأبدعني.

يرسل السماء: ينزل المطر.

مدراراً: غزيراً متابعاً.

ولا تتولوا مجرمين: ولا تنصرفوا عن الحق انصراف العتاة المستكبرين.

بيّنة: بحجة ودليل قوي.

**عن قولك: أي من أجل دعوتك.** 

بمؤمنين: بمصدقين.

اعتراك: أصابك.

فكيدوني: فاحتالوا للإضرار بي.

لا تُنظرون: لا تمهلوني بكيدكم.

لَّخل بناصيتها: مالكها وقاهر لها، والناصية هي مقدم الرأس وتطلق على الشعر النابت عليها. صراط مستثيم: طريق الحق والصواب.

#### قصة قبيلة عاد

بعد أن بين الله ما حلّ بقوم نوح من هلاك أتبع ذلك بالكلام عن قوم (عاد) وهي قبيلة من العرب البائدة أي التي لم يعد لها وجود. وقد كانوا يسكنون الأحقاف بين اليمن وعُمان إلى حضرموت والشحر، وكانوا طغاة ممعنين في الكفر فأرسل الله إليهم رسوله (هوداً) عليه السلام، قال تعالى:

﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمُ هُوداً﴾ أي وأرسل الله إلى قبيلة عاد رسولاً من بينهم. وقد عبرت الآية عن هود عليه السلام بأنه أخو عاد للإيذان بأنه أخوهم في النسب وأنه نشأ بينهم وعرفوا صدقه وحسن سلوكه، فهو لا يخدعهم ولا يدعوهم إلا إلى الحق ﴿قَالَ بِينهم وَعَرفوا الله مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ أي قال هود لقومه ناصحاً لهم: اعبدوا الله وحده، واتركوا ما أنتم عليه من عبادة الأصنام ﴿إِنْ أَنْتُم إِلاً مُشْتَرُونَ﴾ الافتراء هو الكذب، أي ما أنتم إلا كاذبون في اتخاذ الأصنام شركاء لله زاعمين أنها مستحقة للعبادة معه.

وتابع هود قائلاً: ﴿ يَا قَوْمِ لا أَشْأَلُكُم عَلَيْهِ أَجْرا ﴾ أي يا قومي وأهلي لا أطلب منكم أجراً ومكافأة من مال وجاه على دعوتي إياكم لعبادة الله ﴿ إِنَّ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ وحده الذي خلقني فهو الذي يكافئني على ذلك، الله فطرتني ﴾ وإنما أجري على الله وحده الذي خلقني فهو الذي يكافئني على ذلك، قال لهم ذلك إبعاداً للتهمة عن نفسه من أنّ له غاية ومنفعة خاصة به في دعوتهم إلى عبادة الله. هذا وإنّ كل دعوة إلى الله مشوبة بالأطماع الدنيوية من الداعي، مصيرها الفشل ولا ثمرة تُرجى منها. وتابع هود قوله: ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ الاستفهام هنا للإنكار، أي ألا تستعملون عقولكم فتميزون بين ما أدعوكم إليه من حق وما أنتم عليه من باطل؟

﴿وَيَا قَوْمِ أَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُم ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ ويا قومي سلوا ربكم أن يغفر لكم ما سلف من ذنوبكم، ثم ارجعوا إلى عبادته وحده وطاعته، والندم على ما كان من أفعالكم فإنكم إن فعلتم ذلك ﴿يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِثْرَاراً ﴾ والسماء المراد بها السحاب فكل ما علاك سماء، أي ينزل الله عليكم المطر غزيراً متتابعاً. وقد كان قوم هود أصحاب زروع وبساتين ﴿وَيَـزِدُكُمْ قُـوّةً إلى قُـوّتِكُمْ ﴾ أي ويعطكم قوة مضافة إلى قوتكم وذلك بتوفير الأسباب المؤدية إلى ذلك، وقد اشتهروا ببناء الحصون والقصور، كما كانوا ضخام الأجسام وهذا ما وصفهم الله بقوله: ﴿ . . . وَإَذَكُمُ وَا إِخْمَ مُكَلِّكُمْ خُلُفااً وَمِلْ بَعْدِ قَوْمِ ثُوجٍ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلِقِ بَصِّنطَةً . . . ﴾ [الاعراف: ٧]. وتابع هود قوله: ﴿ وَلا تَسْوَلُوا مُجْرِمِينَ ﴾ ولا تُسْرِضوا عما أدعوكم إليه مصرين على أمكم وما كنتم عليه من إجرام.

أجاب القوم رسول الله هرداً: ﴿قَالُوا يَا هُودُ مَا جِنْتَنَا مِبَيَّنَةٍ﴾ أي ما جتنا بحجة ولا برهان يقنعنا بصحة ما تقول ﴿وَمَا نَحْنُ بَشَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَوْلِكَ﴾ وما نحن بتاركي عبادة آلهتنا لمجرد قولك اتركوا عبادتها واجعلوا عبادتكم لله وحده ﴿وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُوْمِنِينَ﴾ وما نحن بمصدقين لك فيما تدعوننا إليه.

وتابع القوم قولهم لنبيهم هود: ﴿إِنْ نَقُولُ إِلاَّ أَغَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتَا بِسوي﴾ أي وما نقول في شأن ما جنت به إلا أنك أصابك بعض آلهتنا بشرّ وخبل بسبب سبك إياها وذمك لها مما أفقدك عقلك وجعلك تهذي وتتكلم بالخرافات عن آلهتنا وتدعو إلى عادة إلّه واحد ﴿قَال إِنِي أَشْهِدُ اللَّه وَاشْهَدُوا أَنِّي بَرِي \* مِمّا تُشْرِكُونَ. مِنْ دُونِهِ قال هود: إني أشهد الله على براءتي مما تجعلونه من غير الله شريكاً له سبحانه، واشهدوا أنتم على براءتي من كل عبادة تعبدونها من غير الله. ثم تحداهم هود بقوله: ﴿فَكِيدُونِي جَمِيعاً أنتم وآلهتكم جميعاً ﴿فَكِيدُونِي جَمِيعاً أنتم وآلهتكم جميعاً ﴿فَكِيدُونِي جَمِيعاً أنتم وآلهتكم جميعاً هود يحمل كل الثقة بربه ويظهر عدم المبالاة بما يقوله قومه وبآلهتهم التي يعبدونها، كما يظهر مدى جرأته وعدم الخوف من أذاهم على الرغم من قوتهم وكثرتهم، وهذه سِمة من سمات أصحاب العقيدة الذين غمر الإيمان قلوبهم وسيطر حب الإصلاح على مشاعرهم، فلا وجل ولا رهبة من أنصار الباطل.

وسرّ هذه الجرأة من هود هو أنه متوكل على ربه حيث قال: ﴿إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُم﴾ أي إني فوضت أمري واعتمدت عليه في دفع ضرّكم عني فهو مالك أمري وأمركم وهو ربي وربكم، وجدير بمن يعتمد على ربه ويفوّض أمره إليه أن يبدّل خوفه أمناً، وضعفه قوة. وتابع هود قوله: ﴿مَا مِنْ ذَابَّةٍ إِلاَّ هُـو آخَذُ بِنَاصِيَتِهَا﴾ والدابة: هي كل حي يدب على وجه الأرض \_ أي يتحرك عليها \_ فيدخل فيها الإنسان والحيوان.

والمعنى: ما من حيوان يدب على الأرض إلا والله مالكه، وهو في قبضته وسلطانه وخاضع له، فالأخذ بناصية أيّ مخلوق حي عبارة عن قهره وغلبته، والعرب إذا وصفوا إنساناً بالذلة والخضوع قالوا: ما ناصيته إلا بيد فلان أي هو مطيع له. والغرض من هذا الكلام الدلالة على عظمة قدرة الخالق وغلبة سلطانه ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقَيمٍ﴾ إن ربي على طريق الحق والعدل، ولا يسلّط أهل الباطل من أعدائه على أهل الحقّ من رسله ومن تابعهم بالإيمان والهدى.

﴿ فَإِن تَوَلَّوا فَقَدْ أَتَلَفَكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهِ الْهَكُمْ وَيَسْتَخِلْفُ رَبِي قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلا عَمْرُونَهُ مَتِنَا إِنَّ رَبِي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ وَلِقَاجَاءَ أَمْرُنَا خَيْسَنَا هُودًا وَالَّذِينَ عَامُنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا وَتَجَيْنَهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَيْظٍ ﴿ وَمَالَى عَادٌ جَحَدُوا بِعَائِنِ مَا مَنُوا مَعَةُ وَعَصَوًا وَسُلُهُ وَالْتَبَعُوا أَمَر كُلُ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ﴿ وَعَصَوَا وَسُلُهُ وَالْتَبَعُوا فِ هَذِهِ الدُّنِا لَعَنَةً وَيَهُمْ وَلَيْ مَا لِيَعْمُ وَقُومٍ الْقِيمَةُ الْإِيمَادُ اللَّهُ اللهُ اللهُ المَا لَعَنَا وَعَلَمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَالنَّهُ وَالرَّهُمُ الْا بُعْدَا لِعَامِ فَو مِهُورٍ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

### شرح المقردات

تولّوا: تُعرضوا، أصلها (تتولوا) حدفت إحدى التاءين تخفيفاً. ويستخلف رمي قوماً غيركم: يجعلهم الله خلفاه لكم في دياركم.

حفظ: رقيب مهيمن.

أمرنا: عذابنا الذي أمرنا به وهو الريح العاتية.

عذاب غليظ: عذاب شديد لا يحتمل.

جحدوا بآيات ربهم: أنكروها وكفروا بها.

جبّار: العاتي المتسلط المتكبر.

وأتبعوا في هذه الدنيا لعنة: أي جعلت اللعنة تابعة لهم في الدنيا، ولعنة الله هي الطرد من رحمته. معداً: هلاكاً.

#### هلاك قوم هود

وتابع هود عليه السلام تحذيره لقومه من مغبة كفرهم فقال: ﴿ فَإِنْ تَمَوّلُواْ فَقَدْ أَبِلَغْتُكُم مَا أُرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُم ﴾ أي فإن أعرضتم عمّا دعوتكم إليه من الإيمان بوحدانية الله وترك المعاصي فلا عُذر لكم، فقد أبلغتكم رسالة ربي إليكم ﴿ وَيَسْتَخلِفُ رَبّي قَوْماً غَيْرُكُم ﴾ جملة مستأنفة مراد بها إنذارهم بحلول الهلاك بهم، ثم استبدالهم بقوم آخرين يأتون من بعدهم يرثون أرضهم وأموالهم، يعبدون الله ويطيعونه في أمره ونهيه ﴿ ولا تَصْبُونُه مَن الموسِدة بضرر قط بإعراضكم عما دعوتكم إليه وإنما تضرون أنفسكم ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلُّ شَيء حَفِيظً ﴾ إن ربي رقيب على العباد ومهيمن عليهم فلا يخفى عليه شيء من أعمالكم، وهو الذي يحفظني ومن معي من المؤمنين أن تناوا منا بسوء.

﴿وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا هُوداً وَاللَّين آمَنُوا مَمَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا﴾ ولمّا جاء أمر الله وقضاؤه بإهلاك قوم هود نجى الله هُوداً والذين آمنوا معه من الهلاك والعذاب الذي حلّ بقومه بفضل منه عليهم ورحمة بهم ﴿وَنَجَيْنَاهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ﴾ ونجاهم الله من عذاب شديد الغلظة عظيم الفتك بالكافرين وهذا العذاب أشار إليه القرآن في سورة الحاقة:

﴿ وَأَمَا عَادُ فَأَهْلِكُواْ بِرِيجٍ صَرَصَرٍ عَانِهَ فِي سَخْرَهَا عَلَيْهِم سَبَعَ لِبَالٍ وَلَمَنِينَةَ أَبَارٍ حُسُومًا فَنَرَفَ القَوْمَ فِيهَا صَرَعَى كَأَنَّهُم أَعَجَازُ نَحْلٍ خَارِيَةِ ﴾ [الحانة: ٢-٧]. ﴿وَيَلْكَ عَادٌ جَحَدُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْا رُسُلَهُ ﴾ أي تلك أمة عاد جحدوا بحجج الله الله على وحدانيته واستحقاقه وحده للعبادة وعصوا رسله، ولكنّ عاداً لم يعصوا إلاّ رسولاً واحداً وهو هود عليه السلام إذ لم يرسل الله لهم رسولاً سواه، ولكن عصيانه كعصيان جميع رسل الله لأنهم جميعاً يشتركون في وحدة الهدف وهو المدعوة إلى عبادة الله وحده ﴿وَاتَّبُعُوا أَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ صَنِيدٍ ﴾ وبالإضافة إلى ذلك فإنهم اتبعوا أمر كل جبار عنيد من رؤسائهم الطغاة وانقادوا إليهم انقياداً أعمى ﴿وَأَتْبِعُوا في هَلِيهِ اللهُنهَ مَن الله في الدنيا ويوم المنه ، واللعنة من الله في الدنيا ويوم القيامة ، واللعنة من الله هي الطرد من رحمته .

دعوة للتحرر من سلطان الجبابرة يطلقها القرآن على أسماع المؤمنين في كل عصر من خلال قصة (عاد) ليتحرروا من سلطان كل حاكم ظالم، ومن كل معاند لا يرضخ للحق. وتعبير القرآن دقيق، فقد وصف الله المستبد الظالم بصفتين، الأولى: صفة (جبار) وهو المتكبر والمتعالى عن قبول الحق والإذعان له، وقيل: هو الذي يقتل ويضرب على الغضب. والصفة الثانية للمستبد الظالم أنه (عنيد) وهو الرافض للحق مع علمه به، والمباهى بما عنده من باطل.

فاتباع رغبات الجبابرة أمر ينافي الإيمان الصحيح، لقد هلكت عاد لأنها جحدت آيات ربها وعصت رسله واتبعت أمر كل جبار عنيد، مشيّعيـن باللعنة من الله في الدنيا والآخرة، وسيهلك كل من يـــر على منوالهم.

وهنا أستدرك ما قاله علماء الإسلام في أمراء الظلم من أنه إن قُدِرَ على عزلهم من من من أنه إن قُدِرَ على عزلهم من منصبهم بغير فتنة ولا ظلم وجب خلعهم، وإلا فالواجب الصبر لما في ذلك من حقن الدماء ولجم عامة الشعب من الوقوع في الفوضى وتدمير مرافق الأمة، هذا وقد جاء في الحديث الشريف عن رسول الله ﷺ: «السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحبً وكرة إلا أن يُؤمر بمعصية». (١)

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم.

ويختم الله قصة قبيلة عاد بقوله: ﴿أَلاَ إِنْ هَاداً كَفَرُوا رَبِّـهُمْ﴾ ألا فانتبهوا أنّ عاداً كفروا ربهم حيث عبدوا غيره وجحدوا نعمة الله عليهم ﴿ألا بُـعْداً لِعَـادٍ قَـوْمٍ هُودٍ﴾ ألا هلاكاً لعاد قوم هود، وبعداً لهم عن رحمة الله، والملفت للنظر تكرار حرف التنبيه (ألا) وإعادة لفظ (عاد) للمبالغة في تهويل حالهم والحث على الاعتبار بهم.

﴿ ﴿ وَإِلَىٰ نَمُودَ أَخَاهُمْ صَدَلِحًا قَالَ يَعَوْمِ أَعْبُدُوا أَلَقَهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَبْرُهُ هُوَ أَنشَاكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَأَسْتَعْفِرُهُ ثُكَّ ثُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ مَتِى فَرِيبٌ غَيْبَ شَيْ قَالُوا يَصَدَلِعُ قَدَ كُنتَ فِينَا مَرجُوا فَبْلَ هَذَا أَنْتَهَنَا أَنْ فَبُدُمًا مَبُدُ عَبَيْنَ وَمُ اللّهِ عَمْ اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهِ إِنْ عَصَيْمُكُمُ فَمَا فَيْدُونِي عَنْ رَفِي وَ النّهِ مِن عَنْ رُحْمَةً فَمَن يَصُمُونِ مِن اللّهِ إِنْ عَصَيْمُكُمُ فَمَا فَيهُ وَيُولُونِ عَنْ رَفِي وَ النّهِ مِن عَنْ رُحْمَةً فَمَن يَصُمُونِ مِن اللّهِ إِنْ عَصَيْمُكُمُ فَمَا فَيهُ وَيُولُونِ عَنْ رَفِي وَ النّهِ إِنْ عَصَيْمُكُمُ فَمَا فَيهُ وَيُولُونُونَ عَيْرَ غَفْهِ مِن اللّهِ إِنْ عَصَيْمُكُمُ فَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

### شرح المفردات

واستعمركم فيها: جعلكم عُمّارها وسكانها.

مرجوًا: موضع رجائنا وأملنا.

مريب: موجب للقلق وانتفاء الطمأنيــة .

أرأيتم: أخبروني.

غير تخسير : غير أن تجعلوني خاسراً هالكاً.

# قصة قبيلة ثمود

قبيلة ثمود هي من العرب البائدة أي التي هلكت ولم يبق منها أحد، وكانت مساكنهم في مناطق جبلية بالحِجْر وهو مكان يقع بين الحجاز والشام إلى وادي القرى، ولا يزال المكان الذي كانوا يسكنونه يسمى بمدائن صالح حتى اليوم، وكانوا يعبدون الأصنام فأرسل الله إليهم رسوله صالحاً ليدعوهم إلى عبادة الله وحده، قال تعالى:

﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحا﴾ أي وأرسل الله إلى قبلة ثمود نبيًا منهم وأخاً لهم في النسب يُسمى صالحاً مبلغاً رسالة ربه ﴿قَالَ يَا قَوْمٍ أَصُبُلُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ خَيْرُهُ ﴾ أي يا أهلي ويا عشيرتي آمنوا بالله وحده وأفردوه بالعبادة، ليس لكم أي إلّه يستحق أن يُعبد سواه ﴿هُوَ أَنْشَاكُمْ مِنَ الأَرْضِ ﴾ هو خلقكم من الأرض لأن كل بني آدم من صلب آدم وهو مخلوق من الأرض ﴿وأَسْتَعْمَرُكُمْ فِيها ﴾ أي أقدركم على عمارتها واستمارها وبناء ما تسكنون فيها ﴿فَاسْتَهْفِرُوه ثُمَّ تُوبُوا إلَيْهِ ﴾ فاطلبوا من الله المعفرة لما سلف من ذنوبكم مع التوبة إليه، والتوبة إلى الله هي الرجوع إليه بالطاعة، والندم على ما فات من الذنوب والعزم على عدم العودة إلى معصيته ﴿إِنَّ رَبُّي بالطاعة، والندم على الذي أدعوكم إلى عبادته قريب بعفوه وإحسانه لمن تاب من الشرك والخطايا، مجيب له إذا دعاه.

أجاب القوم نبيهم صالحاً على وعظه لهم: ﴿ قَالُوا بَا صَالِحُ قَدْ كُنْتَ فِينا مَرْجُواً قَبْلُ هَذَا﴾ أي قالوا: يا صالح قد كنت بينا موضع الرجاء والمحبة والتقدير، وكنا نرجو أن تكون فينا سيداً قبل أن تقول هذا القول ﴿ أَتَنْهَانَا أَنْ نَمْبُدَ مَا يَمْبُدُ آبَاؤُنا ﴾ أتنهانا يا صالح أن نعبد الآلهة التي كان يعبدها آباؤنا ؟ لقد كانت عبادتهم لآلهتم تقليداً لآبائهم، وهذا هو شأن كثير من أتباع الديانات في العالم اليوم ﴿ وَإِنَّنَا لَهُ فِي صَحْةُ مَا تَدْعُونَا إليه يا صالح من لَفي شَكِّ مِمّا تَدْعُونا إليه يا صالح من عبادة الله وحده، وهذا الأمر مثير للقلق وموجب للتهمة.

والشك: أن يبقى الإنسان متوقفاً بين النفي والإثبات، والمريب: هو الذي يُظن به السوء. ولكن صالحاً لم ييأس بل أجابهم بأسلوب حكيم:

﴿قَالَ يَـا قَوْمِ أَرَأَيْتُم إِنْ كُنْتُ عَلَى بِيَّنَةٍ مِنْ رَبِّي﴾ أي يا قومي أخبروني إن كنْتُ على حجة ظاهرة، وبرهان واضح من ربي الذي هو مالكي ومتولي أمري ﴿وَٱتَّـانِي مِنْـهُ رَحْمَةً ﴾ وأعطاني من عنده النبوة التي هي رحمة لي ولكم ﴿فَمَن يَنصُرُني مِنَ اللَّهِ إِن عَصَيْتُهُ ﴾ فمن يمنعني من عذاب الله وينجيني من عقابه إن أطعتكم وعصيته ولم أُبلُغكم رسالته ﴿فَمَا تَزِيدُونَني خَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴾ أي فما تفيدونني بموافقتكم واتباعكم إلا ضلالاً وإبعاداً عن الخير ، كما تجعلونني خاسراً بإبطال أعمالي، وتعريضي لسخط الله .

﴿ وَيَنَقَوْرِ هَدَذِهِ، نَافَةُ اللّهِ لَحَثُمْ مَايَةُ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللّهِ وَلَا تَمَسَّعُوا فِي دَارِحُمْ تَمَسُّوهَا بِسُوّو فَأَخُذَرُ عَذَاتٌ قَرِبُ ﴿ فَمَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَسَّعُوا فِي دَارِحُمْ فَلَنَا عَمَا اللّهُ وَعَدُّ عَيْرُ مَكُدُوبٍ ﴿ فَلَمَّا جَمَاةً أَمُهَا جَيْمَا صَلِمًا وَاللّهِ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ وَعَلَيْهُ اللّهُ وَيَعَلِيهُم اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

# شرح المفردات

آية: معجزة دالة على صدق نبوته.

فذروها: فدعوها واتركوها.

فعقروها: فذبحوها.

تمتعوا في داركم: أقيموا في بلدكم متفعين بأرزاقكم وبكل ما يسركم.

من خزي: من الفضيحة والذلة.

الصبحة: الصوت المرتفع الشديد.

جاثمين: هامدين ميتين لا يتحركون.

كأن لم يغنوا فيها: كأن لم يقيموا في ديارهم أصلاً وهم في رخاء من عيشهم.

ألا بُعداً لثمود: أي هلاكاً لهم وبعداً لهم عن رحمة الله.

#### هلاك قبيلة ثمود

ويظهر أن قوم ثمود طلبوا من النبي صالح معجزة تدل على صدق نبوته فأيده الله بناقة خُلِقَت على غير المعتاد وظهرت بينهم بخصائص معبنة، فخاطب صالح قومه عندئذ:

﴿وَيَا قَوْمِ هَلِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةٌ﴾ أي هذه ناقة عظيمة الشأن شرّفها الله بنسبتها إليه وجعلها معجزة عظيمة تستدلّون بها على قدرة الله، وعلى صدقي في ما أبلّفكم به عن ربي.

ويروى عن هذه الناقة أنها خرجت من صخرة بقدرة الله سبحانه من غير ولادة وأنها كانت لها مميزات كثيرة ولا تشبه بقية الإبل، كما أنه قد كان لها يوم تشرب فيه وحدها من الماء الموجود لديهم، والقوم جميعاً يشربون في يوم آخر كما جاء في القرآن ﴿ قَالَ هَائِهُ مُ اللَّهِ مُعَلِّمِ ﴾ [الشعراء: ١٥٥].

وبعد ظهور الناقة طلب صالح من قومه: ﴿فَنَرُوهَا تَـأَكُلُ فِي أَرْضِ اللَّهِ ۗ أَي فَاتركوها تَـأَكُلُ فِي أَرْضِ اللَّهِ ۗ أَي فاتركوها تأكل من أرض الله الواسعة بما فيها من المراعي ولا يتعرض لها أحد بمنع ﴿وَلا تَسْتُوهَا بِنُوءٍ فَـيَأْخُذَكُم عَذَابٌ قَرِيبٌ ۗ ولا تصيبوها بأدنى سوء فيأخذكم عذاب عاجل فيهلككم.

ولكن قوم ثمود خالفوا ما أمرهم به نبيهم صالح: ﴿فَعَشَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُوا فِي وَلَكَنَ قوم ثمود خالفوا ما أمرهم به نبيهم صالح: ﴿فَعَدُ مَلَاثَةَ أَيَّامٍ﴾ أي فنحروا الناقة، وعند فعلهم هذا قال لهم صالح بما أوحى الله إليه: عيشوا في بلدكم هذا متمتعين بما تحبون فيه من مأكل ومشرب وغير ذلك لمدة ثلاثة أيام فهي آخر ما تبقى لكم من متاع الدنيا ثم يأتيكم بعد ذلك عذاب عاجل ﴿فَلِكَ وَعُدُ عَيْدُ مَا يَخَدُ مَا يَنْكُم بعد ذلك عذاب عاجل ﴿فَلِكَ وَعُدُ عَيْدُ مَا يَخْلُفُ ولا إخلال بالوعد فيه.

﴿ فَلَمَا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا صَالِحاً وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا﴾ أي فلما جاء أمر الله بإنزال العذاب بهم في الوقت المحدد نجى الله نبيه صالحاً ومن آمن معه من الهلاك برحمة وفضل منه سبحانه ﴿ وَمِنْ خِزْي يَوْمَسْذِ ﴾ ونجاهم الله من ذل العذاب المهين الذي نزل بكفار ثمود في ذلك اليوم ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْقَوِيُّ الْمَزِيدُ ﴾

إن ربك يا محمد الذي يرعاك هو القوي في بطشه الذي لا يقهره قاهر ولا يغلبه غالب.

﴿وَأَخَذَ الَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَعُوا في دِيبَارِهِمْ جَاثِمينَ ﴾ وأصاب كفّار شمود بفعلهم هذا صبحة قوية من السماء زلزلت الأرض بهم فأصبحوا هامدين صرعى لا حراك بهم ﴿كَأَن لَم يَغْنَوْا فِيهَا ﴾ كأنهم لم يقيموا في ديارهم ولم يعيشوا فيها من قبل في رخاء ﴿اللَّا إِنَّ ثَمُودًا كَفَرُوا رَبَّهُم ﴾ ألا إن هؤلاء الظالمين من قبيلة ثمود كفروا بنعمة ربهم وجحدوها وخالفوا أمره فاستحقوا عذاب ربهم ﴿اللا بُعْدا لِشَمُودَ ﴾ ألا بُعدا لشمود عن رحمة الله وهلاكاً لهم. وفي تكرار حرف التنبيه (ألا) وتكرار لفظ (ثمود) تأكيد لطردهم من رحمة الله في الدنيا والآخرة، والاعتبار بماحل بهم.

﴿ وَلَقَدَ جَآةَت رُسُلُنَا إِزَهِيمَ إِللَّهُ رَفَ قَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمٌ فَمَا لِمِنَ أَن جَآة بِعِجلٍ حَنِيدٍ ﴿ فَلَمَا رَهَا أَيْدِيمُمْ لا نَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأُوجَل مِنْهُمْ خِيفَةَ قَالُواْ لا تَحْفُ إِنّا أُرْيلِنَا إِلَى قور لُوطٍ ﴿ وَأَمَائَهُ قَالِمَةٌ فَصَحِكَت فَشَرَنَهَا إِلْسَحَقَ وَمِن وَلَه إِسَحَق يَعقُوبَ ﴿ قَالَت بَوَيلَقَ ءَالِهُ وَأَنا عَجُرُ وَهَنذا بَعلِ شَيْعًا إِنَّ هَذَا لَنَي أُ عَجِيبٌ ﴿ قَالَت بَوَيلَق مَالُهُ وَأَنا عَجُرُ رَحْمَتُ اللَّهِ وَرَكِنَهُ عَلَيْكُم أَهَلَ الْبَيْنِ إِنّهُ مَيدٌ غِيدٌ ﴿ فَالْمَا أَفَتَجِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَرَكِنَهُ عَلَيْكُم أَهَلَ الْبَيْنِ إِنّهُ مَيدٌ غِيدٌ ﴿ فَالْمَا الْمَنْمِى اللّهِ اللّهِ الرّبِعُ وَبَالَهُ لَهُ اللّهُ مَن هُذَا إِنّهُ قَدْ جَآةً أَنْهُ رَبِّكَ وَإِنّهُمْ مَانِيمِمْ عَلَاكُم غَيرُ مَدُودٍ ﴿ فَي اللّهِ عَلَى اللّهُ عَدْ جَآةً أَنْهُ رَبِّكَ وَإِنّهُمْ مَانِيمِمْ عَلَالًا عَيْرُ

### شرح المقردات

**رسلنا: رسل الله هنا كانوا ملائكة بصورة ب**شر.

بعجل حنيذ: أي بعجل مشوي على الحجارة المُحماة.

نكرهم: أنكرهم ونفر منهم.

أوجس منهم خيفة: أضمر من جهتهم خوفاً وفزعاً.

بعلي: زوجي.

يا ويلتي: كلمة تعجب.

حميد: من أسماء الله تعالى وهو المستحق للحمد لكثرة نعمه على عباده.

مجيد: من أسماء الله تعالى أي كثير الخير والإحسان أو ذو الشرف والكرم.

الروع: الخوف والفزع.

أواه: كثير التأوه من خوف الله، المتضرع في الدعاء.

منيب: راجع إلى الله تعالى.

# قصة إبراهيم عليه السلام مع الملائكة

ويتابع القرآن فيذكر لقاء إبراهيم مع الملائكة وما يحملونه من البشارة: ﴿وَلَـٰقَدُ جَاءت رُسُلُنَا إِسْرَاهِيمَ بِالبُشْرَى﴾ أي ولقد جاءت رسل الله من الملائكة إلى إبراهيم يشرونه بما يسره بعد يأس من حصول ولد له. وقد جاءوا بصورة غلمان حسان الوجوه، وقد اختلفت الروايات في عددهم فقيل إنهم ثلاثة، وقيل عددهم أكثر من ذلك ﴿ قَالُوا سَلاماً قَالَ سَلامٌ ﴾ أي قالوا لإبراهيم نسلّم عليك سلاماً فأجابهم عليكم سلام ﴿ فَمَا لَبِكَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيلًا ﴾ أي فما أبطأ إبراهيم وما تأخر عن إكرامهم، بل أسرع إلى أهله فجاءهم بعجل حنيذ، أي مشوي بالحجارة المحماة ليأكلوا منه وهو لا يدري أنهم من صنف الملائكة بل اعتقد أنهم من البشر ﴿ فَلَمَّا رَأَى أَيدِيَهُم لا تَصِلُ إِلَيْهِ ﴾ أي فلما رأى إبراهيم أيدي ضيوفه لا تمتد إلى العجل ليأكلوا منه ﴿نَكِـرَهُمْ وَأُوْجَسَ مِنْهُم خِيفَةٌ﴾ شعر إبراهيم بالوحشة ونفر منهم وأحس في نفسه الفزع والخوف، لأن العادة عندهم أن الضيف إذا نزل بقوم ولم يأكل من طعامهم ظنوا أنه قد جاء يريد بهم شراً، فإذا أكل أمنوا له ﴿ قَالُوا لا تَخَفْ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَى قَوْم لُوطٍ ﴾ أي فلما رأى الملائكة أمارات الخوف والجزع بادية على وجه إبراهيم كشفوا له عن حقيقتهم وأنهم من صنف الملائكة لا يأكلون، وأخبروه بأن الله أرسلهم إلى قوم لوط لإهلاكهم جزاء اقترافهم فاحشة ما سبقهم إلى فعلها أحد من العالمين وهي: فاحشة اللواط. ﴿ وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِكَتُ وكانت امرأة إبراهيم واقفة لخدمة ضيوفها فسمعت ما جرى بينهم فضحكت فرحاً وسروراً لزوال الخوف عن زوجها ودخول الطمأنينة إلى قلبة، ولقرب عذاب قوم لوط لكراهتها سيرتهم الخبيثة ﴿ فِشَرْنَاهَا بإسحٰق ومِن وَرَاءِ السحٰق يَمْشُوبَ ثَمْ بشرها الله على ألسنة ملائكته بأنها ستلد من زوجها إبراهيم ولداً يسمى إسحٰق الذي سينجب ولداً حفيداً لها يسمى يعقوب، وإسحق ويعقوب خصهما الله بالنبوة وقد قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَعَثَرَهُكُم وَمَا يَعَبُدُونَ مِن دُونِ أَللّهِ وَهَبناً لَهُمُ إسحٰق وَقد قال عالى: ﴿ فَلَمَّا أَعَثَرَهُكُم وَمَا يَعَبُدُونَ مِن دُونِ أَللّهِ وَهَبنا لَهُ إسحٰق وَقد قال عالى: ﴿ فَلَمَّا أَعَثَرُهُكُم وَمَا يَعَبُدُونَ مِن دُونِ أَللّهِ وَهَبنا لَهُ إسحٰق وَيَعَدُ اللهِ عَلمًا اللهُ عَلَيْهَ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلمًا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ إللهُ عَلمًا اللهُ عَلمًا اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ إللهُ عَلمُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد وجهت البشارة إليها لبيان أن الولد سيكون من صلبها فلو كانت البشارة لإبراهيم فلربما ظنت زوجته أن الولد سيكون من زوجة أخرى لأنها كانت عقيماً.

﴿قَالَتْ يَا وَيُلَتَى أَأَلِدُ وَأَنَّا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْخا﴾ أي قالت سارة امرأة إبراهيم بعد هذه البشرى: يا ويلتا، كلمة أرادت بها التعجب لا الدعاء على نفسها بالويل والهلاك، لقد قالت: أألد ولداً وأنا عجوز وقد صار زوجي شيخاً كبير السن؟

وقد ذكر المفسرون أن إسْحٰق وُلِدَ ولأبيه إبراهيم من العمر ماثة سنة، وكان عمر أمه ساره حين بُشُرت به تسعين سنة، وقيل تسعاً وتسعين سنة، وتابعت سارة قولها:
﴿إِنَّ هَذَا لَكَيٌّ عَجِيبٌ﴾ أي إن هذا الذي أسمعه لشيء عجيب لم تجر العادة لمن كان مثلنا في العمر أن ينجب أولاداً.

﴿قَالُوا أَتَسْعَجَبِينَ مِنْ أَشْرِ اللَّهِ ﴾ أي قالت الملائكة: أتستبعدين على قدرة الله بأن يرزقك ولداً في هذا العمر المتأخر، إنه ليس هناك أمر عجيب على قدرة الله ﴿رَحْمَةُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُم أَهْلَ البَيْئِ ﴾ تلك رحمة الله ونعمه عليكم يا أهل بيت النبوة التي وسعتكم بكل خيراتها ﴿إِنّه حَمِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ إن الله مستحق الحمد لذاته كثير الخير والإحسان إلى عباده متصف بأعظم صفات المجد والشرف والكرم.

﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَن إِبْراهِيمَ الرَّوْعُ ﴾ فلما زال الخوف عن إبراهيم حين عرف

ثم وصف الله إبراهيم بقوله: ﴿إِنَّ إِنْهِ اهِيمَ لَحلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيبٌ ﴾ أي كان إبراهيم صبوراً على الأذى صفوحاً عن الجناية يقابلها بالإحسان والعطف كما أنه (أوَّاهُ) أي كثير التأوه من خوف الله، المتضرع إليه في الدعاء، وأصل التأوه قوله (آه) وهو أيضاً (منيب) أي كثير الرجوع إلى الله بالدعاء والاستغفار والعبادة.

﴿ إِرْاهِيمُ أَغْرِضَ عَن هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ ﴾ أي قالت الملائكة: يا إِراهِيم دع عنك الجدال في قوم لوط وفي طلب إمهال عقوبتهم فقد جاء أمر ربك بإهلاكهم ﴿ وَإِنَّهِم آتِيهم عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ ﴾ وأنه نازل بهم عذاب غير مصروف عنهم لا يده عنهم دعاء ولا جدال، بل هو واقع بهم لا محالة.

<sup>(</sup>١) عن تفسير التنوير والتحوير للطاهر بن عاشور .

<sup>(</sup>٢) الغابرين: الباقين في المذاب.

﴿ وَلَمَّا جَآءَتُ رُسُلُنَا لُوكُمّا مِنَ بِيهِ وَصَافَ بِهِم ذَرِعًا وَقَالَ هَذَا يَومٌ عَصِيبٌ ۞ وَجَآءَمُ وَوَمُهُ يَهُرَعُونَ إليهِ وَمِن مَهُ كَاثُواْ يَعمَلُونَ السَّيِّعَاتِ قَالَ يَعقومِ هَوُلاَهِ بَنَاقِي هُنَ أَلْهُرُ لَكُمْ قَاقَعُوا اللّهَ وَلا شُخُونِ فِي صَيْغِينَ أَلْبَسَ مِنكُو رَجُلُّ رَجُلُّ رَجُلُّ وَمِيبَ أَنْ أَلْهُرُ لَكُمْ عَالَوْل لَقَد عَلِمتَ مَا لَنَ فِي بَنَاتِكَ مِن حَقِي وَإِنَّكَ لَنَعلُومُ الْمَسُلُومُ اللّهُ وَكُونَ مَلْهُ مِن مَنْ وَإِنَّكَ لَنَعلُومُ اللّهُ وَلا لَذَ أَنَّ لَي لَمُ مُومَةً أَو مَاوِئ إِلَى وَكَنِ مَلْهِ اللّهِ وَلا يَلْفُونُ مِنْ مَا أَوْلُ مَن مَن مِن اللّهُ وَلا يَلْفُونُ مِن مَنْ مِن مَن اللّهُ مِن مَن اللّهُ مِن مَن اللّهُ مِن مَن اللّهُ اللّهُ مَنْ مِن مِن مَن الطّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مِن مَن المَن اللّهُ مِن مَن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى مَن اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَي مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

# شرح المفردات

سيء بهم: ساءه مجيئهم خوفاً عليهم.

ضاق بهم ذرعاً: ضاق صدره بمجيئهم ولم يجد من ذلك المكروه خلاصاً.

يوم عصيب: يوم شديد شره، عظيم بلاؤه.

يهرعون: يسرعون ويتدافعون للوصول إلى بيت لوط.

ولا تخزونِ في ضيفي: ولا تفضحوني وتذَّلُوني في أضيافي.

رجل رشيد: رجل سديد الرأي.

آوي إلى ركن شديد: ألجأ وأنضوي إلى عشيرة قوية تمنعني منكم.

فأشر بأهلك: فسر ليلاً بأهلك.

بقطع من الليل: بجزء من الليل.

سَجِيل: حجر وطين مختلط.

منضود: متتابع في النزول بعضه فوق بعض.

مسوّمة عند ربك: معلَّمة بعلامات من عند ربك ومعدّة لإهلاك القوم الظالمين.

#### قصة لوط مع الملائكة وهلاك قومه

ترك الملائكة إبراهيم عليه السلام وتوجهوا إلى قرية سدوم وحلّوا ضيوفاً على لوط، وفي الآيات التالية يحكي لنا القرآن ما جرى من أحداث عندما علم قوم لوط بمجىء ضيوف حسان عنده:

﴿وَلَـمًا جَاءَتُ رُسُلُنَا لُوطاً سِيءَ بِهِم﴾ أي ولما جاء رسل الله من الملائكة إلى بيت لوط وحلوا ضيوفاً عنده ساءه مجيئهم ﴿وَصَاقَ بِهِم فَزَعا﴾ أي ضاق بهم صدره وضعفت طاقته عن احتمال وجودهم عنده ولم يجد خلاصاً من المكروه الذي حلّ به لأنهم جاءوه في صورة شباب من البشر، حسان الوجوه، فخشي من اعتداء قومه على ضيوفه بفعل فاحشة اللواط التي كانت شائعة بينهم ﴿وَقَالَ هَـذَا يَـوْمٌ عَصيبٌ﴾ وقال لوط في نفسه: هذا يوم شديد هوله، عظيم كربه.

ثم يصف القرآن ما جرى لقوم لوط عندما علموا بمجيء هؤلاء الضيوف:

﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ ﴾ أي وجاء القوم المجرمون إلى بيت لوط مسرعين تدفعهم الشهوة الجامحة الشاذة في ضيوفه ﴿وَمِنْ قَبْلُ كَانُوا يَـعْمَـلُونَ السَّيْقَاتِ ﴾ أي ومن قبل مجيء هؤلاء الضيوف إلى بيت لوط كانوا يرتكبون السيئات الكيرة التي من أقبحها إتيانهم الرجال شهوة من دون النساء.

وبعدما رأى لوط من قومه ما رأى من تدافعهم نحو ضيوفه، عرض عليهم عرضاً كريماً بقوله: ﴿قَالَ يَما قَومٍ هَوُلاء بَنَاتي هُنَّ اطْهَرُ(١٠ لَكُم﴾ والمراد ببناته نساء القرية اللاتي يصلحن للزواج، وأضافهن إلى نفسه لأن كل نبي أبو أمته من حيث الشفقة

<sup>(</sup>١) تأمل كيف بين القرآن أن إتيان النساء أطهر لأن الاتصالات الجنسة غير الطبيعية عن طريق اللواط تسبب الإصابة بالتلوث بالجراثيم المترضية. ولفظ (أطهر) جاء ذكره في القرآن في معرض التطهر من الجراثيم في قوله تعالى: ﴿ وَإِزَلْنَا مِنَ السَّمَالُو مَاكًا ظَهُورًا﴾ [الفرقان: ٤٨]. والماء كما هو معروف من أدوات التطهر من الجراثيم.

وحسن التوجيه، والتزوج بهن هو أطهر وأشرف لهم. ومن العلماء من يرى أن المراد ببناته هنا: بناته من صلبه وأنه عَرْضَ عليهم الزواج بهن عرض مجاملة. والرأي الأول أرجح لأن لوطاً كان له بنتان أو ثلاثة، وعدد الذين جاءوا إلى بيته كثير فكيف تكفيهم بنتان أو ثلاث للزواج؟ وتابع لوط قوله: ﴿فَاتَـقُوا الله وَلا تُنخرُونِ في ضَينْغي﴾ أي خافوا الله وصونوا أنفسكم من عقابه ولا تفضحوني وتهينوني بالاعتداء على ضيوفي ﴿أَلَيْسَ مِنكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ﴾ أليس منكم رجل سديد الرأي رشيد العقل يفهم ما أنهاكم عنه ويرى فيه الصواب من الخطأ فيرعوي عما أنهاكم عنه؟

لم تؤثر كلمة لوط عليه السلام في قومه ولم تردعهم عن غيهم بل أجابوه: ﴿ قَالُوا لَ قَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا في بَنَاتِكَ مِنْ حَقَّ ﴾ أي لقد علمت يا لوط أنه لا رغبة لنا في النساء ولا مطمع لنا فيهن عن طريق الزواج ﴿ وَإِنَّكَ لَتَمْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ وإنك لتعلم أننا نرغب بإتيان الرجال الذين نزلوا ضيوفاً عنك.

فردّ عليهم لوط بقوله: ﴿قَالَ لَوْ أَنَّ لَي بِكُم قُوَّةٌ﴾ أي لو أن لي قوة تقف في وجهكم ﴿أَو آوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ﴾(١) أو ألجاً إلى عشيرة أتقوّى بها عليكم وجواب (لو) محذوف تقديره: لردعتكم عن غيكم، وصنت ضيوفي من الاعتداء عليكم.

وبعد هذا الكرب العظيم ألذي ألم بلوط كشف الملائكة عن حقيقة حالهم وقالوا: ﴿قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبُّكَ لَنْ يَصِلُوا إِلَيْكَ ﴾ أي إننا ملائكة أرسلنا الله لإهلاك قومك وتطهير الأرض من دنسهم، فلن يصل إليك هؤلاء المجرمون بضرر في نفسك ولا في ضيوفك ﴿فَأَشْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ ﴾ أي فاخرج مصحوباً نفسك ولا في ضيوفك ﴿فَأَشْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ ﴾ أي فاخرج مصحوباً بالمؤمنين من أهلك متخفياً بسواد الليل أو بظلمة من الليل ﴿وَلا يَلْتَفِتْ مِنْكُم أَحَدُ ﴾ أي ولا يلتفت أحد منكم خلفه لكي لا يرى هول العذاب النازل بهؤلاء الأشرار

 <sup>(</sup>١) وفي الحديث الصحيح الذي رواه البخاري أن الني ﷺ قال: قرحم الله أخي لوطأ لقد كان يأوي إلى
 ركن شديده يريد أن الله ناصره ومؤيده فهو ركنه الشديد.

فيصاب بسوء، سواء في نظره، أو بما يصيبه من شدة الهلع والخوف ﴿ إِلاَ آمْرَ أَتُكَ إِنَّهُ مُصِيهُ هَا مَّ صَابِهُم ﴾ أي لكن امرأتك يا لوط التي خانتك لن تكون من الخارجين معك لأنه لا بد أن يصيبها من العذاب ما قدر أن يصيب هؤلاء ﴿ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصَّبْحُ ﴾ أي أسرع بالسير بأهلك كي تبتعد عن مواقع العذاب الذي تحدد الصبح وقتاً لنزوله ﴿ أَلَيْسَ الصَّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ أليس الصبح موعداً قريباً ( الهلاكهم؟ فموعد عذابهم يتدىء من طلوع الفجر ويتهي مع شروق الشمس، وقد جاء في القرآن في شأن قوم لوط: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصَّبْحُ مُشْرِقِينَ ﴾ [الحجر: ٧٣]. وكان الصبح وقتاً لهلاكهم لأنه وقت الراحة والهدوء فيكون نزول العذاب بهم أشد وقعاً.

﴿ فَلَمَّا جَاء أَمْرُنَا جَمَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا ﴾ أي فلما جاء أمر الله وقضاؤه بنزول العذاب بقوم لوط جعل الله عالى قرى قوم لوط سافلها وقلبها على هذه الهيئة ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حَجَارَةً مِنْ سِجُيل مَنْضُودٍ ﴾ أي وأنزل الله عليها حجارة كالمطر، والسجيل هو الطين المتحجر، وقيل هو الشديد الصلب من الحجارة، ومعنى منضود: أي متابع بعضه فوق بعض.

﴿ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ ﴾ أي لها علامة خاصة عند ربك لا تصيب غير هؤلاء القوم، ومعدة إعداداً خاصاً لإهلاكهم ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ ﴾ أي وليست تلك الحجارة الموصوفة بما ذكر وبالشكل الذي أصابت القوم ببعيدة عن غيرهم، بل ستصيب كل ظالم يفعل فعلهم.

وما يصيب العالم من ويلات وكوارث لهو جزاء لمن يخرج عن طاعة الله وينغمس في الفواحش والمنكرات.

 <sup>(</sup>١) حين قالت الملائكة: موعد هلاكهم الصبح استبطأ لوط ذلك وقال لهم: بل عجَّلوا لهم الهلاك،
 فقالوا: أليس الصبح بقريب؟

﴿ ﴿ وَإِنَّى مَنْيَنَ أَغَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَنَقَرِ اعْبُدُوا اللهُ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَيْهِ عَبْرُمُ وَلِا نَنْفُصُوا اللهِ عَنْدِ وَإِنْ أَغَاثُ عَبْرُمُ وَلا نَنْفُصُوا اللهِ عَنْدِ وَإِنْ أَغَاثُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ فَيلِو ﴿ وَيَعْقَوْ أَوْمُوا الْمِكَيَالُ وَالْمِيرَاتَ عَنْدَكُمْ عَذَابَ يَوْمُ عَنْوا فِ الْأَرْضِ بِالْفِيسِو ﴿ وَلَا نَمْتُوا فِ الْأَرْضِ مَفْسِدِينَ ﴿ وَلَا نَمْتُوا فِ اللَّاسَ الشَيْاتَهُمُ مَ وَلا نَمْتُوا فِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَلَا نَمْتُوا فِ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَلَا نَمْتُوا عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُفْسِدِينَ ﴿ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

### شرح المفردات

المكيال: وعاء محدد يقاس به السوائل أو الحبوب عند الشراء والبيع.

عذاب يوم محيط: عذاب يوم يحيط بكم ويهلككم.

بالقسط: بالعدل.

ولا تبخسوا: ولا تنقصوا.

ولا تعثوا في الأرض: ولا تنشروا الفساد في الأرض.

بقية الله خير لكم: أي ما يبقيه الله لكم من الرزق الحلال بعد إيفاء حقوق الناس أكثر بركة.

#### شعيب يعظ قومه

شعيب هو أحد أربعة أنبياء عرب وهم: هود وصالح وشعيب ومحمد عليهم السلام. وقد روي عن شعيب أنه كان خطيب الأنبياء لفصاحته وقوة حجته.

وقوم شعيب هم أهل مدين وهي قرية تقع في أرض معان بين حدود الحجاز والشام، وهم عرب يتتسبون إلى مدّين بن إبراهيم عليه السلام.

وكان أهل مدين لا يؤمنون بالله ويعبدون الأصنام، وكانوا أسوأ الناس معاملة ينقصون الكيل والميزان إذا باعوا، فبعث الله فيهم رسولاً منه إليهم وهو شعيب عليه السلام قال تعالى: ﴿ وَإِلَى مَدْيَن أَخَاهُمْ شُعَيْبا ﴾ هذه الجملة معطوفة على ما قبلها من قصة صالح، أي وأرسلنا إلى أهل مدين أخاهم في النسب وهو شعيب ﴿ قَالَ يَا قَوْمٍ أَعُبُلُوا اللّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَّهِ خَبْرُهُ ﴾ ناداهم متحباً إليهم بقوله: يا قومي، أي يا عشيرتي: اعدوا الله وحده ليس لكم إلّه غيره فهو الذي خلقكم وهو الذي يرزقكم ﴿ وَلاَ تَشْقُصُوا المِكْيالُ والميزانُ لا عند الشراء ولا عند البيع، فلا تعطوا غيركم أقل من حقه إذا بعتم ﴿ إِنّي أَراكُم بِخَيْرٍ ﴾ إني أراكم في سعة من الرزق ونِعَم من الله فيجب أن تقابلوا هذه النعم بإعطاء الناس حقهم لا أن تسلوهم بعض أموالهم دون حق وتفدوا في الأرض ﴿ وَإِنّي أَخَافُ عَلَيْكُم عَذَابَ يَوْم مُحيطٍ ﴾ وإني أشفق عليكم حق وتفدوا في الأرض ﴿ وَإِنّي أَخَافُ عَلَيْكُم عَذَابَ يَوْم مُحيطٍ ﴾ وإني أشفق عليكم وأخشى أن يحل بكم عذاب يوم يحيط بكم فيهلككم جميعاً، هذا في الذنيا، كما يكون العذاب في الآخرة حيث يقول سبحانه: ﴿ يَستَعَمِلُونَكَ بِالْهَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّم لَمُعِيطُهُ أَلُكُونِ فَي المَنكون ﴾ [المنكون: ٤٥].

﴿وَيَا قَوْمٍ أُوقُوا المِحْيَالَ وَالميزانَ بِالقِسْطِ ﴾ كرر شعب نداء لهم بإيفاء الكيل والميزان للتأكيد عليهم بعدم الغش وقيده (بالقسط) أي بالعدل من غير زيادة ولا نقصان ﴿ولا تَبْخَوُوا النَّاسَ أَشْبَاءَهُمْ ﴾ فالبخس هو الظلم وأن ينقص الإنسان من نقصان ﴿ولا تَبْخَوُوا النَّاسَ أَشْبَاءَهُمْ ﴾ فالبخس هو الظلم وأن ينقص الإنسان من معاملات الناس كافة التي تندرج تحت اسم المكاييل والأوزان أو أكل أموال الناس معاملات الناس وتقديرهم بالباطل والخداع، كما يشمل البخس الأشياء المعنوية من عدم احترام الناس وتقديرهم حسب فضلهم ومعطياتهم الخيرة وتضحياتهم للمجتمع ﴿وَلا تَمْشُوا فِي الأَرْضِ مُنْ بِعَنْ بِلَهُ أَسْد الفساد والعراد النهي عن كل أنواع الفساد في الأرض ﴿بَقِيَّةُ اللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُم مُوْمِينَ ﴾ أي ما يبقيه الله لكم من العال المحل بعد إيفاء حقوق الناس بالعدل هو خير لكم من العال الكثير الذي تجمعونه من الحرام بشرط أن تؤمنوا بالله وتتبعوا ما أرسلني الله به ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِينِا ﴾ وما الحرام برقيب فأجازيكم بأعمالكم.

ولكن القوم المفسدين قالوا لشعيب على سبيل الإنكار:

﴿قَالُوا يَما شُمَيْتُ اصَلاَتُكَ تَمَامُرُكَ أَن نَشُرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا﴾ أي هل صلاتك يا شعيب هي التي تأمرك أن تحملنا على ترك ما كان يعبد آباؤنا من الأصنام، قالوا له ذلك لأنه كان كثير الصلاة ﴿أَوْ أَنْ تَفْعَلَ فِي أَمُوالِنَا مَا نَشَاءُ﴾ أو تأمرك أن نترك ما تعودنا فعله في أموالنا من التطفيف في الكيل والميزان. هذا الجواب منهم هو شأن المتكبرين الذين يرفضون اتباع الحق و لا يجدون حجة لتبرير سلوكهم السيىء سوى التعسك بما ورثوه عن آبائهم وأجدادهم. ثم قالوا لشعيب على سبيل السخرية والاستهزاء: ﴿إِنَّكُ لأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ﴾ أي إنك ذلك الرجل المشهور بيننا بالحلم والعقل والتروي وسداد الرأي، فما تأمرنا يدل على عكس ذلك من الجهالة والسفه والعجلة في الأحكام.

لقد لاحظ قوم شعيب تأثير الصلاة على شعيب وأتباعه كيف أنها غيرت أوضاعهم وأدت بهم إلى التحرر من عبادة غير الله وترك الغش في معاملاتهم فكان أن تهكموا عليه بهذا القول. والحقيقة أن الصلاة تغير الأنفس لأنها تهدف إلى عبادة الله وحده وصنع ضمير نقي في الإنسان فتحرك فيه مشاعر التقوى ومحاسبة النفس وتذكّره دائماً بيوم الحساب، كما أنها تعصم من الخطايا وتنهى عن الفحشاء والمنكر بما تشعرهم بأن الله رقيب عليهم.



### شرح المفردات

أرأيتم: أخبروني.

بينة: البينة هي الحجة الواضحة وما يتبين به الحق من الباطل.

وما أريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه: وما أريد أن أنهاكم عن أمر ثم أفعله.

لا يَجْرِمنَّكُم: لا يُكبنكم. أصل الفعل جرم أي كسب والنون للتوكيد.

شقاقي: والشقاق، مصدر شاقه إذا عاداه.

ودود: من أفعال المبالغة أي كثير الود للمؤمنين.

## شعيب يحذّر قومه من غضب الله

وبعد هذا الرفض الذي لاقاه شعيب من قومه شرع يبين لهم الغاية من نصحه إياهم ممهداً بذلك إلى إنذارهم بما سيصيبهم من عذاب:

﴿قَالَ يَـا قَوْمِ أَرَأَيْتُم إِنْ كُنْتُ عَلَى بَـيَّنَةٍ مِـنْ رَبّي﴾ قال شعيب: يا قومي وعشيرتي أخبروني إن كنت على حجة واضحة منحني إياها ربي أميز بها الهدى من الضلال ﴿وَرَزَقَني مِنْهُ رِزْقاً حَسَنا﴾ وأعطاني ربي الخير من النبوة والحكمة والمال الحلال الوفير ﴿وَمَا أُرِيدُ أَن أُخَالِفَكُمْ إلى مَـا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ ﴾ ولا أريد أن أفعل ما نهيتكم عنه بأن آمركم بشيء ثم لا أفعله ، أو أنهاكم عنه ثم أفعله .

فما جرى على لسان شعيب بأن قوله يطابق فعله هو درس للوعاظ والمصلحين للنجاح في مهمتهم، إذ مهما صدر منهم من خطب ووعظ وإرشادات فلن يكون لها الأثر في نفوس مستمعيها إذا لم يكونوا هم أول العاملين بمضمونها، وعلى هذا المنهج السديد سار شعيب فكان لا ينطق بموعظة إلا وكان سلوكه يماثل قوله، لأن سلوك الإنسان هو المعيار الصحيح لصدقه أو كذبه أو نفاقه.

ورغبة شعيب في الإصلاح هي رغبة خالصة لوجه الله، بعيدة عن أي غرض مادي أو منفعة ذاتية وهذا ما أعلنه لقومه ﴿إِنْ أُرِيدُ إِلاَّ الإصلاحَ مَا اسْتطعتُ ﴾ أي وما أريد بما أنصحكم به إلا إصلاحكم وسعادتكم ما دمت أستطيع ذلك وأقدر عليه. فالإصلاح المجرد من أي غرض هو الذي يكتب له في النهاية النجاح والفوز لأن ذلك هو رسالة الحق، والحق دائماً هو المنتصر لأنه صادر عن الله سبحانه. ثم تابع شعيب قوله: ﴿وَمَا نَوْفِيقي إِلاَ بِاللَّهِ عَلَيْهِ نَوَكُلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ أي وما توفيقي في إصابة الحق ودعوتكم إلى الخير ونهيكم عن الشر إلا بمعونة الله وتأييده، عليه وحده أعتمد في كل شؤوني، وإليه وحده أرجع في كل أموري.

﴿ويا قوم لا يَجْرِمَنَكُمْ شِقَاقِ ﴾ أي لا تحملنكم، أو تكسبنكم، عداوتي على التمادي في عصياني ومحاربتي والإصرار على الكفر بالله ﴿أَن يُصيبَكم مِثْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوحٍ أَو قَوْمَ هُودٍ أَو قَوْمَ صَالحٍ ﴾ أن يصيبكم العذاب كما أصاب قوم نوح بالغرق، وقوم هود أصابتهم الربح المدمرة المهلكة، وقوم صالح أصابتهم الصيحة فأهلكتهم ﴿وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنْكُم بِبَهِيدٍ ﴾ وديار قوم لوط قريبة من دياركم، والزمن الذي أهلك فيه قوم لوط ليس ببعيد عنكم، فاتعظوا يا قومي بما أصاب قوم لوط من عذاب وهلاك حيث جعل الله أعلى مساكنهم أسفلها.

ثم فتح شعيب لقومه باب الرجاء في رحمة الله حيث قال لهم: ﴿وَاسْتَغْفِرُوا رَبَّكُم ثم تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ وَدُودٌ﴾ أي اطلبوا المغفرة من ربكم لما صدر منكم من ذنوب، ثم ارجعوا إليه بالإيمان والطاعة والندم على ما اقترفتم من ذنوب إن ربي واسع الرحمة، كثير المحبة لمن تاب إليه، ورجع عن ذنوبه وأطاعه في أمره ونهيه. ﴿ قَالُوا يَسْتَعَيْثُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا يَمَّا نَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَبِكَ فِينَا صَعِيفًا وَلَوْلا رَهْطُكَ لَرَجْمَنْكُ وَمَّا أَنْ عَلَيْنَا بِعَزِيزِ ﴿ قَالَ يَنَقَرْمِ أَرْمِطِي أَعَرُّ عَلَيْكُمُ مِنْكُ وَمَا أَنْ عَلَيْنَا بِعَزِيزِ ﴿ قَالَ يَنَقَرْمِ أَرَمِطِي أَعَرُ عَلَيْكُمُ مِنْكُ وَيَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ وَيَعْفِرِ مِن اللّهِ عَذَاتُ مُعْزِيدِ المَعْمَلُوا عَلَى مَكَانَئِكُمُ إِنْ عَمِلُ المَوْقَ تَعَلَّمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَاتُ مُعْزِيدِ وَمَنْ هُو كَنَذِتُ وَأَرْتَقِبُوا إِنِي مَعْكُمُ رَفِيتُ ﴿ وَلَمَا جَمَاةً أَمُونَا فَيْتَنَا وَمَنْ هُو كَنَذِتُ وَارْتَقِبُوا إِنِي مَعْكُمُ رَفِيتُ ﴿ وَلَمَا جَمَاةً أَمُونَا فَيَتَنَا وَأَخَذَتِ الّذِينَ طَلَمُوا الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُوا فِي مِنْكُوا وَلَقَ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المُعْلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

## شرح المفردات

ما نفقه: ما نفهم.

رهطك: جماعتك وعشيرتك.

لرجمناك: لقتلناك رمياً بالحجارة.

بعزيز: بصاحب قوة ومنعة.

واتخذتموه وراءكم ظِهْريًا: نبذتم أمر الله وراء ظهوركم غير ملتفتين إليه.

محيط: عالم بكل شيء.

اعملوا على مكانتكم: اعملوا على غاية تمكّنكم من أمركم وأقصى استطاعتكم.

ارتقبوا: انتظروا العاقبة والمآل.

جاثمين: هامدين ميتين لا يتحركون.

كأن لم يغنوا فيها: كأن لم يقيموا فيها طويلاً في رغد.

بمدأ: هلاكأ لهم.

### هلاك الكافرين من قوم شعيب

وبعد أن وعظ شعيب قومه بما فيه خيرهم قابلوا وعظه بالإعراض فقالوا له: ـ

﴿قَالُوا يَا شُمَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيراً مِمَّا تَقُولُ﴾ ما نفقه: أي ما نفهم. ليس المراد من قولهم هذا عدم فهمهم كثيراً مما يقوله شعيب، ولكنهم قصدوا الاستهانة به ورفض ما يلقيه على أسماعهم من حجج واضحة تدل على صحة نبوته وفساد سلوكهم، هذا مع العلم بأن شعيباً كان فصيح الكلام وكان يلقب بخطيب الأنياء.

وتابع القوم قولهم لشعيب: ﴿وَإِنَّا لَسَرَاكَ فِينَا ضَعِيفاً وَلَوْلا رَهْطُكَ لَرَجَهُنَاكَ﴾ أي وأنت في نظرنا يا شعيب ضعيف بيننا ولا قدرة لك على مقاومتنا، ولولا مجاملتنا لعشيرتك وأهلك الذين هم على ملتنا لقتلناك رجماً بالحجارة ﴿وَمَا أَنت عَلَيْهَنا بِعَزِينٍ﴾ ولست بيننا قويًا منبعاً، ولا تستطيع أن تدفع ما نريده بك من أذى إن أردنا ذلك، أو تحول بيننا وبين قتلك.

فقال شعيب ردًا على هذا النهديد والوعيد: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَهْطِي أَعَزُ عَلَيْكُم مِنَ اللّهِ ﴾ هنا استفهام إنكاري، والمعنى: أعشيرتي أعزَ وأكرم عليكم من الله الذي أدعوكم إلى عبادته وطاعته ﴿وَاتَّخَذْتُموهُ وَرَاءَكُم ظِهْرِيَّا ﴾ أي وجعلتم أوامر الله ونواهيه شيئاً منبوذاً وراء ظهوركم لعدم الاعتداد بها بسبب كفركم وطغيانكم ﴿إِنَّ رَبِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُجِيطً ﴾ إن ربي محيط علمه بجميع أعمالكم وسيجازيكم عليها.

وتابع شعب قوله: ﴿ وَيَا قَوْمٍ أَهْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ ﴾ أي اعملوا على طريقتكم ﴿ إِنّي عَامِلُ ﴾ أي عامل على طريقتكم ﴿ إِنّي عَامِلُ ﴾ أي عامل على طريقتي في ما أمرني الله به ﴿ سَوْفَ تَعْلَمُون مَنْ يأْتِيهِ عَذَاب من عَذَاب من منا سيصيه عذاب من الله يذلّه ويهنه ومن هو كاذب ﴿ وَٱرْتَقِبُوا إِنّي مَمَكُم رَقِيبٌ ﴾ وانتظروا عاقبة تكذيبكم إياي إني معكم منتظر ما سيفعله الله بكم، وفي هذا القول إظهار لثقة شعيب بربه واليقين بنصرته له.

لم يتأخر وقوع العذاب بقوم شعيب بل جاء سريعاً، قال تعالى: ﴿وَلَـمَّا جَاءَ

أَمْرُنَا نَجَيْنَا شُعِياً وَالَّذِين آمنوا مَعَهُ برَحْمة مِنّا ﴾ أي وحين جاء أمر الله بعذابهم وهلاكهم نجى الله الذي حل بقومهم برحمة منه بهم ﴿وَالْخَذَتِ اللّذِينَ ظَلْمُوا الطّيْحَة ﴾ وعوقب هؤلاء الظالمون بالصيحة المُهْلِكة حيث صاح بهم الملك جريل صيحة شديدة ﴿فَأَصْبَحُوا فِي دِينارِهم جَاشَمِينَ ﴾ فأصبحوا من شدتها وتأثيرها صرعى في مساكنهم، لا حراك بهم ﴿كَأَنْ لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا ﴾ كأن هؤلاء لم يقيموا في تلك الديار من قبل ذلك ويعيشوا فيها برخاء وأمان ﴿الا بُعدا لِمَدْينَ كَما بَمِلت ثَمُودُ ﴾ ألا هلاكاً لمدين وبُعداً لهم من رحمة الله كما هلكت من قبلهم ثمود، وقد شبه الله هلاك مدين بهلاك ثمود لأن هلاك كلهما كان بالصيحة.

وهكذا نزل العذاب بقوم شعيب وحل بهم الهلاك بسبب نقصهم الكيل والعيزان وبخسهم الناس أشياءهم، ويسبب أنهم كانوا من المفسدين في الأرض، وسيحل الهلاك بكل قوم يفعلون فعلهم، وسُنَّة الله في خلقه لا تتغير.

﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَايَنِتِنَا وَسُلطَنِ شَبِينٍ ۞ إِلَىٰ فِـرْعَوْتَ وَمَلَإِنِهِـ فَالْبَعُوَّا أَمَرَ فِرِعَونَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْتَ بِرَشِيدٍ ۞ يَقَدُمُ فَوْمَهُ يَوْمَ الْقِيكَـمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ مُ النَّـارَ وَيِهْسَ الْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ۞ وَأُنْجِمُواْ فِ هَـَـٰذِهِـ لَمَـنَةُ وَيَوْمَ الْيَكَنَةُ بِهِنْ الرِّفَدُ ٱلمَرْفُودُ۞

#### شرح المفردات

بآياتنا: بمعجزاتنا.

سلطان مبين: حجة بليغة على صدق نبوته.

برشيد: بسديد الرأي.

بَهْدُمُ قومه: يتقدمهم ويقودهم إلى النار.

بشن الورد المورود: ساء المدخل المدخول فيه وهو النار.

بئس الرفد المرفود: أي ساء العطاء المعطى لهم وهو اللعنة المضاعفة.

سورة هــود ١٥١

### مصير فرعون في الآخرة

ثم ينتقل القرآن إلى الكلام على موسى وفرعون بقوله تعالى:

﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآياتِنَا وَسُلْطانٍ (١٠ مُبِينٍ ﴾ أي ولقد أرسل الله موسى بالشرائع الإلهية وأيده بالمعجزات الباهرة والحجج الظاهرة.

والمعجزات التي أيد الله بها موسى عليه السلام هي: العصا التي انقلبت إلى ثعبان، واليد البيضاء، والسنون العجاف، ونقص الثمرات، والطوفان، والجراد، والقمّل، والضفادع، والدم ﴿ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلْئِهِ فَاتَّبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ ﴾ أي أرسل الله موسى إلى فرعون وأشراف قومه وأتباعه، وخصّهم القرآن بالذكر لأنهم كانوا يعاونون فرعون على فساده في الأرض، كما أنهم انقادوا لأمر فرعون وأطاعوه في تكذيب موسى ورفض ما جاءهم به من عند الله ﴿ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْن بِرَسِيدٍ ﴾ وما أمر فرعون قومه به من إنكار وحدانية الله وتكذيب موسى ليس بالرأي السديد. وتكرار لفظ فرعون للشهير به وذمه.

﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ فَأَوْرَدَهُمُ النَّارَ ﴾ أي يتقدم قومه يوم القيامة فيتبعونه كما كانوا يتبعونه في الدنيا فيدخل جهنم ويدخلهم معه فيها ليعذّبوا بنارها، وأصل الورد لغة: الماء الذي يرده الناس، أي يقصدونه لإرواء عطشهم، بينما النار تحرقهم وتذيقهم أشد العذاب. وشتان بين النار التي تحرق والماء الذي يروي العطش ولذا عقب القرآن على ذلك بقوله: ﴿ وَبَشِنَ الورْدُ المورُودُ ﴾ وبشن: كلمة ذم أي بشن الدخول الذي يدخلونه في نار جهنم.

﴿وَأَتْسِمُوا فِي هَـنِهِ لَغَنَةً وَيَـوْمَ القِيّـامَةِ﴾ أي أُلحقت بهم لعنة الله وجُعلت تابعة لهم في هذه الدنيا ويوم القيامة، واللعنة من الله هي الطرد من رحمته ﴿بِشْنَ السَّرْفُـدُ

 <sup>(</sup>١) سلطان: سبيت الحجة سلطاناً لأن بها قهر الخصم كما أن السلطان يقهر غيره.

المرْفُودُ﴾ والرفد هو العطاء، أي بشس العطاء المعطى لهم وهو الطرد من رحمة الله، وسمّيت اللعنة رفداً على سبيل التهكم بهم لأن العطاء يكون لشيء يُنتفع به أمّا ما يعطى لهم فهو العذاب الأليم في نار جهنم.

﴿ ذَٰلِكَ مِن أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّهُم عَلَيْكَ مِنْهَا قَآبِثُ وَحَصِيدٌ ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمْ وَلَكِن ظَلَمُوا أَنفُسَهُم فَمَا أَغْنَت عَهُم عَالِهَهُمُ ٱلِيَّ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مِن مَنَى وَلَمَا بَاعَهُمُ أَلَى يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مِن مَنَى ولَمَا أَنفُسَهُم فَمَا أَغْنَت عَهُم عَلَمْ تَنبِيبٍ ۞ وَكَذَلِكَ أَخَذُ وَمِن اللّهِ مَندِيدُ ۞ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَ اللّهُ مَن عَذَابَ ٱلْآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ جَعُوعٌ لَهُ النّاسُ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَسْهُودٌ ۞ وَمَا نُوَخِرُهُم إِلّا لِأَجْلِ مَع دُورٍ ۞ يَوْمَ يَاتِ لا تَحَكَمُ مَنْسُ إِلّا بِإِذِيهِ وَمَا اللّهِ مِن مَنْ وَالأَرْضُ إِلّا مَا شَآةً وَبُكَ إِنَّ وَمَنْهِ فَيْ النّارِ لَمْمٌ فِهَا وَفِي اللّهُ مِنْ اللّهِ وَمِن مَنْ وَاللّهُ مِنْ مَنْ اللّهُ مِن مَنْ وَالأَرْضُ إِلّا مَا شَآةً وَبُكَ إِنَ رَبِّكَ فَعَالٌ لِمَا مُؤْتِ اللّهُ مَنْ إِلّا مَن السّتَوَتُ وَالأَرْضُ إِلّا مَا شَآةً وَبُكَ إِنّ رَبِّكَ فَعَالٌ لِمَا مَا وَامْتِ السّتَوَتُ وَالأَرْضُ إِلّا مَا شَآةً وَبُكَ إِنَ رَبِّكَ فَعَالٌ لِمَا مَا وَامْتِ السّتَوَتُ وَالأَرْضُ إِلّا مَا شَآةً وَبُكَ إِلّا مَا شَآةً وَبُكَ عَلَاةً عَيْرَ جَدُودٍ ﴿ ﴾ وَأَمَّا الّذِينَ سُعِدُوا فَنِي ٱلمَنتَة خَلِينَ فِيها مَا وَامْتِ السّتَعَوْتُ اللّهُ مِنْ إِلّا مَا مَا وَامْتِ السّتَعَوْتُ وَالأَرْضُ إِلّا مَا شَآةً وَبُكَ عَمَالًا عَيْرَ جَدُودٍ ﴾ وَأَمَّا الّذِينَ سُعِدُوا فَنِي ٱلمِنتَة خَلِينَ فِيها مَا مَا مَا مَاتَ السّتَعَوْتُ وَالأَرْضُ إِلّا مَا شَآةً وَبُكُ عَمَالَةً عَيْرَ جَدُودٍ ﴾

### شرح المفردات

قائم: أي باقية آثارها بعد هلاك الظالمين.

حصيد: خراب اتمحى أثره كالزرع المحصود الذي استؤصل بقطعه.

فما أفنت: فما نفعت.

**غير تبيب: غير تخسير وإهلاك.** 

أُخُذُ: الأخذ هو العقاب المباغت السريع.

أخد القرى: عاقبها وأهلكها.

مشهود: يشهده الخلائق جميعاً.

لأجل معدود: لانقضاء مدة قليلة قضاها الله حسب حكمته.

زفير: هو الهواء الخارج من الصدر عبر الفم من شدة الحزن.

شهيق: هو الهواء الداخل إلى الصدر عبر الأنف من شدة كربهم.

غير مجلوذ: غير مقطوع عنهم.

#### التحذير من الظلم وعواقبه الوخيمة

بعد أن ذكر الله في هذه السورة ما حل بقوم نوح، وعاد وثمود، وقوم لوط وشعيب وفرعون وقومه من عذاب وهلاك بسبب كفرهم وظلمهم عقّب القرآن على ذلك بقوله:

﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ القُرى نَـ قُصُّه عَلَـ بُكَ ﴾ أي ذلك الذي مر ذكره هو جزء من أخبار القرى التي أهلكناها نقصه عليك يا محمد عبرة وعظة لمن يتعظ ﴿ مِـ نُهَا قَـائِمٌ وَحَصِيدٌ ﴾ أي من هذه القرى التي أهلكها الله ما آثارها قائمة يراها الناظر إليها كآثار قوم ثمود، كما أن من هذه القرى التي حل بها العذاب ما اندثرت آثارها وزالت، وقد شبهها الله بالزرع المحصود الذي استؤصل بقطعه من أصوله كديار قوم نوح وعاد.

﴿ وَمَا ظُلَمْنَاهُم وَلَكِن ظَلَمُوا أَنْفُسَهُم ﴾ أي وما ظلم الله أهل هذه القرى المهلكة ولكن هم الذين ظلموا أنفسهم بالشرك بالله وعبادة الأصنام والإفساد في الأرض واقتراف المعاصي ﴿ فَمَا أَضْنَتْ عَنْهُم البَهِ شَهُمُ التي يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ من شيء ﴾ فما نفعتهم آلهتهم التي كانوا يعبدونها من غير الله ولا دفعت عذاب الله عنهم ﴿ لَمَّا جَاءَ أَمْرُ رَبُّكَ ﴾ أي حين جاء قضاء الله بإهلاكهم ﴿ وَمَا زَادُوهم ضَيْرَ تَشْبِبٍ ﴾ أي وما زادتهم تلك الآلهة غير خسران وتدمير وإهلاك.

﴿وَكَلَلِكَ أَخْدُ رَبُّكَ إِذَا أَخَذَ القُرَى وَهِيَ ظَالِمَةٌ ﴾ أي ومثل ذلك المقاب الذي مرّ ذكره يهلك الله أهل القرى في حال تلبُّسها بالظلم ﴿إِنَّ أَخْلَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ إن عقاب

الله للأمم الظالمة شديد الإيلام. وقد جاء في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ قوله: إن الله تعالى المنطالم حتى إذا أخذه لم يُفلته (١) ثم قرأ قوله تعالى: ﴿وكلَلِكَ أَخْذُ ربك إذا أَخَذَ القُرى . . . الآية ﴾ فالنبي ﷺ يقول إن الله يؤخر عقوبة الظالم ويمهله ليزداد إثما حتى إذا أخذه الله بالعذاب لا يخلصه من الله شيء .

وأصل الظلم الجؤر ومجاوزة الحد والتعدي على حدود الله جاء، في القرآن: ﴿ وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ الله عِيهُ الْخَلِيلُونَ ﴾ [البترة: ٢٢٩]. وحدود الله هي أحكامه وشرائعه، وتعذيها مجاوزتها ومخالفتها، كما أن من الظلم العظيم الكفر بالله والشرك به. جاء في القرآن: ﴿ وَلِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِآتِيهِ وَهُو بَعِظُهُ يَبُنَى لَا تُثْرِكَ إِلَّهِ إِلَيْ إِلَى اللهِ السِّركَ لَظُمْرُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣].

كما يشمل الظلم الاعتداء على الأنفس والأعراض والأموال والحقوق العامة والخاصة فإذا اعتدى أحد على غيره في نفسه أو ماله أو عرضه أو سلبه حقًا من حقوقه فقد ظلمه ﴿إِنّ فِي ذَلِكَ لاّيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الآخِرَةِ ﴾ أي إن في ما قصه القرآن من إهلاك الأمم الظالمة لعظة وعبرة للذين يخافون عذاب يوم القيامة ﴿ ذَلِكَ يَوْمٌ مَجْمُوعٌ لَهُ النّاسُ لمحاسبتهم وجزاتهم على أعمالهم ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَثْ هُودٌ ﴾ أي يجمع الله فيه الناس لمحاسبتهم وجزاتهم على أعمالهم ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَثْ هُودٌ ﴾ أي يشهده الأولون والآخرون وأهل السماء والأرض لا يغيب عنه أحد ﴿ وَمَا نُوخَدُهُ إلا لا أَجَلِ مُعْدُودٍ ﴾ أي وما يؤخر الله هذا اليوم الذي يجمع فيه الناس إلا لوقت محدد ومدة معدودة وهو انقضاء عمر الدنيا ومجيء يوم القيامة.

﴿ يَوْمَ يَأْتِ لا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إلاَّ بِإِذْنِهِ ﴾ أي حين يأتي يوم القيامة لا تتكلم فيه نفس بأي كلام إلا بإذن الله تعالى، ويكون الناس في ذلك اليوم منقسمين إلى قسمين ﴿ فَمِينَهُمْ شَقِيعٌ وسَعِيدٌ ﴾ أي فمنهم شقيعٌ بما يعاني من ألوان الشدة وما يقاسي من

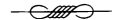
<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم.

العذاب، ومنهم سعيد بما يتنظره من نعيم الآخرة بسبب إيمانه بالله وعمله الصالح.

﴿ فَأَمَّا الَّـذِينَ شَقُوا فَغِي النَّـارِ ﴾ أي فأما الذين قُضي عليهم بالشقاء بسبب كفرهم واقترافهم المعاصي فمصيرهم الاستقرار في النار ليعذبوا بها ﴿ لَهُمْ فِيهَا رَفِيرٌ وَشَهِينٌ ﴾ الزفير والشهيق صوتان يخرجان من الصدر عند شدة الكرب، فالزفير إخراج النفس من الصدر بمشقة، والشهيق ردّ النفس إلى الصدر بصعوبة وعناء، والمراد بهما تلاحق أنفاس الأشقياء في النار من شدة العذاب وشدة الكرب.

﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمُواتُ والأَرْضُ ﴾ أي ماكثين في النار مكث بقاء وخلود لا يبرحونها مدة دوام السماوات والأرض، والمقصود بهذا التعبير الخلود في النار، فإن العرب تستعمل هذا التعبير بمعنى دائماً أبداً، فخاطبهم الله سبحانه بما يتعارفون، ويجوز أن يراد بهذا التعبير سماوات الآخرة وأرضها وهي دائمة أبداً ﴿إلاّ مَا شَاةَ رَبُّكَ ﴾ أي إن دوام عذابهم في جهنم ليس أمراً واجباً بذاته بل إن ذلك موكول إلى مشيئة الله. وقد يكون الاستثناء هنا خاصاً بالعصاة من المؤمنين فإنهم يخرجون بعد مدة من النار ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ إن ربك يا محمد فعال لما يريد فعله لا يمنعه أحد عنه .

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَهِي الجنَّة خَالِدين فيها مَا دَامَتِ السَّمُواتُ وَالأَرْضُ ﴾ وأَما الذين رزقهم الله السعادة في الآخرة فيدخلون الجنة خالدين فيها لا يبرحونها أبدا ﴿ إلاّ مَا شَاءَ رَبُّكَ ﴾ إلاّ في الوقت الذي يشاء الله أن ينعموا بثواب أعظم ﴿ عَطَاءٌ ضَيْرَ مَجْذُوذٍ ﴾ عطاء غير منقوص ولا مقطوع.



﴿ فَلَا تُكُ فِي مِرِيَةِ مِّمَّا يَمَبُدُ هَتَوُّلَاءَ مَا يَمَبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَمَبُدُ ءَابَآؤُهُم مِن قَبَلُ
وَإِنَّا لَمُوَفُّوهُم نَصِيبَهُم غَيْرَ مَنْعُوسٍ ۞ وَلَقَدْ مَانَيْنَا مُوسَى السَحِتَنِ
فَاخَلُف فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَت مِن رَبِّك لَقُضِى بَيْنَهُم وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِي يَتَهُ
مُرِيبٍ ۞ وَإِنَّ كُلَّا لَمَّا لِحُرْفِئَتُهُم رَبُّك أَعمَنكُهُم إِنَّهُ بِمَا يَعمَلُونَ خَيدِرُ ۞
فأستَقِم كُمَا أَمِرْتَ وَمَن تَابَ مَمَك وَلا تَطفوا إِنَّهُ بِمَا تَعمَلُونَ بَعِيدٌ ۞
وَلا نَرْكُولًا إِلَى النِينَ طَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمُ مِن دُونِ اللّهِ مِنْ
أَولِينَا قُمْعٌ لَا يُسَمِّرُونَ وَمِن اللّهِ مِنْ

## شرح المفردات

مرية: شك ورية.

لموفوهم أجورهم: لمعطوهم جزاء أعمالهم كاملاً غير منقوص.

ولولا كلمة سبقت من ربك: ولولا قضاء الله بتأخير العذاب عليهم إلى يوم القيامة.

مريب: موقع في الريبة والقلق والاضطراب.

ولا تركنوا: ولا تميلوا، يقال ركن إلى الشيء إذا مال إليه واطمأن به. أولياء: نصراء.

### مجازاة الناس على أعمالهم ودعوة للاستقامة

ويتابع القرآن فيخبرنا بأن الله تعالى سيجازي الكافرين يوم القيامة على ما سبق من ضلالهم:

﴿ فَلا تَكُ في مِرْيَةٍ مِمَّا يَعْبُدُ هَوُلاهِ ﴾ أي فلا تكن يا محمد في شك من أن عبادة قومك للأصنام ضلال، وأن مصيرهم كمصير من سبقهم من الكفار إلى الهلاك في الدنيا وعذاب النار في الآخرة ﴿مَا يَعْبُدُونَ إِلاَّ كَمَا يَعْبُدُ أَبِاؤُهم مِنْ قَبْلُ ﴾ وعبادتهم للأصنام قائمة على تقليد الآباء تقليداً أحمى بدون رويّة ولا فكر، وهذا شأن بعض المجتمعات البشرية في عصرنا الحاضر ﴿وَإِنّا لمُوفُّوهُمْ نَصِيبَهُم غَيْرَ مَنْقُوصٍ ﴾

وإن الله لَمُعطيهم نصيبهم من العذاب في الآخرة جزاء وافياً غير منقوص حسب جرائمهم .

ثم تنتقل بنا الآيات إلى مواساة رسول الله ﷺ بسبب ما يلاقيه من إعراض واختلاف حول الوحي الذي أنزله الله عليه، وأن هذا الاختلاف حصل من قبل حول التوراة، قال تعالى:

﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ أَي ولقد أعطى الله موسى التوراة فاختلف بنو إسرائيل في شأنها بين مصدق ومكذب فاتبعها بعضهم وكفر بها آخرون ووَلَوْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبُّكَ ﴾ أي ولولا قضاء سبق من ربك بتأخير العذاب عنهم إلى يوم القيامة ﴿لَقُضي بينهم ﴾ أي لقضى الله بينهم في الدنيا بإهلاك العصاة وإنجاء المؤمنين ﴿وَإِنهم لَغي شَكَّ مِنْهُ مُرِيب ﴾ وإن اليهود والنصارى الذين ورثوا التوراة لفي شك مقلق من صحة بعضها بسبب طول الزمن واختلاف الشروحات حولها وانقطاع سندها عن طريق التواتر عن موسى عليه السلام ﴿وَإِنْ كُلاً لمّا لَيُوفِّبَنَهُمْ رَبُّكَ الْمَالَمُ فَي وَإِنْ كُلاً من المختلفين حول كتب الله من مصدقين بها ومكذّبين سيجزيهم ربك يا محمد جميعاً على أعمالهم إن خيراً فخير وإن شرًا فشر ﴿إِنَّه بِمَا سِيخيهم ربك يا محمد جميعاً على أعمالهم إن خيراً فخير وإن شرًا فشر ﴿إِنَّه بِمَا يَعْمَلُونَ خَيِرٌ ﴾ إن الله عالم بأعمالهم لا يخفى عليه شيء.

ثم يخاطب الله رسوله محمداً بقوله: ﴿فَاشْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَمَكَ﴾ أي فداوم على ما أنت عليه من الاستقامة على شرع الله الذي أنزله عليك وليستقم معك من تاب من قومك عن الشرك بالله وآمن برسالتك والتزم هديك ﴿وَلا تَطْفَوا﴾ والطغيان مجاوزة الحد، أي الزموا الاستقامة دون تفريط واحذروا أن تتجاوزوا حد الاعتدال في الأوامر والنواهي، ولا ترتكبوا المعاصي ﴿إِنَّهُ بِمَا تَمْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ إن الله بصير بأعمالكم ومجازيكم عليها.

وكلمة الاستقامة كلمة جامعة لكل ما أمر الله به من عقائد وعبادات ومحاسن الأعمال والأخلاق، كما أن الطغيان هو مجاوزة الحد في العصيان، أو المغالاة في الكفر والبغي.

هذه الآية كانت نبراساً لرسول الله ﷺ فقد جاء أحد الصحابة إليه وقال: قل لي في الإسلام قولاً لا أسال عنه أحداً غيرك، قال رسول اللهﷺ: ﴿قُلَ آمنت بالله ثم استقم و(١٠).

وفي معنى الاستقامة أقوال صلرت عن بعض العلماء منها:

\_ الاستقامة هي أن يجتهد العبد في إصلاح باطنه ليصلح ظاهره.

من استقام بالحق لا يعوج ومن استقام بباطل فهو غير مستقيم لأن الاستقامة لا تكون إلا بالحقيقة.

- الاستقامة لا تكون إلا باتباع السنّة.

ـ استقِم عند المحنة بالصبر والرضا، وعند النعمة بالشكر والثناء.

ويتابع القرآن فيخاطب المؤمنين: ﴿وَلاَ تَرْكُنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ والركون هو الميل إلى الشيء والسكون إليه والاطمئنان به والاعتماد عليه ونقيضه النفور منه. والركون إلى الظالمين المنهي عنه هو الرضا بما عليه الظالمون من الظلم وتحسين ما هم عليه، ومشاركتهم في شيء من ظلمهم، ومجالستهم ومؤانستهم ونصرهم، أما صحبة الظالم لاتقاء شره فهي مستشناة من النهي ﴿فَتَمَّكُمُ النَّارُ﴾ أي فتصيبكم النار بسبب مبلكم إلى الظالمين ﴿وَمَا لَكُم مِنْ دُونِ اللّه مِنْ أُولِياءَ شُمَّ لا تُنصَرونَ ﴾ أي والحال أنه ليس لكم غير الله نصراء لإنقاذكم من النار ثم إنكم لن تجدوا من ينصركم إذ جرى حكمه سبحانه بأن يعذبكم بسبب ركونكم إليهم.

وفي الحديث الصحيح عن رسول الله ﷺ أنه قال: الما وقعت بنو إسرائيل في المعاصي نهتهم علماؤهم فلم يتهوا فجالسوهم في مجالسهم وآكلوهم وشاربوهم فضرب الله قلوب بعضهم ببعض فلعنهم على لسان داود وعيسى بن مريم ذلك بما عصوا وكانوا يعتدونه (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود وابن ماجه.

﴿ وَآفِيهِ الصَّلَوْةَ طَرُفِ النَّهَارِ وَزُلْفَا مِنَ الْيَلِ إِنَّ الْمُسَنَنِ يُدْمِينَ السَّيِّعَاتِ

ذَلِكَ ذَكَرَىٰ لِلنَّكِرِينَ ﴿ وَالسَّمِ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ مَلَوْلاً

كَانَ مِنَ الْفُرُونِ مِن فَلِكُمُ أُولُوا هَيَّةٍ يَنهَ وَتَ عَنِ الْفَسَادِ فِي الأَرْضِ إِلَّا فَلِيلاً

مَنْ الْفَرَىٰ مِنْ الْمُؤْمِنِ مَنهُ مَا وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُوا مَا أُنْرِقُوا فِيهِ وَكَانُوا مِنْ الْمُعْرِينَ فَلَمْ الْمُعْرَىٰ مِعْلَمْ وَأَمْلُهُمَا مُعْلِمِينَ الْمُعْرَىٰ مِعْلَمْ وَأَمْلُهُمَا مُعْلِمُونَ الْمُعْرَىٰ مِعْلَمْ وَأَمْلُهُمَا مُعْلِمُونَ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا الْمُعْرَىٰ فِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُعْرَىٰ وَلَا الْمُعْرَىٰ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُعْرَىٰ وَلَا الْمُعْرَالِينَ الْمُعْرَىٰ وَلَا الْمُعْرَالِينَ الْمُعْرَىٰ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الْمُعَلِينَ الْمُنْ الْمُؤْمِقِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُومِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُومُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِلُولَامُ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمِقُومُ اللْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمِقُومُ الْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمُولُومُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُوالِمُ ال

#### شرح المفردات

طَرَفَي النهار: أوله وآخره وهما الغداة والعشيّ.

زُلُفاً من الليل: ساعات من الليل.

يُلْهِن السيئات: أي يكفرنها حتى كأنها لم نكن، أي يُمحى إثمها ولا يُعاقب عليها.

ذِكرى للذاكرين: عظة للمتعظين.

من القرون: من الأمم الماضية .

أولو بقيَّة: أصحاب عقل وفضل.

ما أترقوا فيه: ما نُعّموا فيه من الملذات والشهوات.

#### الحسنات تمحو السيئات

وبعد أن دعا القرآن إلى الاستقامة أتبع ذلك بالدعوة إلى أداء الصلاة لأن الصلاة تساعد على الاستقامة بما فيها من الاتصال بالله ومناجاته، ومن يتصل بالله يردعه إيمانه عن اقتراف السيئات، قال تعالى:

﴿وَأَقِمِ الصَّلاةَ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزُلَفاً مِنَ اللَّلِ﴾ أي أدَّ الصلاة المفروضة طرفي النهار أي الغداة والعشيّ. وصلاة الغداة هي صلاة الصبح، وصلاة العشيّ ـ أي من زوال الشمس إلى غروبها ـ تشمل صلاتي الظهر والعصر ﴿وَزُلْفاً مِنَ اللَّيْلِ﴾ أي أول

ساعات الليل التي تشمل صلاة المغرب وصلاة العشاء ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُلْهِبْنَ السَّبِّنَاتِ﴾ أي إن الحسنات التي تشمل الصلاة والزكاة والصيام والحج، والاستغفار، وذكر الله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تمحو إثم السيئات. والمراد بالسيئات صفائر الذنوب، أما كبائر الذنوب فلا تكفّرها \_أي تمحو إثمها \_إلا التوبة الصادقة من الامتناع عنها والندم عليها والعزم على عدم العودة إليها ﴿ ذَلِكَ فِكْرَى للذَّاكِرِينَ ﴾ أي ذلك عظة للمتعظين وإرشاد للمسترشدين.

وفي الحديث الشريف عن النبي ﷺ أنه قال: ﴿أَرأَيْتِم لُو أَن نهراً بباب أحدكم يغتسل فيه كل يوم خمس مرات هل يبقى من درنه (١) شيء؟ قالوا: لا، قال: فذلك مثل الصلوات الخمس يمحو الله بها الخطايا، (٢).

وجاء في الحديث الشريف: «إن رجلاً أصاب من امرأة قبلة حراماً فأتى النبي ﷺ فسأله عن كفّارتها فأنزل الله ﴿وأقم الصلاة طرفي النهار . . . ﴾ إلى آخر الآية . فقال الرجل ألِي هذه يا رسول الله؟ قال: لك ولمن عَمِلُ بها من أمتى (٢٠).

هذه الآية التي مرّ ذكرها تجعل المسلم في رقابة ذاتية علَى أفعاله كما تكون حافزاً للامتناع عن السيئات، وفي الوقت نفسه تخلّصه من عقدة الذنب وآثارها المدترة على نفسه لأن المسلم إذا علم أن الحسنات يذهبن السيئات أصبح له أمل في رحمة الله وعفوه وغفرانه بما هُدي به إلى السبيل القويم الذي يجب أن يبنى عليه سلوكه وهو فعل الحسنات.

﴿وَاصْبِر فَإِنَّ اللَّهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ المُحْنِنِنَ ﴾ واصبر يا محمد على ما تلقاه من الأذى من قومك وعلى ما تلاقيه من مشقة في تبليغهم رسالة الله إليهم، فإن الله لا يضيع أجر من أحسن عملاً.

<sup>(</sup>۱) درنه: وسخه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري.

ثم يبين الله عاقبة الأمم السابقة التي انجرفت نحو الفساد:

﴿ فَلَوْلا كَانَ مِنَ المُعرون مِن قَبْلِكُم أُولُوا بَقِيَّةٍ ﴾ أي فهلا كان من الأمم قبلكم جماعة من أهل الخير يتحلون بطاعة الله، والخصال الكريمة، والعقول السليمة ﴿ يَسْهُ هُونَ عَنِ المَفَسَادِ فِي الأَرْضِ ﴾ أي ينهون عما كان يقع بينهم من الشرور والمنكرات، والآية هنا للتقريع والتوبيخ، أي أن أكثرهم لم يكن فيهم جماعة خيرة تنهى عن الفساد في الأرض ﴿ إلا قليلاً مِمَن أَنجَينا مِنْهُم ﴾ أي لكنّ قليلاً ممن آمن من الأمم الماضية \_ وهم أتباع الأنبياء \_ كانوا ينهون عن الفساد فأنجاهم الله بسبب ذلك. وفي الماقية توبيخ لكل من يتقاعس عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ويرتمي في أحضان الفساد ﴿ وَاتَّبِهُمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وتجبروا على عباد المعرون من كل أمة لذّات الدنيا وشهواتها فاستكبروا عن أمر الله وتجبروا على عباد الله، وكانوا مجرمين بكفرهم بالله والإضرار بالناس.

ولقد وصف الله المترفين بصفتي الظلم والإجرام لما يسببونه من أخطار لمجتمعهم، فما يصبب الأمة من أزمات اجتماعية خانقة وفقر مدقع ما هو إلا بسبب ترف المترفين الذين يستأثرون بخيرات الأمة في سبيل إشباع ملذاتهم وإرضاء شهواتهم.

﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيهُ لِمِكَ القُرى بِظُلْم وأهلُها مُصلحون ﴾ أي وما كان شأن ربك وسته في خلقه أن يهلك الأمم بظلم منه في حال أن يكون أهلها مصلحين في الأرض متجنين الفساد والظلم، وإنما يهلكهم بسبب ظلمهم وفسادهم.



﴿ وَلَوْ شَاةَ رَبَّكَ لَجَمَلَ النَّاسَ أَمَّةً رَحِدةً وَلَا يَزَالُونَ مُعْنَلِفِينَ ﴿ إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُكَ وَإِنَّالِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَتْ كَلِمَةً رَبِكَ لِأَمْلَانَ جَهَنَم مِن الجِنَّةِ وَالنَّاسِ رَبُّكَ وَإِنْ لِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَتْ كَلِمَةً رَبِكَ لِأَمْلَانَ جَهَنَم مِن الجِنَّةِ وَالنَّاسِ الْجَمِينَ ﴿ وَهُولَا لَهُ مَنْ الجَنِّهُ وَكُلُ اللَّهُ مَنِ الْمَقْوَمِينَ ﴿ وَمُ لِللَّهُ مِنْ الجَنْ لَا يُومُونَ اعمَلُوا عَلَى مَنْ الجَنْ مُ وَمُولِ لِللَّهُ مِنْ الجَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ الجَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُلْونَ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَ

#### شرح المقردات

أمة واحدة: أي على ملة واحدة وهي ملة الإسلام.

وتمت كلمة ربك: وجب وثبت حكمه وقضاؤه الأزلي.

الجِنَّة: أي عالم الجنَّ وهو غير مرتيّ.

ما نئبت به فؤادك: ما نفري به قلبك.

وذكرى للمؤمنين: وموعظة للمؤمنين.

احملوا على مكاتتكم: أي على حالتكم التي أنتم عليها وهي الكفر، والأمر للتهديد.

# سنّة الله في خلقه والعبرة من أنباء الرسل

ويتابع القرآن فيقدّم لأتباعه هذا التوجيه الرباني السامي الذي يجنبهم الكثير من العثرات مع من يخالفهم في دينهم ومعتقدهم:

﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ۚ أَي ولو شاء ربك لجعل الناس مجتمعين على الحق ودين الإسلام بحيث لا يختلف فيه أحد ولكن لم يشأ ذلك فلم يكونوا متفقين على الحق ﴿ولايَزالُون مُخْتَلفِينَ﴾ وسيظل الناس مختلفين في

عقائدهم، بعضهم على الحق ويعضهم على الباطل ﴿ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ﴾ إلاَّ قوماً رحمهم الله فهداهم إلى الحق فاتبعوه ﴿ وَلِلذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ أي خلقهم الله فريقين: فريقاً يرحمهم فلا يختلفون، وفريقاً يتخلى عنهم فيختلفون.

هذه الآية ينبئق منها التسامح الديني، وحرية المعتقد، لأن اختلاف الناس في معتقداتهم هو من سنن الله في خلقه ﴿وَنَـمَتْ كَلِـمَةُ رَبِّـكَ لأَمْلاَنَّ جَهنَّم مِنَ الجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعين﴾ أي تمَّ أمر الله ونفذ قضاؤه وحكمه الأزلي بأن يملأ جهنم من الكفار وعصاة الجن والناس أجمعين، وهم أتباع إبليس لقوله تعالى: ﴿ لَأَمَلاَنَ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَن يَّمَكُ مِنكَ مِنْكَ مِنْكَ مِنْمَ أَجْعَيينَ﴾ [من: ٨٥].

ثم يبين الله الغاية من قصص الأنبياء ﴿وَكُلاً نَقُصُّ عَلَيْكَ مِن أَنبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُفَبَّتُ به فُوْادَكَ ﴾ أي وكل خبر من أخبار هؤلاء الرسل السابقين مع أممهم نقصه عليك يا محمد بما نقوّي به قلبك، لتدرك أنك لست وحلك الرسول الذي كفر به قومه واضطهدوه، فكل رسل الله جرى لهم ما جرى لك حتى جاءهم نصر الله ﴿وَجَاءَكَ فِي هَلَمُ التَّحَصُ مِن أخبار رسل هَلَمِ الله وما على الما أي وجاءك في هذه القصص من أخبار رسل الله الحق وما حل بأقوامهم الكافرين من هلاك بما فيه الذكرى النافعة للمؤمنين، والعظات البليغة لهم ليزدادوا إيماناً على إيمانهم.

﴿ وَقُلَ لِللّذِينَ لا يُوْمِنُونَ آَصْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَامِلُونَ ﴾ وقل يا محمد للمشركين الذين أعرضوا عن دعوتك بعبادة الله وحده وترك المعاصي، قل لهم مهدّداً: ابذلوا أقصى ما في قلرتكم واستطاعتكم للوقوف في وجه الإسلام وإيذاء المؤمنين فإننا في موقف الثبات على ديننا أنا ومن اتبعني من المؤمنين ﴿ وَانْتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ ﴾ وترقبوا ما تتمثّونه من فشل لدعوة الإسلام، إنني ومن معي من المؤمنين متظرون ما وعدنا ربنا من النصر وظهور هذا الدين على الدين كله وإعلاء كلمة الله. هذا الوعد الربّاني بالنصر تحقق بعد سنوات قليلة مما يشهد بأن القرآن وحي إلّهي.

١٦٤ ---ورة هــود

﴿وَلِلَّهُ فَيْبُ السَّمُوات وَالأَرْضِ ﴾ أي ولله وحده علم ما غاب عن علم الإنسان في السموات والأرض فلا يخفى عليه شيء من سركم أيها الناس وجهركم ﴿وَإِلَيْهُ يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلُهُ ﴾ من إحياء وإمانة ونصر وخذلان وهداية وضلال ﴿فَاصْبُلهُ وَتَوَكّل عَلَيْهِ ﴾ فاعبده وحده وأخلص له العبادة وفوض أمرك إليه واعتمِد عليه في كل أحوالك ﴿وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعَمَّلُونَ ﴾ وما ربك بغافل عما تعملون جميعاً أيها المؤمنون والكافرون وسيجازي كلًّ بما يستحقه في الدنيا والآخرة، وإذا عَلِمَ الإنسان حقيقة علم الله بأحوال الناس كان ذلك حافزاً له لتجنب الشر والسير في طريق الخير.

#### من المراجع

تضير أبي السعود لمحمد بن محمد العمادي
تضير المعويط لأبي حيان الأندلسي الغرناطي
تضير التحوير والتنوير للطاهر بن عاشور
جامع البيان من تأويل آي القرآن لابن جرير الطبري
روح المعاني في تضير القرآن العظيم لمحمود الألوسي
تضير الشعراوي للشيخ محمد متولي الشعراوي
متعوة البيان لمعاني القرآن للشيخ حسنين محمد مخلوف
تضير الكشاف للزمخشري
التضير الكياف للزمخشري
الضير الوسيط \_ تأليف لجنة من العلماء \_ مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر
الضير الوسيط للدكتور محمد سيد طنطاوي
الضير الوسيط للدكتور وهمه الزحيلي
المتخب في تضير القرآن المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية مصر
المتخب في تضير القرآن المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية مصر

## وفي الختام

أندم شكري واستاني لأصحاب دار العلم للملايين الأجلاء على ما لمست منهم من تشجيع وصدق وإخلاص.

كما أقدم شكري للصديق فضيلة الأستاذ الشيخ محمد شريف سكر على تفضله بمراجعة هذا التضير.

كما أقدم شكري إلى الأديبة د. هدى سنو على جهودها الطبية في تصحيح هذا التفسير عند الطبع.

كما أخص بالشكر الصديق الحميم الأستاذ شفيق اللبان لما قدم لي من معونه وبعض الملاحظات القيمة.

وأخص بالشكر أيضاً الأستاذ توفيق المحوري عميد كلية الإمام الأوزاعي للدراسات الإسلامية على ما يسر لي من المراجع القيمة في مكتبتها هذه.

وأخيرا أشكر جامعة بيروث العربية لما قدت لي مكبة كلية الأداب فيها من مراجع علمية وخدمات جلّى على يد موظفيها الكرام.

ساتلاً أنْ أن يوفقنا جميماً لما يحبه ويرضاه وأن يجعل صلنا خالصاً لوجهه الكريم هفيف حبد الفتاح طبارة

# الفهرس

| ونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u>سورة ي</u> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| شارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | إنذار وبا     |
| قدرة الإلهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عظمة ال       |
| كافرين والمؤمنين في الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | مصير ال       |
| في استجابة الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| الدالة على صدق نبوة محمد ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | البراهين      |
| بادة الأصنام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تىفەء         |
| إنسان في النعمة والمحنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | طبيعة الا     |
| حياة الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |
| ين كبوا البيئات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| التي يختص بها الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الصفات        |
| على أن القرآن وحي من عند الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| رسول الله من المشركين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
| كافرين من عُذَابِ الْآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| ىدى وشفاء لأمراض النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | القرآن ه      |
| أولياء الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |
| لك له وتنزهه عن الولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الكون م       |
| ح عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | قصة نو        |
| سی مع فرعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -<br>تصة مو   |
| ۔<br>لمؤمنین من بطش فرعون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| للقرآن ً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | معجزة         |
| ، بنی اسرائیل۷۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| في الدين في الدين المستعدد المست | لا إكراه      |
| لَّشْرِ يبدُ الله وحده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |

| سورة هود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الدعوة إلى عبادة الله وحده والتوبة من المعاصي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| من مظاهر القدرة الإلهية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| طبيعة الإنسان عند البلاء وعند النعمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| القرآن معجزة محمد ﷺ٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مصير الذين لا يبتغون بأعمالهم وجه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| من صفات الكافرين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مصير المؤمنين يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| قصة نوح عليه السلام مع قومه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| نوح يت <i>منع قومه</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| عي.<br>إصرار قوم نوح على الكفر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| نوح يصنع السفينة بأمر ربه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| حصول الطوفان والوصف البليغ لانحساره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| نوح يطلب من الله النجاة لابنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قصة قيلة عاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| قصة قبيلة ثمود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| هلاك نيلة ثمرد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| قصة إبراهيم عليه السلام مع الملاتكة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| قصة لوط مع الملائكة وهلاك قومه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ت توقع عـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| شبب بعد ترب<br>شعب بحذًر قومه من غضب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| عبد الكافرين من قوم شعب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عدد انعارين من عوم سبب<br>مصير فرعون في الأخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| مصير فرطون في الاسره<br>التحذير من الظلم وعواقبه الوخيمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مجازاة الناس على أعمالهم ودعوة للاستقامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مجازاه الناس على اعتابهم ورعوه للرسفانة المستعدد الحسنات تمحو السيئات المستعدد المست |
| المحسان لمحو السيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

#### كتب للمؤلف

روح القرآن

• تفسير جزء عمّ

• تفسير جزء تبارك

• تفسير جزء قل سمع

• تفسير جزء قل سمع

• تفسير جزء واللاريات

• تفسير جزء الأحقاف

• تفسير جزء الأورى

• تفسير جزء الزمر

• تفسير جزء الزمر

• تفسير جزء الزمر

نفسير جزء العنكبوت
 نفسير جزءي الفرقان والنمل
 نفسير سورة النور
 نفسير جزء الأنبياء

تفسير شور: الكهف-مريم - طه
 تفسير شور: البحثر - النحل - الإسراء
 تفسير شور: يوسف - الرحد - إيراهيم

روح الدين الإسلامي
 مع الأنبياء في القرآن
 الخطايا في نظر الإسلام
 البهود في القرآن
 الحكمة البوية
 تملم كيف تحج
 روح الدين الإسلامي
 باللغة الإنكليزية

طباعة الكتاب: مطبعة علي موسى ــ حارة حريك تنضيد الأحرف ــ ماكيت: المركز العربي للمطبوحات عاتف: ٧٣٩٣٥٣ بيروت ـ لينان



الموزعون الوَحيدون: كَالْمِلْخُلِمِ لَلْمُلْلِيَالِيَّ لَكُوْ يَالِمُونَ . لِيَانَ . صَ بِ ١٠٨٥